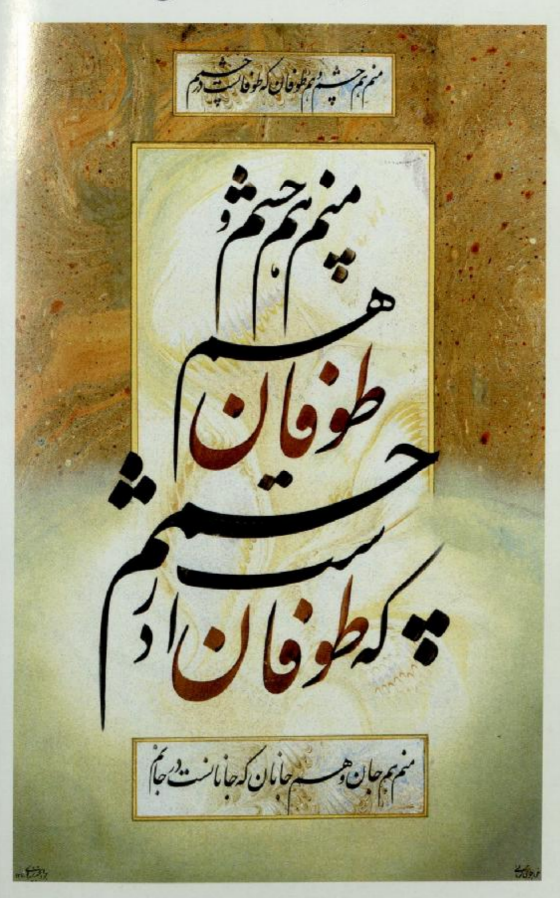


# د الش

فصلنامة مركز تحقيقات فارسى ادان و ياكستان



## گنجينة دانـش



شعر از خواجوی کرمانی پدید آورنده: استاد جواد بختیاری



### ۸۱ تابستان ۱۳۸۴

#### فصلنامهٔ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان

| بير: دكتر نعمت الله ايران زاده               | مدير مسؤول و سرد           |
|----------------------------------------------|----------------------------|
|                                              | مدير :                     |
|                                              | عروفَچِين :                |
| آرمی پریس (اسلامآباد)                        | چــاپــخانه : ــــــــــــ |
|                                              | شورای علمی دانش            |
| استاد دانشگاه داکا                           | دكتر كلثوم ابوالبشر        |
| استاديار دانشگاه علامه طباطبايي              | دكتر نعمت الله ايران زاده  |
| استادیار دانشگاه تربیت مدرس                  | دکتر سعید بزرگ بیگدلی      |
| پژوهشگر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان   | دكتر محمد حسين تسبيحي      |
| استاد دانشگاه کراچی                          | دكتر ساجد الله تفهيمي      |
| دانشیار دانشگاه علامه طباطبایی               | دکتر احمد تمیم داری        |
| استادیار دانشگاه سیستان و بلوچستان           | دکتر محمد مهدی توسلی       |
| پژنوهشگرینیاد دایرةالمعارف اسلام             | اكبرثبوت                   |
| استاددانشگاه علامه طباطبایی                  | دکتر رضا مصطفوی            |
| دانشبارپژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی | دكتر ابوالقاسم رادفر       |
| دانشپاردانشگاه ملی زبانهای نوین              | دكترسيد سراج الدين         |
| اسناددانشكدة دولتي كويته                     | دكترسلطان الطاف على        |
| استاد دانشگاه علامه اقبال                    | دكتر محمد صديق شبلي        |
| استاد دانشگاه ملی زبانهای نوین               | دكتر صغرى بانو شكفته       |
| استاد ممتاز دانشگاه دهلی                     | دكتر امير حسن عابدي        |
| استاددانشگاه تربیت معلم                      | دكتر محمود عابدي           |
| دانشيار دانشكدة گوردن                        | دكتر عارف نوشاهي           |
| استاد زبان و ادب اردو                        | دکترگوهر نوشاهی            |
| استاد دانشكدة دولتي تندوجام                  | دکترگل حسن لغاری           |
| پژوهلگر مرکز تحقیقات قارسی ایران و پاگستان   | سید مرتضی موسوی            |
| دانشیار دانشگاه پنجاب                        | دکتر معین نظامی            |
| استاد دانشگاه ملی زبانهای نوین               | دکتر مهر نور محمد خان      |
|                                              | 21:101 -6                  |

روى جلد:

لطیفه ایست نهانی که عشق از وخیزد که نمام آن نه لب لعل و خط زنگاریست قسلندران حسقیقت بسه نسیم جسو نخرند قسبای اطلس آن کس که از هنر عباریست بسرآسستان تسو مشکسل تبوان رسید آری عسروج بسر فسلک سروری به دشواریست «حافظ»

پدید آورنده: استاد عباس اخوین

#### يادآورى

\* فصلنامهٔ دانش ویژهٔ آثار و مقالات دربارهٔ فرهنگ و ادب فارسی و مشترکات تاریخی و فرهنگی ایران و شبه قاره و افغانستان و آسیای میانه است.

الله دانش کتابهای منتشر شده در راستای اهداف خود را نیز معرفی میکند. برای این کار شایسته است از هر کتاب دو نسخه به دفتر فصلنامه فرستاده شود.

الله در ويوايش مقاله ها آزاد است.

» آثار رسیده، بازگر دانده نخواهد شد.

شمقاله ها ضمن برخورداری از آیین نگارش فارسی، باید:

\_ماشین نویسی شده یا خوانا و یک روی کاغذ نوشته شده باشند.

دارای چکیدهٔ مقاله به فارسی و انگلیسی و "پانوشته" و "کتابنامه" باشند.

\_ ترجيحاً همراه يك قطعهٔ عكس جديد و واضح از مؤلف مقاله باشد.

 » آثار و مقالات پس از تأیید شورای دانش در نوبت چاپ قرار میگیرند.

« مسئولیت آراو دیدگاههای ابراز شده در مقالات، بر عهدهٔ نویسندگان است.

# چاپ و انتشار مطالب دانش باآوردن نام مأخذ، آزاد است.

#### 🕸 نشانی دانش :

مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان

خانهٔ ۴، کوچه ۴۷، ایف ۸ / ۱، اسلام آباد، ۴۴۰۰۰ - پاکستان

دورنویس: ۲۲۶۳۱۹۳ تلفن: ۹۲ ۲۲۶۳۱۹۳

Email:daneshper@yahoo.com

daneshper@gmail.com

بهای هر شماره ۳۰۰ روپیه

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### فهرست مطالب

| ۵   |                                                       | سخن دانش                                                         |
|-----|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|     |                                                       | نسخههای خطی کتابخانه گنج بخش ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| اده | مير سيد على همداني<br>به كوشش: دكتر نعمت الله ايران ز | • رسالهٔ مشتیه                                                   |
|     |                                                       |                                                                  |
|     |                                                       | اندیشه و اندیشه مندان (۱)                                        |
| 40  | دكتر محمد بقايي ماكان                                 | • اقبال و هسه: قلندران شهر عشق                                   |
| 44  | دكتېر غلام سرور                                       | • نقد و بررسي شرح حال، ديوان،مثنويات                             |
|     |                                                       | و قصاید سنایی غزنوی                                              |
| 99  | دكتر قاسم صافى                                        | • خدمات علمي و ادبي پرفسور دکتر                                  |
|     |                                                       | عبدالشكور احسن                                                   |
| **  | سید مرتضی موسوی _                                     | • ایرانشناسی و ایران شناسان برجسته در                            |
|     |                                                       | پاکستان طی قرن بیستم میلادی                                      |
| 94  | دكتر محمد مهدى توسلي                                  | • زندگي و خدمات تيپو سلطان: آخرين                                |
|     |                                                       | فرمانرواي مسلمان جنوب هند                                        |
| 1.4 | نرگس جاپری نسب                                        | • کردار کاوهٔ آهنگر در شاهنامهٔ فردوسی                           |
|     |                                                       | (*) 51 mark 131 mark 131                                         |
|     |                                                       | اندیشه و اندیشه مندان (۲)                                        |
|     |                                                       | ویژهٔ پیوستگی های ادب پشتو و فارسی                               |
| 149 | دکتر نصرت جهان                                        | • تأثیر و نفوذ فارسی بر زبان پشتو                                |
| 144 | على كميل قزلباش                                       | • شعر فارسى خوشحال خان ختک                                       |
| 144 | دکتر میر غزن ختک                                      | • دوست محمد خان كامل يثربي:نگاهي به                              |
|     |                                                       | احوال و آثار                                                     |

|         |                            | ادب امروز ايران                                    |
|---------|----------------------------|----------------------------------------------------|
| 107     | مریم جمشیدی                | • داستان کوتاه: علاج درد                           |
| 181 سر  | انی، سلمان هراتی، دکتر قیص | • شعر: دكتر محمد رضا شفيعي كدكني، نصرالله مرد      |
|         |                            | امین پور، یوسف علی میر شکاک، عمران صا              |
|         |                            |                                                    |
| _       |                            | فارسی شبه قاره                                     |
| 154     | دكتر محمد بشير انور        | • خدمات بزرگ مولتانیان در راه گستوش                |
|         |                            | زبان و ادب فارسی                                   |
| 7-0-711 |                            | - شعر فارسى امروز شبه قاره                         |
| . رضوی، | غازي، ابو الحسن واحد       | دکتر سید وحید اشرف، دکتر محمود احمد                |
|         |                            | دکتر اسلم انصاری، سید سلمان رضوی، ف                |
|         |                            | دكتر محمد حسين تسبيحي، فتَّانه محبوب،              |
|         |                            | على كميل قزلباش، سمن عزيز، شيدا زيدي               |
|         |                            | دكتر معين نظامي،صديق تأثير، دكتررشيده -            |
|         |                            |                                                    |
| _       |                            | گزارش و پژوهش ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| **      | دفتر دانش                  | • اخبار پژوهشی                                     |
| 771     | دفتر دانش                  | • اخبار فرهنگي                                     |
| ***     | مديرفصلنامه دانش           | • راهى ابديّت: استاد غلام مصطفى به لقاي            |
|         |                            | حق شتافت                                           |
| ***     | دكتر محمد نور الهدي        | • کرسی فارسی در دانشگاه راجشاهی (بنگلادش)          |
| ***     | سید مرتضی موسوی            | • گزارش هم اندیشیهای علمی و جلسات                  |
|         |                            | انجمن ادبي فارسي اسلام آباد                        |
| 440     | سید مرتضی موسوی            | • كتابها و نشريات تازه                             |
|         |                            | 1. 121:                                            |

1-9 Abstracts of Contents in English
A Glimpse of Contents of this issue

754

دفتر دانش

چکیدهٔ مطالب به انگلیسی Syed Murtaza Moosvi

• پاسخ به نامه ها

سخن دانش

باعنایات الهی، فصلنامهٔ دانش، با نشر شمارهٔ حاضر بیست و یکمین سال انتشار نسبتاً مرتب را آغاز میکند. به فضل پروردگار توانا ایس مجلّه کوشیده است که کلّیهٔ موضوعات و مطالب فرهنگی، ادبی و تاریخی مورد علاقهٔ مردم کشورهای منطقه را - که به بهترین نحو در زبان و ادب فارسی متجلّی است - در شمارههای مختلف منعکس سازد. آثار منثور و منظوم در برگیرندهٔ تحقیق و پژوهش پیرامون پیوستگیهای تاریخی، فرهنگی وادبی کشورهای منطقه با ایران، آثار و تأثیرات بزرگان شعر وادب، نقد شعر و ادب فارسی در شبه قاره، اقبال شناسی و شعر فارسی امروز شبه قاره و همچنین ادب امروز ایران حدود مدر شبه قاره و همچنین گزارش و پژوهشهای ادبی فرهنگی و پژوهشی، معرفی کتابهای و شریات تازه و پاسخ به نامههای علاقه مندان میراث غنی مشترک ادب و فرهنگ فارسی تقریباً به ۵۰ مورد طی دو دههٔ اخیر در این فصلنامه چاپ و در اختیار دوایر دانشگاهی، تقریباً به ۵۰ مورد طی دو دههٔ اخیر در این فصلنامه چاپ و در اختیار دوایر دانشگاهی، علمی، ادبی وفرهنگی جهان فارسی قرار گرفته است.

در این منطقه از دنیا «دانش» تنها نشریهٔ علمی، پژوهشی است که فارسی نویسان چندین کشور از جمله: پاکستان، بنگلادش، ترکمنستان، تاجیکستان، افغانستان، ایران و هند با آن همکاری نزدیک دارند.

برخود فرض می دانیم از همهٔ دانشمندان و نویسندگان گران مایه که بانوشتن مقاله و یا اظهار نظر عالمانه، به گسترش فرهنگ اسلامی و زبان همدلی فارسی کمر همت بربسته اند، از بُن جان سپاسگزاری کنیم. از خوانندگان عزیز مجله صمیمانه و صادقانه می خواهیم، پرتو فضل خویش را بردانش هم چنان بتابانند.

بی گمان فروغ دانش از رای و خرد و از ذوق و هنر شما استادان نکته سنج و شاعران خوش قریحه است:

ای فیسروغ میاه حُسین از روی رخشیان شیما

آب روی خسوبی از چساه زنسخدان شسما

با صبا همواه بفرست از رخت گلدسته ای

بوک بسویی بشنویم از خاک بستان شما

عصموتان باد و مسراد ای ساقیان بزم جسم

گرچه جام ما نشد پُر میه دوران شما

کی دهد دست این غرض یارب که همدستان شوند

خاطر محموع ما زلف پريشان شما

مسىكند حسافظ دعايى بشنو أسيني بكسو

روزی ما باد لعل شکر افشان شما

در بخش متن منتشر نشده معمولاً به نسخه های خطّی رسایل و مجموعه های موجود در کتاب خانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان توجه می شود . در این شماره از آثار میر سید علی همدانی «رسالهٔ مشتیه» با مقدمه و تعلیقه چاپ می شود.

مولتان در شبه قاره از مراکز کهنسال ترویج شعر و ادب فارسی به شمار می رود.

تعداد کثیری از عارفان و متصوّفان نظیر بهاء الدین زکریا سهروردی، جلال الدین مخدوم

جهانیان، شاه رکن عالم در این سرزمین به نشر و اشاعهٔ تعلیمات انسان سازانه اشتغال

داشتند ودر همین سامان هم غنوده اند. شیخ فخر الدین عراقی قریب ربع قرن در حضور

زکریا سهروردی در مولتان می زیست. در مقالهٔ مشروحی خدمات شخصیتهای سرشناس

مولتانی طی هزار سال اخیر مورد بررسی قرار گرفته است.

باوصف اینکه در قرن نوزدهم میلادی زبان انگلیسی به جای فارسی در شبه قاره رسمیت یافت اما به برکت به وجود آمدن صنعت چاپ و برخی از دانشگاهها و مؤسسههای مطالعاتی و پژوهشی، صدها نسخ خطی فارسی کراراً چاپ و منتشر گردید و ده نفر پژوهشگر و استاد زبان و ادب فارسی پرورش گردیدند. اغلب آنان در دانشگاههای شبه قاره به تدریس زبان و ادب فارسی، عربی و یا اردو اشتغال داشتند و وسیلهٔ تصحیح، تحشیه، نقد و بررسی آثار بزرگان فارسی گردیدند. طی مطلبی احوال و آثار چندتن از نخبگان و استادان زبان و ادب پاکستان در قرن بیستم معرفی گردیده که امیدواریم توجه خوانندگان خوش ذوق و ادب دوستان را جلب نماید.

والحمد لله اولاً و آخراً مدير دانش

## نسخههای خطّی کتابخانهٔگنج بخش

|                 |                                | The same of the same of the same of |
|-----------------|--------------------------------|-------------------------------------|
| 1 30 /100       |                                | بہت                                 |
| 1 5000          | ورق اول                        | + 1                                 |
| رسرمقت          | ושנונים אנם                    | ا رعاد واردات                       |
| 19 00           | درق در                         | 1 - 0 v jus                         |
| رادرا = التابين |                                | ושניין                              |
| 94 01           |                                | 14 000                              |
|                 | اعد درباب سوك عول<br>ورورق ۱۲۲ | ارىدىدى ا                           |
| المروروينيا الم | ومالرام دا نيم الما            | ارمادران درسالا وزواج               |
| ارس جدا         | IN V 3 - 2                     | ا ورقی ۱۲۹                          |
| T clarye,       | إدعائهما ميا                   |                                     |
| اورق مردد       | 171 312                        | ورق روا                             |
| ישונוני בלוקים  | (بالمضتيا                      | المالرساسة اوليا                    |
| וול בו          | 111 5.0                        | יוני יונו                           |
| y stain         | در درصفت الفقرا                | المويت                              |
| 10 010          | יינ און                        |                                     |
| 000000          | 12-10-12                       | الماريل دشقيد دو                    |
| The Line        | m. American                    | 19 50                               |

وسالأمثثند

بى نىرى درۇ دانچىطلىمىلنى ئانشوى درە دا در غاونابدىد كاركن ارعاشني فاركثوارهلي زائكه بديدي كالم رغا بديد سوخدشونا مكر درنو فندائش كانتزار ويجر سوخدرا وكرند اى (رولش كن وشود توداشال نورون نوع كان واظهارابن عظميارات بوان البعدل فذكررسازل عاسر طعلهاى اب ديره بودكم جردم از انجا انواع انتعاع بيكرفنند إرسفا بدوغيره فوات الوبرامع منزلى والي بود معاكف كتشدر سامان طل كود وازان طامهاى بعبده بدلواب اوره ورروري دان احتان فراندا كرطريق تحسبلاب است كراد كروني وركفيران محل سى ليغى ما برعود نابعنى اصلى رسد وبعر ملازت شروط سنوز معلوم نبت كداب متوقع حرحو انتفاع را شامد فانه جاكم اختلات طعوم وروائج والوالعان م عيني كب استعداد رنبين بنوع ات في الجلانعد فراغ مد وجد وظهوراب الرادسواب لن وتلي و شورى خالى بود فنوالمطلوب واللابي بود ووروك سيكس ران النعات نمايد المارين غزرما شدكه بغرر ظهورسين ازابرا واستنعار وتنشف وتغوير ابن كردد چون ابن سؤرم معلوم كردى اكنون بنيدبني كهطاب ابود مطلوب راازراء كرز ابد لوع سعى

از رینو آب در او مفاکی بی کوشش نخدر شروط مرکز صور الفود صورت نديندد سمين اذا كنفا برانش ابن لوع كلات والراكاب فرراشارات و و ما د بنورابد وفايرة فهم اس فرارمعاني اصطلاحات بيش إزان نبود ك بواسطدان از محاب بكانكي وظلن شرك طلع بابد الم مح والم العالى بريوات ما ركاه م وران مرو لا يوان رسيد ولمصناي روامات سمى ولعلق حكامات الماني زلالصاف كحت ازكاسان عنات سفائم زيم ننوا ن چشید بلکه نفر جشاموانی وصفات در شاان ای را المار بونه نوب بالواع نبران محاصدات وشكن اصل ر باضات نصف نرمد و دواعی انکان اسره و نفورا ت ماطله واكرجند نغراما ره اند نفامع وكرمش وطس كوفن نداره و (ردناسف المان برماط غالب مردد وناشهاع عزيز بنوجه ونفزع واسراع روزنكره اند وروزما اوان حيات ماخ ان توحش رانتطاع شنكرداند بوى ازامارا وسعاد بنام جان کار تر دفع بنزدالد کان المعالی وس عل العالی تروم الغز تم شام بیلا محرف المجوطل اللال سالما بالدكة تا كل العالمانية العلكردد ورساشا فاعتوانور ايعزنز صن الشدن بكوش وذكر على كرد ن بزيان حكرت و حشيد رجاشني عراديكر ولذذ بادراكطاوت ويكر كنتي وشندن

طن ال مركس به وف نواند الم جشد ن ال ووفن كلد وكوشش وقبام شرابط اسار لخصيلان سجنوبهمعالي إثارات مطلح فنات شندن عليدات وملازمي ابط عوك باخفال مكرده وبذلاوح بتات كفسل سال وظهود تا بخ نا شرات سبم عنات ار باطن شان چندن وانجرا متى الكى بغناطبى جزيات ونغل ابند نلبي وس كاوروفى اراطوار غبوب عوالم علوى وسنلي وحصول وجدو كرعثا مدة واردات فيبي شابت الذه مجلاوت على معناتكم الخورندة عل راما عال كونور ، بى حاصل ميج نسبت سمجنير ميان پوبندكان راه وكوبندكان ازبو حدث اكاه ندخوان دور كالرحدامكان كنجد بالرجزان وجد وسان كمي رسخد ازنوخيرينام ونشاس خلق را وانكه سمرينام ونشار اذنو سينو نعش توررخا وخال روتيب باد توبرزا دورال ازنو بجير شرح ربيان يزجركم زائكم نابد بم از نوعاج زيبار إنجير اى عربز اكرم ابن عني (رنضاي طارم افلاليان شدى اسانان فرناه وننبر ماعرفناك نزدنرى واكرار وطن عالم خاك وصول بوا بخنار بجرشدى زمينيا ديا جنوب مؤاد من و زور با عال نظر نزی نرسکا ن ساوان را ازب مال فيرى ونه قطان خطا فالراازين إثرى نظ بردکررسیدن بیم شدی جانزابیلو یکر دید ی بن كويا وجنت في مواسل از ازه كراسلي ورمازي ندياد

مومزاران عاشوفون بار وصدم ارساكل وفرار (رمرا في ومرزاني ازازمنه ودمور واعصار برلوى سبم الوسعادت عانها ثنار وعرسا ابتاركردند واخ الام معرب ولنسيب النوا ورب الارباب بال دوخند و طرسوخند ازراه امره بارتشند وما لموزو در فراق ومحن نابره اشتياف مرازكشند رماعي ان ره كه مامر كلامتاي عا المازرم ككارفات اي ما رمكاي ماروات اي مان المردانواعثن واساعط اىعربر ردندكان وراه ومح ما ن ابن ركاه عاشفان جانباز و والهان تركار ند به ادان کارموارابنیغ باربغ ناکای فزیان کردند او ما آنعلقا بع مادام رابقراف فلأسترام فطع كردند وازغرورسويل رمن و عدوك بعدم ولينتيم عبارت ازان برا مزدند واد رعون كن وكوى روى من بخشون جن رجوى اور دند وتدم عزيت برس راحات ولذات بدنى زدند ورربت اجان دنيا كاتم ننس براشتند وجبع تنعان عنبارا البودانكاشند والراديرطل تخليكاره وبخرع كات بليات شعار خورا خند ويعدا زحول زجد على رخصبك توجيرعلى شنيده ودان دراازلوح ضيربشتند باجد انكه درصف اغلاس مقران سن الرموايي على مواه راه تواندلان ولا فاكنشنان راه كزرسان عناب منرض نخات الطاف نواندكرد وما فتنا و آثار العان

علوموسع كرميم شهود مستعنى كودند وازنتاع إنا رفيضان انواركث سرى وروجي مهره مندشوند واز فندكون عيش لمخ كردند ولصفات ملكي واغلاق ر اصنابر انرون کی

به كوشش: دكتر نعمت الله ايران زاده \*

#### رسالة مشتيه

مقدمه

میر سید علی همدانی متوفی به سال ۷۸۶ ه ق. از عرفا و نویسندگان برجستهٔ جهان اسلام و مروّج شریعت محمدی (ص) در شبه قارهٔ هند و آسیای میانه و بنیانگذار ایران صغیر ۱ - کشمیر - است.

دکتر محمد ریاض ۱، دکتر حسین همدانی ۳ و دکتر پرویز اذکایی ۱ از جمله پژوهشگرانی هستند که آثار سودمند و خواندنی دربارهٔ ابعاد شخصیت و نفوذ معنوی و روحانی و گسترهٔ فکر و هنر میر سید علی همدانی، نگاشنه اند. آثار علمی امیر کبیر میر سید علی همدانی، از گیرایی خاصی برخوردار است؛ مع الوصف هنوز همهٔ آثار و رسایل ایشان، تصحیح انتقادی نشده و نشر نیافته است.

روان شاد دکتر محمد ریاض، چند رساله از آثار میر سید علی همدانی را تصحیح کرده و به چاپ سپرده بود ؛ از جمله: رسالهٔ فتوتیه، مرادات دیوان حافظ، چهل و یک غزل از میر سید علی همدانی ؛ رسالهٔ درویشیه، السبعین فی فضایل امیر المؤمنین (هفتاد حدیث در مناقب امام علی با ذکر سخنی از آن حضرت در ذیل هر حدیث)، و رسالهٔ ذکریّه.

در مجلهٔ دانش (فصلنامهٔ مرکز نحقیقات فارسی ایران و پاکستان) هم قبلاً

خضو هیأت علمی دانشگاه علامه طباطبایی - تهران و رئیس مسرکز تحقیقات فارسی ایسران و پاکستان - اسلام آباد

كان اطاعًا فراوي زيد وي فوا ومودير الكان كان غايد المد عامل و و بالله بالله فالله عالم لف برمو تعوارس منها مل حريتها الع الالم المنها الرج عادا مر كاند و اندوم من المراج و ا ماري المعذروا المفرود اول وقت مي بي المالي كي من وي من وري المدول والرجال وي وزير من ولمروّات ما الحدادان من ما و زف الراوار والر عار والعادة المدان فريد والمان المان المراب المراب المراب المراب المراب المراب الم والمناف مرمليم ومنفادا وأوغر وعادات المتوالي والرمي سولي المرائل وال الماك المال الموالي الموالي الموالية ال امني الخديم المدور والمعدم والموالي فراد المنظول المحدورات من ولا فول ولا و الله المالة العلي العطر وطاجعان من في أولهم سنة الن العالم المالة روان فروود الراب رالذي م أم درفان فالى زمان ونست ورون من الادواد وي الزاوي ولي ولني لفي المعارود و فقط لذار الني تروالدعا و وانفولذار المي تنفياللا وم ما تا ي Triville con the server of the silliple of الدامكان عنى كنداد والمعقود ما لا مجوعا وي الاعذو والف अर्थित में का का कार किए के में कि कार के कि कार كذن الواعدان المسامدي و رض البلذودي التي و فالمح ي وادرون وتورية بالوضي عفرف الاستارات والمالية عر المراور المراول ورا والمراح في المراور المراور المراولات

عاملة والمناف ويوالم وقد و والمال مورا والمال المورا والمال والما A POR SOUND IN THE PROPERTY OF THE Blog Chip Spire Coly Just Sail المولى مولاده في الأولودي المولاد المولاد المولودية Confingerinting (1) 26 July 6 1 في من مي المولك الله الله مالان كوروا والم الفت الم حفول المراسية ويعنها المرجمة المحمد in the way of the last wife the Comment 1000 1990 Weller Selection 10 130 1210 6 المعادوا المعادي المعادة المعا

جال الدوال على بنها دالاشي موالعدي على في براد والدعوم لنرن لمنوابا تباعدا إعامي ألاع ووالاختصاص الانوكر كدفرة فاخ ازندها ما المرا من مند على على المرائ المري الموالي والموالي والما وادى مدر لوجنة النفير وما فرن منها دره في المرادة وعاز كراسه وطريت فريه مراس ديالم ما زيعي وعروف وجان براد وافراد عادات في في المرواة المتوافرة المعنام المووردو افراد عالج ركادر الرفقار جمازي بردان تقرم ورواجها روها روقا اصر ودرفا ذاره افزج دن الريموندال ما جويده الجالادل المن المنال

وفوار فينون مام وفق سلف الأبور إدر وفواه فالد الرو عرار بون وفراد الاى في وولولوا والالمية وولولوا حي ا مراد الاست الاست الاستان الا اعمار المن وراي الإليارية المعن على مرواليم عادم والمعن وهون وا فاطاني مان الحية إندال الروساي دوله الموالية والواد وحفر والمرا الورائية وتفرو والوالية الاوال الأراب العراد والدر حفر الأودود و وفوت والاور حفرت والما ورجوت ورجوت و الما ورجوت ورجوت ورجوت ورجوت ورجوت والما ورجوت و والمرافي المراجي المراجي المراجي المراجي المراجي المراجي المراجي المراجي و حفر و الان فر بادر الده وا مرفيان كا وحفرت وله الواها الده والم وحور والعاد والمان ولد الوهان وحوث والمراز والدارات وري المعالى وروي المعالى والمن بورج المحدود المرافع المرافة وورو والمرافية 

الماسية و المراف المراف المراف المراف المراف المرافية كالحفية فودوي و وزور و اطلع الحفات روى نتها ماحت والنفائل حمد علادمها ماف كر و مور مور مراور اجالوم المري و والمراق وره الفرار المرائد كالمان المرائد و المرائدة و المرائدة والمرائدة والمرائدة والمرائدة بران ان رس انک تعصر منهم جن حرب را فران في عليه و رز ع ما موم الله قطو كدت وكما ، أرهدون والع المروم وى زنده ما ندى مدرسى مارك ولفد كروراازان في اور عن الدى ارسين ورزمان رمان ومات مؤومون ساعة والأنور مندلقهم ورك أورد كراي حوت و مردى عفور موده كالمان من الطائدة الحانان من كنة ووف المان الم دوات بدون فيذا كوت والدان عادة برنا والدون ومانى وواكرال معدوك رية ودانت عروالم ما العيان العدان الوده والحفائل ووا وصت كروه فورة كرة موت ورا محض والى رفع والحا مدفون سازند لن والم الخوت الا تدالدون لود كال الدورة ون كورورة ون كوفر والى إستادا لله الموادث المورور وال دان موت المرافان وست دادة في الله روزى عن الت الل حفت رادام العلى المت دراد بدر عا فدرى الفات فاع ري رون المون ون رفار مد الد موال المرار را درفور عنون عند النور كون والرودرة وتان وتدائ في درائ من من المراد وروس בשטונים בנו ליו בינים בינים יונוליאינים ביולטונים المذكان وفرة وم المناده والمنادة والولومة الحفي دورو 

明明一个一个一个一个 enstaining the service services of the services 一种多数的人的人的人的人的 一個なるとのなりは、一点のはないははないできるというないという الله وعمل على الله والحارك والمارك وال

رساله های تلقینیه، منامیه، همدانیه (دانش شمارهٔ ۱۶)، عقبات (ش ۱۷ و ۱۸؛ نیز ۶۳ – ۶۲)، داودیه و فقریه (ش ۳۶) به کوشش محققان گرانمایه مرحوم دکتر ریاض، آقای غلام حسن حسنو و آقای دکتر سعید بزرگ بیگدلی تصحیح و نشر یافته است.

دکتر اذکایی نیز «رسالهٔ همدانیه» را به همراه کتاب «مروّج اسلام در ایران صغیر» با ویرایش و تعلیقه چاپ کرده است.

·

دکتر ریاض در کتاب «شرح احوال و آثار و اشعار میر سید علی همدانی»، دربارهٔ تعدادی از رسایل میر سید علی همدانی نکات سودمندی نگاشته است. به نظر می رسد به دلیل استعمال این بیت معروف حکیم سنایی:

«سالها باید که تا یک سنگ اصلی ز آفتاب لعل گردد در بدخشان یا عقیق اندر یسمن » دکتر ریاض چنین توضیحاتی را دربارهٔ موضوع رسالهٔ مشیت تحریر کرده است:

«این رساله برای راهنمایی سالکان راه خداوندی است و مؤلف محترم در آن توصیه می فرماید که سالکان باید که تن به رضای الهی و مشیعت او بدهند می فرماید که در راه مجاهده و مراقبه و ریاضت عجلت پسندی و ناشکیبایی سزاوار سالک نیست باید خود حرکت و عمل را ادامه بدهد و از برکت رضای خداوندی چشم داشت نیک داشته باشد و به هیچ وجه نومید نگردد.

ایمان به **مشیعت** و رضا تقاضا میکند که سالک با ثابت قدمی و خلوص نیت کسانی که تن به رضای خداوندی میدهند رضای الهی روزی آنان می کردد یعنی آنچه که می خواهند در واقع عملی می کردد ولی برای این کار باید از تن و جان بگذرند. ۴

در فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان، استاد منزوی دو جا به این رساله متعرّض شده است. یک بار «المشیق» و یک بار به صورت «مشیت: سلوک» ۶

منزوى در معرفي رساله «مشبت» مي نويسد:

«گفتاری است کو تاه باسر بندهای ای درویش! ای عزیز! به نثر آمیخته با نظم، برای سالکان راه. در آن گوید با یاد گرفتن علوم و اصطلاحات عثیم عرفانی نمی توان به حقیقت رسید، بلکه باید دانسته ها را از لوح ضمیر شست و با مجاهدت و ریاضت، راه پیمود و پس از حصول توحید علمی در تحصیل عملی کوشید و از نسمات عنایت و آثار فیضان انواز کشف سری و روحی بهرهمند شد. و جز به وسیلهٔ ترک تعلقات و در عین حال مشیت الهی وصول به عالم کشف میسر نیست: کسی بدون سعی و کوشش برای کندن

چاه، که شرط دسترسی به آب است. با ریختن آب در مغاکی، نباید انتظار دست یافتن به چشمهٔ گوارا داشته باشد...

در این معرفی کوتاه از استاد منزوی، عبارت ، جز به وسیلهٔ ترک تعلقات و در عین حال مشیت الهی وصول به عالم کشف میسو نیست، پیش از آنچه مبتنی بر متن رساله و مطاوی کلام باشد، برداشت فهرست نگار ارجمند از عنوان رساله است که در نظرشان « مشیت » آمده است.

افزون بر آنچه گفته شد، خود استاد منزوی عناوین دیگری را که رساله بدانها نامیده شده است، نقل میکند:

«مشیت: سلوک: منبه که در فهرست ها بدین سه نام آمده نشریهٔ ادبیات آذرآبادگان ۱۳۲۹: ۳۲۰ رسالهٔ «مشیت» - نفیسی ۱: ۴ «رسالهٔ مشیبه» که گویا غلط چاپی است - ریو ۲: ۸۳۶ «مشیه».

عجیب است که همین نامها در راهنمای فهرست مشترک به شکل دیگری نقل شده است: المشیه ؛ مشیبیه .

در فهرست الفبایی نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش الفبایی نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش الفبایی نسخه های محمد حسین تسبیحی ، برای نخستین بار با عنوان مشتیه المواجه می شویم ؟ هر چند در ذیل مشیت (عنوان رسالهای از نسخهٔ خطی ۵۴۱۷ ز مجموعهٔ ۱۷ نسخهٔ فارسی، عربی، نثر و نظم از میرسید علی همدانی)، فهرست نگار محترم نتوانسته تردیدوپرسش خود را پنهان کند ونوشته است: مشیت (= مشتیه = منبه ۱۲ (؟))

#### alle alle alle

ممکن است ابن احتمال به ذهن خطور کند که عنوان رساله، مشیت (مصدر میمی به معنی خواستن و اراده) است و کاتبان به هنگام کتابت آن را به شکل اصلی معشیئة نوشته اند و مقصود از مشیت ارادهٔ پروردگار عزّوجل است. اما در نسخهٔ ۱۴۰۹۲ موجود در کتابخانهٔ گنج بخش، عنوان رساله به صورت مشتیه (یعنی تقدّم ت بری) به روشنی نگارش یافته است. از سوی دیگر اگر عنوان رساله دقیقاً مشیت یا مشیئه می بود، فهرست نگاران در ثبت آن دچار اشکال و تردید نمی شدند؛ حال آنکه دیدیم به شکلهای گونه گون آن را ذکر کرده اند:

مشيبه ؛ مشيه ؛ مشيبيه ؛ منبه ؛ مشتيه

البته اگر عنوان رساله را مشیّت هم در نظر بگیریم می توان این گونه توجیه کرد که معنی لغوی مشیّت یعنی خواستن، مقصود بوده و به خواستن وطلب در این رساله اشاره و تأکید هم شده است.

در رسالهٔ مورد بحث ، میر سید علی همدانی، به مسألهٔ مشیت (مشیّت باری تعالی) -که مبحثی کلامی و فلسفی است - نیرداخته است، بلکه با تمثیل دربارهٔ جدوجهد سالک تشنه کام در طلب -که مبحثی عرفانی است - نکته هایی نغز وسودمند آورده است. اتفاقاً ابیات آغازین رساله، بواعت استهلال بسیار زیبایی در پیوند با موضوع رساله و عنوان رساله است.

حال با این توضیحات نکتهٔ مبهمی که می ماند، معنی و کاربرد واژهٔ مُشتیه است. بی گمان میر سید علی همدانی به ادبیّات عرب تسلط داشته است و نگارش چندین رساله به عربی گواه صادق این مدّعاست.

非非非

مشتبه از لغت شتا - شُنْواً گرفته شده است ۱۳ و «مشتاة» بعنی «خانه زمستانی». ۱۴

«والاصل في المشتى الداخل في الشناء كالمُرْبعُ و المُصيف الداخلُ في الربيع و الصيف، الداخلُ في الربيع و الصيف، اله المشنى كسى را گويند كه وارد زمستان شده است. «والعرب نجعلُ الشناء مجاعة لانَّ الناس يلتزمون فيه البيوت و لايخرجون للأنتجاع، الم و عرب، زمستان را گرسنگى و زمان قحط و تنگى معيشت مى داند؛ بنابر اين «المُشتى: الذى اصابته المجاعة» ۱۲؛ يعنى مشتى: فرد قحط زده [گرسنه و تشنه / بى زاد و توشه] را گويند.

با این توضیحات به نظر می رسد اگر در متن رساله نیک تأمل کنیم مقصود میر سید علی همدانی را از نامگذاری رساله به مُشتیه در می بابیم به ویژه آن که در ابتدا به سالک با عنوان ای درویش خطاب می کند و معنی لغوی درویش یعنی کسی که بی زاد و توشه است هر چند در رساله معنی عرفانی و اصطلاحی درویش مقصود باشد. تمثیلی هم که آورده است در ارتباط با عنوان است: اسلیم دل... خواست تا وی را هم منزلی و آبی بود. مغاکی خشک، تشنه در بیابان طلب کرد و از آن چاههای بعیده به دلو آب آورد و در او ریخت. و آن احمق این قدر ندانست که طریق تحصیل آب آن است که اول مدتی در تحفیر آن محل، سعی ندانست که طریق تحصیل آب آن است که اول مدتی در تحفیر آن محل، سعی

بليغ مي بايد نمود تا به معنى اصلى رسد .....

غیر از آنچه گفته شد درعناوین رسایل میر سید علی همدانی، نامگذاری رساله بر سیاق مُشتیه جالب توجه است؛ عناوین تعدادی از آثار فارسی و عربی منسوب به میر سید علی همدانی عبارتند از: ۱۸

همدانيه : فتوتيه :درويشيه :مناميه :عقليه :مشتيه : دكريه :عقلية اميريه :داوديه : چهل مقام صوفيه:نوريه: اسرار القلبيه: فقريه : فقيريه: تلقينيه:بهرامشاهيه :عقبات يا قدوسيه: وجوديه :انسانيه :اربعين اميريه:ذكريه :اوراد به : اوراد فتحبه: الواردات الغيبيه و اللطايف القدسيه، الملامتيه : الصوفيه: الرسالة القدسيه في اسرار النقطة الحسية، المشيرات الى اسرار الهوية الغيبية : طبقات باطنيه: خواطريه: شرح قصيدهٔ تائيهٔ فارضيه: شرح قصيدهٔ مينيهٔ روحيه (ابن سينا).

بنابر این: المُشتیه از نظر إعراب، در عنوان رساله صفت واقع شده برای موصوف «الرسالة» که در این جا ذکر نشده است: الرسالة المُشتیة

رسالهٔ مشتیه از زبانی ساده، تمثیلی و گیرا برخوردار است و اصطلاحات عرفانی با تمثیل « صفت عسل شنیدن به گوش و ذکر عسل کردن به زبان و چشیدن چاشنی عسل و تلذّذ به ادراک حلاوت عسل » به شیوایی و روشنی بازگو شده است. بهره گیری از اشعار و اقتباس از آیات، این رسالهٔ عرفانی را خواندنی و دلنشین ساخته است.

در تصحیح رساله املای کلمات را به رسمِ خط امروزی نزدیک کردیم تا خواندن متن آسان تر باشد.

به منظور بهره مندی عموم خوانندگان گرامی، مواردی راکه در رساله به معنی کردن وتوضیح نیاز بود، نشانِ ستاره \*گذاشته، در آخر متن به ترتیب آنها را توضیح دادیم.

نسخهٔ خطی شمارهٔ ۱۴۰۹۲ کتابخانهٔ گنج بخش ۱۹، متنِ اساس قرار گرفت و به نسخهٔ خطی شمارهٔ ۴۴۰۹ کتابخانهٔ گنج بخش ۱۹، متنِ اساس قرار گرفت و به نسخهٔ خطی شمارهٔ ۴۴۰۹ و ۲٬۱۵۴۱۷ به عنوان نسخه بدل توجه شد. هر چند اختلاف دو نسخه بسیار اندک بود. نسخهٔ ۴۴۰۹ با الف و نسخهٔ ۵۴۱۷ با نشان ب در پاورقی مشخص شده است.

#### بادداشتها

۱ - فیلسوف بزرگ جهان اسلام، علامه اقبال لاهوری، میر سید علی همدانی را چنین ستوده است:

دست او مسعمار تسقدیر اسم ذکر و فکر از دودمان او گرفت میر و درویش و سلاطین را مشیر داد علم و صنعت و تهذیب و دین بساهنرهای غسریب و دلپسڈیر خیز و تیرش را به دل راهی بده سید السادات، سالار عجم
تا غزالی درس الله هُ و گرفت
مسرشد آن کشور مینو نظیر
خطه را آن شاه دریا آستین
آفسرید آن مسرد ایسوان صغیر
یک نگاه او گشاید صدگره

رك: كليات اقبال فارسى، ص ٧٤٧ و ٧٤٧؛ نيز ديوان اقبال لاهورى (ميكدة لاهور)، ص ٢١٧.

- ۳ رک: شاه همدان، میر سید علی همدانی ؛ تألیف دکتر سید حسین شاه همدانی، ترجمه و تعلیق، دکتر محمد ریاض خان ؛ اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ۱۳۷۴ هش / ۱۹۹۵م.
- ۲ احوال و آثار و اشعار میر سید علی همدانی [با شش رساله از وی] ؛ دکتر محمد ریاض ؛ اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، چ دوم ۱۳۷۰
  - ۴ رک: مروج اسلام در ایران صغیر ؛ دکتر پرویز اذکایی.
  - ۵ احوال و آثار و اشعار مير سيد على همداني، ص ١٤٤ و ١٤٧
- ۶ رک: فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان ؛ احمد منزوی ؛
   جلد دوم، ص ۹۷۱.
- ۷ رک: فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان ؛ احمد منزوی ؛ جلد سوم، ص ۱۹۲۵.
  - ٨ همان
  - ٩ همان
- ۱۰ رک: راهنمای فهرست مشترک نسخه های فارسی پاکستان ؛ انجم حمید ؛ ص ۲۹۴

۱۱ - رک: فهرست الفبایی نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش ؛ دکتر محمد

حسین تسبیحی، ص ۵۵۴

١٢ - همان، ص ٥٥٥

١٣ - المنجد في اللغة ؛ ذيل «شتا»

۱۴ - لغت نامه دهخدا؛ ذيل «مشتاة».

10 - لسان العرب ؛ ذيل «شتا»

١٥ - ممان.

١٧ - همان.

۱۸ - رک: احوال و آثار و اشعار میر سید علی همدانی؛ نیز فهرست الفبایی نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش.

- ۱۹ نسخهٔ خطی شماره ۱۴۰۹۲ کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران پاکستان در برگیرندهٔ ۲۴ رساله (فارسی ،عربی، نثر و نظم) از میر سید علی همدانی است. این مجموعه در قرن نهم ه ق به خط تعلیق کتابت شده است.
- ۲۰ نسخهٔ خطی شماره ۹ ، ۴۴ در برگیرندهٔ ۸۴ رساله از میر سید علی است. در این مجموعه در آغاز رساله عنوان مشتبه ذکر نشده است و رساله با سرعنوان هوالهادی متبرک است. این استعانت از اسم هادی باری تعالی خود به نوعی در ارتباط با محتوای رساله است.
- ۲۱ نسخهٔ خطی شمارهٔ ۵۴۱۷ کتابخانهٔ گنج بخش، در برگیرندهٔ ۱۷ رساله از همدانی است که در حدود قرن ۱۲ هق، کتابت شده است و رسالهٔ مشتیه در صفحات ۳۷۳ ۳۷۹ مجموعه هست.

#### رسالة مشتيه

ت انشوی ذره وار در خسم او ناپدید زان که بدین سرسری بار نیاید پدید کاتش او چون بجست سوخته را برگزید پی نبری ذرّهای زان چه طلب میکنی کارکن ار حاشقی بارکش ار مفلسی سوخته شو تا مگر در تبو فُتد آتشی

ای درویش، گفت و شنود تو و امثال تو بدین نوع کلمات و اظهار این نمط عبارات، بدان سلیم\* دل ماند که در منازل عامه چاههای آب دیده بود که مردم از آن جا انواع انتفاع می گرفتند: از سقایه \* وغیره. خواست تا وی را هم منزلی و آبی بود. مغاکی \* خشک، تشنه در بیابان طلب کرد و از آن چاههای بعیده، به دلو آب آورد و در او (۱) ریخت. و آن احمق این قدر ندانست که طریق تحصیل آب آن است که اول مدتی در تحفیر\* آن محل، سعی بلیغ می باید نمود تا به معنی (۱) اصلی رسد، و بعد ملازمت شروط هنوز معلوم نیست که آب متوقع \* (۱) مرجو \* ، انتفاع را شاید یا نه. چرا که اختلاف طعوم و روایح و الوان آب هر معینی به حسب استعداد زمین ینبوع\* است. فی الجمله بعد فراغ جد و جهد و ظهور آب اگر از شوایب \* نتن\* و تلخی و شوری، خالی بود فهو المطلوب، و الًا آبی بُوّد مردود که نتن\* و تلخی و شوری، خالی بود فهو المطلوب، و الًا آبی بُوّد مردود که

١ - الف: وي

٢ - الف: معين

۴ - ب: مرتفع

هیچ کس بدان التفات ننماید، اما این قدر باشد که به قدر ظهور معین از ایراد آب (۱) مستعار و تنشف (۲) و تغویر ایمن گردد.

چون این مقدمه معلوم کردی، اکنون بیندیش که طالب این مطلوب را از راه گذر این نوع سعی [برگ ۱۸۷ - ۵]که از ریختن آب است در آن مغاکی بی کوشش تحفیر مشروط هرگز حصول مقصود صورت نبندد. هم چنین از اکتفا به دانش (۳) این نوع کلمات و ادراک این قدر اشارات جز حرمان نیفزاید و فایدهٔ فهم این مقدار معانی اصطلاحات بیش از آن نبود که به واسطهٔ آن از حجاب بیگانگی و ظلمت شرک، خلاص یابد؛ اما به مجرد فهم این معانی به پیرامن بارگاه سروران سریر (۴) ولایت ننوان (۵) رسید و به اصغای روایات سمعی و لقلفهٔ حکایات لسانی، زلال صاف محبت از کاسات عنایت اسقاهم رئیهم آنتوان چشید، بلکه نفس خبیثهٔ حیوانی و صفات ردیهٔ انسانی را تا سالها در بونهٔ توبه به انواع نیران مجاهدات و شکنجهٔ اصناف ریاضات، تصفیه ندهد و دواعی افکار فاسده و تصورات باطله را - که جُند نفس اماره اند (۶)

١ - الف: آن

٢ - الف: تنشيف

٣ - الف : دانستن

۴ - الف : سرور

۵ - ب: نتواند

۶ - ب: اماره است.

ندارد و درد تأسف نایافت بریاطن غالب نگردد و تاشبها(۱) عمر عزیز به توجه و تضرّع\* و اسراع \*، روز نگرداند (۲) و روزها اوان\* حیات با خران توخش و انقطاع\*، شب نگرداند، بویی از آثار این سعادت (۳) به مشام

۲۲ جان سالک ترسد؛ نظم:

. بِعَدْر الكَدُ تُكُتّبُ المَعَالَى ﴿ وَمَنْ طَلَبَ العُلَى سَهِ اللَّيَالَى تَسرُوهُ العِسرَّ تُسمَّ تَسَامُ لَيْلاً يَخُوضُ (٢) ٱلبَحْرَ مَنْ طَلَبَ اللَّئالِي \* سالها بابد که تا یک سنگ اصلی ز آفتاب کسل گردد در بدخشان یا عقیق اندر بسن\*

ای عزیز صفت عسل شنیدن به گوش و ذکر عسل کردن به زبان دیگر است و چشیدن چاشنی عسل، دیگر و تلذّذ به ادراک حلاوت عسل، دیگر. گفتن (۵) و شنیدن [برگ ۱۸۷ B] صفت آن، هرکس به هـر وقت تواند؛ اما چشیدن آن موقوف است به جهد و کوشش و قیام شرایط اسباب تحصيل آن ؛ هم چنين فهم معاني اشاراتِ مُصطلح به مثابت شنیدن عسل می دان. و ملازمت شرایط سلوک به احتمال مکروه و بذل روح به مثابت تحصیل اسباب <sup>(۶)</sup> و ظهور نتایج تأثیرات نسیم عنایت در باطن به مثابت چشیدن وانجذاب \* هستی سالک بهمقناطیس \* جذبات و تقلُّب آينهٔ فلبي و سرِّي و روحي در اطوار \* غيوب \* عوالم علوي \*

١ - الف: و شبها

٢ - الف: نكند

٣ - الف: آثار سعادت

٢ - الف: بغوص

۵ - الف: تلذُّه به ادراک گفتن

٤ - الف: تحصيل أن

وسفلی\* وحصول وجد \* و سکر\* به مشاهدهٔ وارادتِ\* غیبی به مثابت تلذّ به حلاوت عسل ؛ هم چنانکه حال خورندهٔ عسل را با حال گویندهٔ بی حاصل هیچ نسبت نیست، هم چنین میان پویندگان راه و گویندگان از این حدیث آگاه (۱) ، نه چندان دوری است که در حد امکان گنجد یا در

میزان وصف و بیان کسی برسنجد (۲)؛ شعر:

از تو خبر به نام ونشان است خلق را

و آن گه همه به نام و نشان از تو بی خبر

نقش تو در خیال و خیال از تو (۳) بی نصیب

یاد (۴) تو بر زبان و زبان از تو بی خبر

شرح و بیان تو چه کنم زان که تا ابد نهم از تو عاجز است و بیان از تو بی خبر (۵)

ای عزیز اگر سرّ این معنی در فضای طارم افلاک یافت شدی، آسمانیان فریاد و نفیر «ما عَرَفناک» \* نزدندی و اگر در موطن (۶) عالم خاک وصول بدان جناب میسر شدی، زمینیان با چندین هزار حسرت و زفیر \* با خاک نشدندی. نه سُکّان \* سماوات را از این حال خبری، و نه قُطان \* خطهٔ

° خاک را از این سرّ اثری ؛ **نظم**:

جـهان را بــه پــهلو بگــرديدمي (٧)

-بدوگر رسیدن میشر شدی

١ - الف : بي أكاه

04

۲ - ب ! در سنجد

٣ - ب : خيال تو

۴ - الف : نام

۵ - الف : به جای این بیت، بیت دیگری هست:

اجسویندگان گوهر دریای گنه تسو

٤ - الف: مواطن

۷ - ب: نگردیدمی

در وادی یقین و گمان از تو بی خبر

91

- نیست گویی این حقیقت یا نیم من اهل راز ذرهای گر اهلمی این در نماندی بسته باز

ابرگ ۱۸۸ A]

صد هزاران عاشق خون بار، و صد هزار سالک بی قرار در هر آنی و هر زمانی از ازمنه و دهور و اعصار بربوی نسیم این سعادت جانها نثار (۲) و عمرها ابثار کردند و آخر الامر همه به صولت هیبت اما التراب (۳) و رب الارباب " بالبِ دوخته و جگر سوخته از راه آمده، بازگشتند و با سوز و در[د] (۴) فراق و محنت نایرهٔ " اشتیاق همراز گشتند. رباعی:

آنره (۵) که من آمدم کدام است ای جان تا باز روم که کار خام است ای جان

در هر گامی هزار دام است ای جان نامردان را عشت حرام است ای جان

ای عزیز روندگان این راه و محرمان این درگاه، عاشقان جانباز و والهان تن گدازند که گاو هوا<sup>(۶)</sup> را به تیغ بی دریغ ناکامی قربان کردند و حبال \*(<sup>۱۸)</sup> نعلقات را به مقراضِ \* «قل الله ثم ذرهم» \* قطع کردند و از غرور تسویل \*(<sup>۱۸)</sup> عدو - که «یَعدُهُم و یُمنیّهِم» \* عبارت از آن است - تبرًا نمودند و از رعونت \*گفت و گوی، روی همّت به خشونت جست و جوی آوردند و قدم عزیمت بر سر راحات \* و لذّات بدنی زدند و در بیتِ احزان (۱۰) دنیا،

١ - ب: يا نيم من از اهل راز

۲ - الف: كلمة «تثار» را ندارد: جانها و عمرها

٣ - الف: ماللتراب

۴ - الف: با سورد درد

۵ - الف: زان که

۶ - ب : کام و هوا

٧ - ب : جبال

٨ - الف: تساويل

٩ - الف: بيت الاحزان

ماتم نفس بداشتند و جميع تمتُّعات عقبا را نابود انگاشتند (۱) و در باديهٔ طلب، تحمل مكاره و تجرّع كأسات بليّات (٢)، شعار خود ساختند و يعد از حصول توحید علمی در تحصیل توحید عملی، شنیده و دانسته را از لوح ضمير بشستند به اميد آن كه در صف افلاس \* مُقمّران \* من اثر هوايي على هواهُ \* راه (٣) توانند يافت و با خاك نشينان راه گذر نسمات (۴) \* عنايت تعرّض نفحات الطاف توانند كرد و به افتناء \* آثار سابقان [ برگ B ۱۸۸ عرصه ولايت و خضر صفتان بادية هدايت از ظلمات طبيعت راه به عين الحيوة حقيقت (٥) توانند برد و ازينبوع حكمت مياه "لباب "علوم حقيقي - كه مثمر شهود اسرار و مطالعه اخبار است -اعتراف توانند كرد و از تكلف حفظ (۶) اصطلاحات عقيم كه مثال آب مستعار است كه به واسطة دلو سمع و ادلاء " تقليد در چاه خيال بر ضلال انصاب \*مى يافت، مستغنى گردند و از نتايج آثار فيضان انوار كشف سرى و روحي بهرهمند شوند و از قيد كسوت عيش مُكدّر مُنُقُّصٍ\* حسى، منسلخ \*گردند و به صفات ملكي و اخلاق الهي و حيات طيبه (٧) زنده ابد گردند. رزقنا الله و ایاکم مآثر مقاصد اولیائه و اوردنا موارد مشارب اصفيائه أنه وفريب مجيب " والحمد لله وحده والسلام على من اتبع الهدى. \*. [برگ ۱۸۹]

ale ale ale

١ - الف : جميع تمتعات دنيا ونيل درجات عقبي را نابوده انگاشتند

٢ - الف : بليّات را

٣ - الف : بتوانند

۴ - ب: نسيم، نسخة الف تاكلمة «نسمات» را دارد و از آن به بعد افتادكي دارد

۵ - ب : كلمة حقيقت را ندارد.

٥ - ب: حظوظه

٧ - ب: اخلاق الهي حيات طيبه

#### توضيحات

صفحهٔ ۲۰ سطر ۵ – سلیم: تندرست، بی عبب ؛ سلیم دل: مجازاً به معنی ساده دل، خوش طلب، زود باور.

س ٦ - سقایه: سقایت، موضع سفی، جای آب دادن، دادن آب.

س ٧ - مغاك: جاى فرو رفته وكود، كودال.

س ٩ - تحفير: كندن زمين، حفر.

س ۱۱ - متوقّع: منتظر و امیدوار

س ۱۱ – مرجُوّ [marjovv] اميد داشته شده.

س ١٣ - ينبوع: چشمة بزرك

س ۱۳ - شوایب: ج شایبه، عیب، شک، کمان .

س ۱۴ - نَتِن: بد بوى، منده، عفن ؛ نَتْن: بوي ناخوش .

صفحه ۲۱ س ۱۲ - مستعار: عاریتی، قرضی: از چراغ مستعارچه همدمی طلبی (خاقانی)

س ۱۹ - تَنَشُّف: خشک کردن، ازبین بردن رطوبت یا تری ؛ رک: ذیل دَنشیف، در فرهنگ فارسی سخن.

س ١٦ - تغوير: تَغُوّرَ، تغوّراً: به غور يعنى زمين پست آمد، تغوير: پستى زمين .

س ۲۵ - كأسات: ج كأس ؛ جام، كاسه، پياله

س ۲۵ - «.. وسَقَّهُم رَبُّهِمُ شُرَاباً طهوراً ؛ یعنی و پرورد کارشان باده ای پاک به آنان بنوشاند. بخشی از آیهٔ شریفهٔ ۲۱ / سورهٔ مبارکهٔ انسان ۷۲.

س ۲٦ - نيران: [niran] ج نار، آتشها؛

- چشم بسد دور خلق نه از نیران (هاتف)

- بــه نــيرانِ شــوق انـدرونش بسـوخت حيا ديده بر پشت پـايش بـدوخت(سـعدى)

س ٢٨ - مقامع: ج مِقْمَعةً، عمود آهنين؛ چوبي كه آن را بر سر مردم زنند تا خوار و ذليل

گردد: واول نفس خود را به مقمعهٔ توبت نصوح از تورط و انهماک در مناهی و ملاهی قلع و مدهی قلع و مدهدا. قمع کند (مصباح الهدایه مصحح همایی، ص ۳۷۳). با نقل از لغت نامهٔ دهخدا.

صفحهٔ ۲۳ س ۳۰ - تضرع: خواری کردن، فروتنی کردن، زاری کردن، التماس

س ۳۰ - اسراع: شتافتن، شتاب كردن، شتاباندن.

س ۳۰ - اوان: هنگام، زمان

س ۳۱ - انقطاع: بریده شدن، کستن

س ۳۳ - این دو بیت در امثال و حکم دهخدا در ذیل واز تو حرکت از خدا برکت، نقل شده است. استاد دکتر احمد مهدوی دامغانی، در ویادداشتهایی دربارهٔ ایبات عربی کلیلهٔ بهرام شاهی، دو بیت را چنین آورده، نقر بر کردهاند:

بِقَدْدِ الكَدِّ تُكْتَسَبُ المَعَالَى وَ مَسَنْ طَلَبَ العُلَى سَهِرَ اللَّمَالَى وَ مَسَنْ طَلَبَ العُلَى سَهِرَ اللَّمَالِي السَّعْلِي الْعَلْمِي السَّعْلِي الْعَلْمُ السَّعْلِي الْعَلْمُ السَّعْلِي السَّعْلِي الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ

تویندهٔ این دو بیت را ( که بیت اول را صاحب راحهٔ الصدور نیز اورده است ص ۴۷۰) نیافته. صلاح الدین صفدی نیز در شرح لامیهٔ العجم دو بیت به صورت زیر، و بدون ذکر نام گوینده آورده که:

يَغُوصُ ٱلبَحْرَ مَنْ طَلَبَ اللَّمَالِي وَمَــنْ رَامَ العُــلَى سَـهِ اللَّيَالِي وَمَــنْ رَامَ العُــلَى سَـهِ اللَّيَالِي وَمَــنْ رَامَ العُــلَى سَـهِ اللَّمَالِ تَــرُومُ العِـرَّ ثُـمَ تَـنَامُ لَـبُلاً لَــقَدْ أَطْـمَعْتَ نَـفْسَك بِـالمُحالِ (غيث المسجم ج ٢، ص ٩)

در کلیله و دمنه مصراع اول شعر این گونه نقل شده است: «بِقَدْرٍ ٱلكَدِّ تَنْفَسِمُ المَعَالَی» رک: کلیله و دمنه، انشای ابوالمعالی نصر الله منشی؛ به کوشش مجتبی مینوی، ص ۱۷.

س ۳۵ - این بیت - که ضرب المثل شده است - از سنایی است: از قصیدهای به مطلع: برگ بی بسرگی نداری لاف درویشی صرن رخ چو عیّاران نداری جان چو نامردان مکّن برای توضیحات بیشتر: رک: تازیانه های سلوک (نقد و تحلیل چند قصیده از حکیم سنایی)،، دکتر محمد رضا شفیعی کدکنی، ص ۱۷۷ - ۱۸۰ و ۴۳۲ - ۴۳۳؛ مولوی نیز گفته

است:

سالها باید که تما از آنستاب لعل گردد رنگ و رخشانی و تاب رک: امثال و حکم دهخدا.

س ۴۳ - انجذاب: کشیده شدن به سوی کسی یا چیزی، کشش: در عرفان، حالت سکر و بی خودی.

س ۴۳ - مقناطيس: معرب از يوناني، مغناطيس ؛ آهن ربا

ک کلوی خصم وی سنگین درای است چو مقناطیسی از آهن ربای است

(نظامی گنجوی)

س ۴۴ - اطوار: ج طور: راهها، طریقه ها، روش ها

س ۲۴ - غيوب: ج غيب

س ۴۴ - علوی: جهان زبرین

صفحه ۲۳ س ۴۵ - سفلی: دنیا، جهان زیرین

س ۴۵ - وجد: خوشی بسیار، ذوق ؛ در تصوّف: واردی است که از حق تعالی بر دل آید و باطن را از هیأت خود بارداند به احداث و صفی غالب چون حزنی یا فرحی

س ۲۵ - سُکّر: [Sokr] مستى در مقابل هشيارى

س ۴۵ - واردات: آنچه در دل صوفی خطور کند از اموری که بر دیگران پوشیده است:

گشایددری بردلاز واردات فشاند سردست برکاینات

(سعدی، بوستان)

س ۵۷ – ما عرفناک: ما غرفناک حقّ مَعْرفتک، ؛ [خداونداا] تو را چنان که شایستهٔ معرفت توست، نشاختیم، ، ؛ رک: فرهنگ مأثورات متون عرفانی: در بحار الانوار ج ۲۹، ص ۲۹۲، این حدیث از قول شیخ بهایی به نبی (ص) نسبت داده شده. به نقل از تعلیقات ، مکاشفات رضوی در شرح مثنوی معنوی، ؛ محمد رضا لاهوری؛ به تصحیح دکتر رضا روحانی، ص ۹۲۲ و ۹۲۳.

س ۵۸ - زفیر: به محلو فروبردن آواز، دم بر آوردن: مجازا آه و ناله

س ۵۹ - سُكَان: ج ساكن، باشتدگان

س ۵۹ - قُطَّان: ج قاطن، ساكنان، متوطنان

صفحه ۲۴ س ۱۳ - گر اهلمی ...: اگر اهل هستم / اگر اهل باشم این در بسته نمی ماند. یاء شرط به آخر فعل و جزای شرط افزوده شده است. رک: کلیات سبک شناسی : دکتر سیروس شمیسا، ص

س ۲۷ - ما التراب و رب الارباب: به صورت دما للتُراب و ربّ الارباب: یعنی دخاک را با پروردگار چه کار، در عبارات صوفیه و متون ادبی به کار رفته است. رک: فرهنگ مأثورات متون عرفانی، ص ۴٦٩.

س ٦٩ - نايره: آتش، شعلة آتش

س ۷۳ - حبال: ریسمانها، رشته ها، حبل ها، طنابها ؛ در حاشیهٔ نسخهٔ خطی ۱۴۰۹۲ حبال را این چنین معنی کرده است: حبال به معنی رسن ها و یا بندها، جمع حباله باشد که به معنی رسن و دامها.

س ۷۴ - مقراض: قیچی

س ۷۴ - قلِ الله ....: قلِ الله ثُمَّ ذُرهم في خوضِهم يلعبون، : «بگو: خدا، آن گاه آنها را واگذار که در ياوه گويي خصمانهٔ خود بازي کنند. (پارداي از آيهٔ شريعهٔ ۹۱ سورهٔ مبارکهٔ انعام ۲).

س ۷۴ - تسویل: آراستن چیزی برای فریب و گمراهی دیگران، اغواکردن، به گمراهی آ افکندن

س ٧٥ - يَعْدِهم...: «يَعِدُهُمْ و يُمَنَيْهُم و ما يَعِدُهُم الشيطانُ الاَّ غُروراً» ؛ «شيطان وعده شان مى دهد و آنها را آرزومند مى كند، لكن شيطان به آنها جز فريب وعده نمى دهد. (قرآن كريم: ١٢١ / النساء ٢)

س ٧٦ - رعونت: خودييني، خود خواهي، خود آرايي، كم عقلي، ناداني

س ۷۷ - راحات: ج راحت، آسایش، آسودگی

صفحه ۲۵ س ۸۱ - افلاس: بي چيز شدن، نادار گشتن، تنگدستي، ورشكستگي

س ۸۱ - مُقَمّران: ج مُقمّر [moqammer] : قمار بازان

س ۸۲ - من اثر هوایی علی هواه: از اثر عشق و محبتم بر او.

س ٨٢ - نسمات: ج نسمه: دم، نفس، روح، روان، ج: نسم، نسمات

س ٨٣ - افتناء: نابود شدن، افناء: نابود مردانيدن، نيست كردن

س ۸۱ – میاه miyah ج ماه، آبها:

دوزخ آشامان دریا در، ز شیههٔ رخش او بی خبر گردند و نشناسند نیران از میاه (عثمان مختاری)

س٨٦ - لباب: برگزيده، خالص

س ٨٨ - ادلاء: أَدْلَى إِدْلاءُ الدلو و نحوها: او را وا داشت كه دلو را به چاه فرود برد. «ادلاء تقليد» و «چاه خيال» هر - دو اضافة تشبيهي هستند.

س ٨٩ - انصاب، مجسمه ها، اصنام

س ۹۰ - منقص: نقص دار، معیوب: نیز مقایسه شود: مُنغَص: مکدّر، ناخوش، تبیره محردانیده

س ۹۱ - منسلخ: عاری: از قید کسوت عیش منسلخ گردند: عیش رارها سازند. جامهٔ خوشی را از تن به در آورند.

س ۹۳ - ... ان ربی قریب مجیب، : پروردگار من [ به شما ] نزدیک و اجابت کننده است: بخشی از آیهٔ ۲۱ / سورهٔ هود ۱۱.

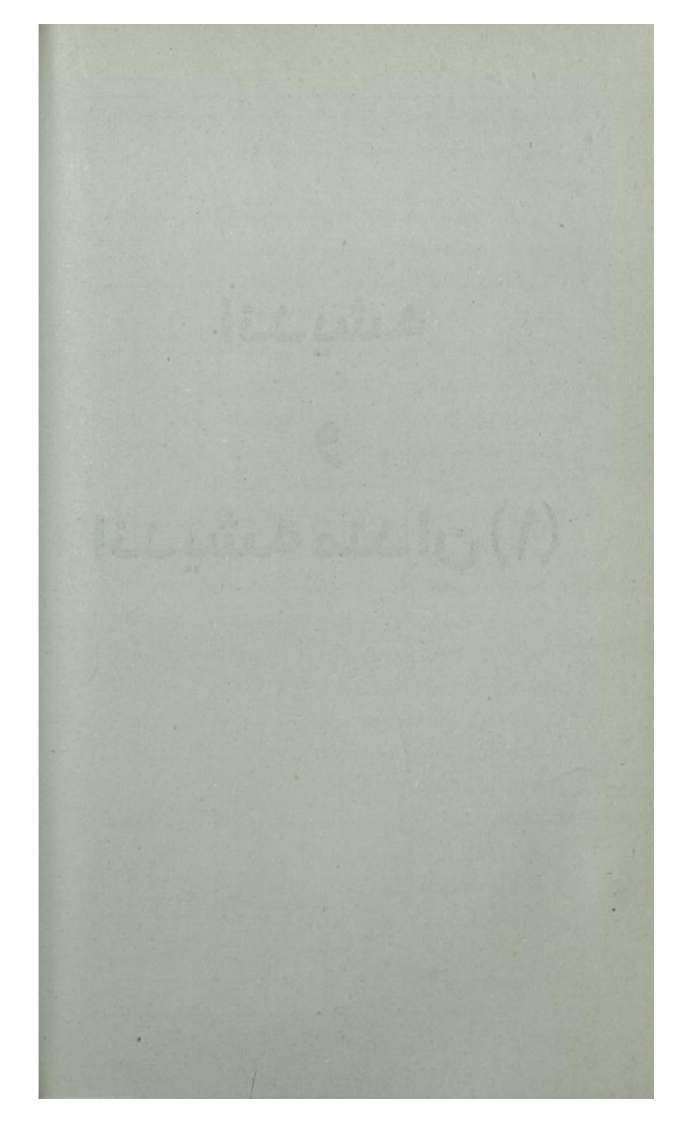
س ۹۳ - ووالسلام على من اتبع الهدى: وو درود بر آن كس كه از هدايت پيروى كند. : بخشى از آية ۴۷ / سورة طه ۲۰.

#### منابع

- ١ قرآن كريم ؛ ترجمه استاد ابوالفضل بهوام يور ؛ تهران ؛ انتشارات حر و سبحان ١٣٨٤.
- ۲ احوال و آثار و اشعار میر سید علی همدانی [باشش رساله از وی]، دکتر محمد ریاض :
   اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، چ دوم ۱۳۷۰
  - ٣ امثال و حكم ؛ على اكبر دهخدا ؛ تهران امير كبير ١٣٣٨ و ١٣٣٩
- ۴ تازیانه های سلوک (نقد و تحلیل چند قصیده از حکیم سنایی)؛ دکتر محمد رضا شفیعی ، گدکنی؛ تهران: آگاه، چ دوم ۱۳۷۶.
  - ۵ حاصل اوقات (مجموعه ای از مقالات) ؛ دکتر احمد مهدوی دامغانی ؛ به اهتمام دکتر سید علی محمد سجادی ؛ تهران: سروش ۱۳۸۱.
  - ۶ راهنمای فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان ؛ انجم حمید ؛ اسلام آباد: مرکز
     تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، ۱۳۷۷.
  - ۷ دیوان اقبال لاهوری (میکدهٔ لاهور)؛ تصحیح و مقدمه: محمد بقایی (ماکان)؛ تهران: اقبال ۱۳۸۲.
  - ۸ شاه همدان، میر سید علی همدانی (۲۱۴ ۷۸۶ ه ق)؛ نوشتهٔ دکتر سید حسین شاه همدانی؛ ترجمه و تعلیق دکتر محمد ریاض خان، اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ۱۳۷۴ ه ش / ۱۹۹۵م.
  - ۹ شرح لغات و مشکلات دیوان انوری ابیوردی ؛ دکتر سید جعفر شهیدی ؛ تهران: انجمن آثار ملی، ۱۳۵۷.
  - ١٠ فرهنگ بزرگ سخن ؛ به كوشش دكتر حس انورى ؛ دوره ٨ جلدى، تهران: سخن ١٣٨١.
  - ١١ فرهنگ فارسي ؛ دكتر محمد معين ؛ دورهٔ شش جلدي ؛ تهران: امير كبير، چ دهم ١٣٧٥.
  - ۱۲ فرهنگ لاروس (عربی فارسی)، تألیف دکتر خلیل جُوّ ؛ ترجمهٔ سید حمید طبیبیان، دو جلدی، تهران: امیر کبیر، چ پنجم ۱۳۷۳
  - ۱۳ فرهنگ مأثورات متون عرفانی (مشتمل بر احادیث، اقوال و امثال متون عرفانی فارسی)، باقر صدری نیا؛ تهران: سروش، ۱۳۸۰

- ۱۴ فهرست الفبایی نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، پاکستان، دکتر محمد حسین تسبیحی السلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، ۱۳۷۸.
- ۱۵ فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان ؛ احسمه منزوی ؛ اسلام آباد مرکز تحقیقات قارسی ایران و پاکستان ؛ جلد دوم، ۱۳۶۳ ه ش.
- ۱۶ فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان ؛ احسمد مسنووی ؛ اسلام آباد مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ؛ جلد سوم، ۱۳۶۳ ه ش.
- ۱۷ کشف الالفاظ اقبال (فرهنگ واژه های کلیات فارسی علامه اقبال)؛ دکتر ساجد الله تفهیمی؛ خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران در کراچی، ۱۳۸۱.
- ۱۸ کلیله و دمنه ؛ انشای ابوالمعالی نصرالله منشی ؛ تصحیح و توضیح مجتبی مینوی ؛ تهران: انتشارات دانشگاه تهران، چ دوم ۱۳۴۵ ه ش .
  - ١٩ كليات اقبال فارسى ؛ لاهور: دكتر جاويد اقبال، غلام على پبليشرز، ١٩٧٣م.
- ۰ ۲ کلیات سبک شناسی ؛ دکتر سیروس شمیسا ؛ تهران: انتشارات فردوس و نشر اندیشه، چ سوم ۱۳۷۴.
  - ٢١ لسان العرب ؟ ابن منظور ؛ قم ايران: نشر ادب الحوزه ١٤٠٥ هـ ١٣٥٣ ق.
    - ٢٢ لغت نامة دهخدا
- ۲۳ مجلهٔ دانش شماره های: ۱۶۶ زمستان ۱۳۶۷ ؛ ۱۷ و ۱۸ بهار و تابستان ۱۳۶۸ ؛ ۳۶ زمستان ۲۷ و شماره های ۶۳ ۶۲ پاییز و زمستان ۱۳۷۹.
- ۲۴ مروج اسلام در ایران صغیر (احوال و آثار میر سید علی همدانی به انتهام رسالهٔ همدانیه)؛ دکتر پرویز اذکایی ؛ همدان: انتشارات دانشگاه بو علی باهمکاری شوکت انتشارات مسلم همدان، ۱۳۷۰
- ۲۵ مکاشفات رضوی در شرح مثنوی معنوی ؛ محمد رضا لاهوری ؛ مقدمه، تصحیح و تعلیقات: رضا روحانی ؛ تهران: سروش ۱۳۸۱.
- ۲۶ المنجد في اللغة و الاعلام ؛ لوبس معلوف ؛ تهران: انتشارات اسماعيليان ١٣٤٢، چ افست
   آاز روى چاپ السادسة و العشرون، دار المشرق بيروت ]

# اندیشه و اندیشه مندان (۱)



## اقبال و هسه: قلندران شهر عشق

#### چکىدە:

هرمان هسه نویسندهٔ آلمانی آثاری نظیر سفر به شرق، رودالذه،سیدارتا و سایر آن با علامه اقبال همسانیهای فکری گونه گونی دارند. بنیاد اندیشهٔ آنان بر محبّت و عشق استوار است. هر دو به جوانان و زندگی آنان بسیار اهمیّت می دهند . هر دو جامعهٔ مادی گرای صنعتی و تُهی از عواطف انسانی را طرد می کنند. هر دو ارزشهای والای معنوی و عاری از تعصّب جغرافیایی را می ستایند. هر دو به شدّت طالب بازفهمی و بازنگری در نهادهای تثبیت شدهٔ قدرت، دولت، هنر، تعلیم و تربیت، اندیشه های دینی و امور اجتماعی هستند. بنابر این باید آنان را از پایه ریزان پست مدرنیسم به شمار آورد.

#### alt alt alt

آنان که با آثار هرمان هسه نویسندهٔ معروف آلمانی آشنایی دارند، می دانند که در همهٔ آنها اندیشه ای فلسفی، عارفانه، یا اجتماعی مطرح می شود که نظیرش را به لحاظ مشابهتی که با افکار فلسفی و عرفانی شرق دارد، در کمتر نویسنده غربی می بینیم. برای مثال مفهوم نهایی رمان معروف سفر به شرق پژواک این سخن خیام در باب عالمانی است که:

ره زین شب تاریک نبودند به روز گفتند فسانه ای و در خواب شدند در همین رمان، نکات بسیاری می توان یافت که با افکار عرفانی ایرانی نزدیکی تام دارد. کمتر اثری از هسه می توان دید که در آن به نوعی از شرق و

<sup>\* -</sup> نویسنده و اقبال شناس معاصر ایرانی ساکن تهران Makanbaghai@yahoo.com

فرهنگ برآمده از آن یادی نشده باشد. در رمان اندوهبار روزالده که همچون بسیاری دیگر از آثارش حکایت از زندگی پرفراز و نشیب وی دارد، سرانجام برای رهایی خویش از مصائب زندگی به شرق پناه می برد، تا در اینجا «فضایی تازه، پاک و به دور از زشتی» بیابد. البته این سفر خیالی، و از نوع سفر منطق الطیر است که دلبل راهی به نام لئو (Leo) جای هدهد عطار را می گبرد. ولی خود هسه در سال ۱۹۱۱م یعنی در سی و چهار سالگی به سرزمین اقبال، یعنی به هند، سفر می کند. او چهار سال از اقبال کوچکتر بوده است. اتفاقاً سه سال پیش از این تاریخ، اقبال در کشور هسه بوده است. او از سال ۱۹۰۵ تا ۱۹۰۸ در اروپا به تحصیل اشتغال داشت و دکترای فلسفه خود را از دانشگاه مونیخ دریافت کرد. بررسی های تطبیقی او از فلسفهٔ غرب و شرق نشان می دهد که در هر دو خوزه، اندیشه بسیار گمارده است. در شعر خود نیز اشاراتی به ممارستهای فلسفی خود دارد، در غزلی می گوید:

حکمت و فلسفه کوده است گوان خیز مرا خضر من! از سوم این بارگران پاک انداز

بنابر این اقبال به دلیل آشنایی با فلسفهٔ غرب که اکابر آن از آلمان برخاسته اند، طبیعتاً با اندیشمندانی نظیر هسه که در زمان وی بسیار مطرح بوده، بسیار آشنایی داشته است، چنانکه با نیچه دیگر متفکر معاصر وی. البته او در آثار خود نامی از هسه نمی برد، ولی مشابهتهایی در افکار او و هسه می یابیم که پیداست متأثر از افکار و آثار اوست، و این احتمالاً به جهت توجهی بوده که آن نویسندهٔ اندیشمند به افکار عرفانی شرقی بخصوص هند، داشته است. وقتی آثار او را می خوانیم، حسرت شرقی نبودن غرب را، در جای جای نوشته هایش، چه به صورت مستقیم و چه به طور ضمنی احساس می کنبم. این حسرت در اقبال هم وجود دارد. او همهی تلاشش این بوده که شرق، شرقی بماند. هسه شرق را «سر منزل فرهنگی والا شرق را «سر منزل فور» می داند. اقبال نیز شرق را سر منزل فرهنگی والا می شمارد که مشرق زمین به برکنش قداست یافته است. اقبال و هسه هیچیک به شرق جغرافیایی نمی اندیشند. شرق مورد نظر هسه «سرزمینی خاص و محدوده ای جغرافیایی را شامل نمی شود» بلکه شرق از نظر او «زادگاه روح محدوده ای جغرافیایی را شامل نمی شود» اندیشه مذکور یادآور این بیت سعدی محدوده ای جغرافیایی را شامل نمی شود» اندیشه مذکور یادآور این بیت سعدی است که جان را شکوفا و جوان می سازد». اندیشه مذکور یادآور این بیت سعدی

است که:

این وطن مصر و عراق و شام نیست این وطن شهری است کو را نام نیست اقبال نیزکه انوار حقیقت را در آبین اسلام راستین می جست «اقوام شرق» را به جایی هدایت میکند که چنین فروغی در آن ساطع باشد:

قلب ما از هند و روم و شام نیست مرز و بـوم او بـجز اسـلام نیست دل بـه دست آور کـه در پـهنای دل میشود گم، این سـرای آب و گـل

هسه نیز در تمامی آثارش، قلب یا دل را که می توان از آن به عشق و محبت تعبیر کرد. بسیار مورد توجه قرار می دهد. اصولاً بنیاد اندیشه او بر محبت و عشق ورزی است. رمان دمیان برهمین اساس شکل گرفته. بتائریس در این رمان تجسم همان معنویت نابی است که اروپا در آن دوره مفسده آمیز به کلی فاقد آن بوده است. بئاتریس در کمدی الاهی دانته شخصیتی املکوتی و محبوب است که از آن زمان نماد عشق و عفاف ملکوتی شده است؛ اندیشه ای که اقبال برای ترویج و تبلیغ آن سعی بسیار کرد. بخش مهمی از جاوید نامه که همانند کمدی الاهی شرح یک سفر خیالی به عالم دیگر است، اختصاص به دیدار چهره های ملکوتی و محبوب دارد که باوصف آنها، نیکوییهای اخلاقی، میان و عشق ناب را می بستاید. عشق از نظر اقبال عنصری است که موجب ثبات و استواری زندگی می شود و آمیزه ای است از شوریدگی، قدرت، موجب ثبات و استواری زندگی می شود و آمیزه ای است از شوریدگی، قدرت، محبت، اشراق و خلاقیت. عجیب اینکه در آثار هسه نیز عشق ترکیبی از همین مغاهیم است. اینکه اقبال در مورد عشق میگوید:

## ز عشق درس عمل گیو و هموچه خمواهمی کمن

که عشق جوهر هوش است و جان فرهنگ است

سخنی است که هسه در تمامی نوشته هایش مطرح می سازد، در تیزهوش، سیدارتا، دمیان، سفر به شرق، گلدموند و دیگر آثارش از طرح مستقیم و ضمنی این اندیشه غافل نمی ماند. اینکه عشق «جوهر هوش» و «جان فرهنگ» است و بر قامت عقل وفرهنگ باید قبای عشق پوشاند، عقیده ای است که در مقابله با عقل گرایی مفرط اروپای آن زمان به وجود آمد.

اقبال و هسه هر دو بر این عقیده تأکید داشته اند، زیرا عشق را چراغ راه

عقل می دانستند. هسه در مورد مفهوم عشق، نهایتاً متأثر از مولوی است و مولوی مراد و مرشد اقبال است.

#### پیر رومی مرشد روشن ضمیر کاروان عشق و مستی را امیر

توجه عميق هسه به عرفان شرق بي دليل نيست زيرا او از طريق خانوادهاش با افكار متعالى بر آمده از عرفان شرق آشنايي بسيار داشت كه تأثیرش در آثار وی مشهود است. پدر بزرگش «هرمان گوندرت» و اجدادش از ادبای صاحب نام و از شرق شناسان معروفی بودند که در مورد فرهنگ و تمدن شرق، بخصوص شبه قاره هند، تحقیقات وسیعی انجام دادند و به این منظور مرکز بزرگی در هند ایجاد کردند. آنان به فرهنگ پُر بار شرق عشق می ورزیدند و آن را خوب می شناختند. علاقه «گوندرت» به شرق، به دخترش «ماری هسه» نیز منتقل شد، تا آنکه در نوهاش «هرمان» به شکوفایی رسید. جذابیت فرهنگ و بخصوص عرفان شرق سبب شد تا هسه در ۱۹۱۱م راهی هند شود و شرق را از نزدیک حس کند و آن را ببوید. این سفر تفکری عمیق ودقیق را در زمینهی تضادهای جهان معاصر در او به وجود آورد ودلبستگی او را به فلسفه و عرفان شرق به اوج رساند. در همین زمان است که روح لطیف و ذهنیت او بیش از پیش صبغهٔ عرفان شرق می گیرد. بنابر این می توان گفت که هسه در شبه قاره هند با افکار سرآمدان عرفان شرق و شعرای بزرگ ایرانی نظیر مولوی، سنائی، عطار و دیگران که مورد توجه اقبال هستند و در آثار مختلف او بخصوص شاهکارش جاویدنامه از آنها باد شده، آشنا می شود.

تأثیر و محبوبیت شعر فارسی را درمیان مردم شبه قاره هند، از اعتراض عظیمی می توان دریافت که با انتشار نخستین چاپ اسرار خودی در این سرزمین پیش آمد، دقیقاً در همین ایام اقامت هسه در هند است که وقتی نخستین چاپ اسراد خودی اقبال منتشر می شود که در آن ابیاتی در انتقاد از صوفیگری منفعلانه و انزوا طلب بوده، تظاهراتی عظیم علیه چاپ این کتاب در شبه قاره به راه می افتد که سرانجام اقبال به خلاف میل باطنی خود مجبور می شود، ابیات مورد اعتراض را حذف کند. بنابر این می توان نتیجه گرفت که اندیشمندی همانند هسه نمی توانسته در چنین فضایی با آثار عارفان ایرانی آشنا نشده باشد.

در رمان سفر به عشق «دره موربیوی سفلی» نماد مغاک عمیق امیال نفس لوامه و هو اجس حقیرانه بشر است. هسه می گوید گذشتن از گذر گاههایی چنین خطرناک بی راهنما و دلیل راه ممکن نیست؛ و درست در همین جاست که وقتی الئو،، راهنمای انجمن، از جمع راهیان یا سالکان جدا می شود، وحدتشان از ميان مي رود. اين نكته تفسير اين دو بيت حافظ است:

چو مستعد نظر نیستی وصال مجوی که جام جم نکند سود، وقت بی بصری

طریق عشق، طریقی عجب خطرناک است نعوذ بالله اگر ره اب مقصدی نبری اقبال نيز بر همين باور است كه:

نظر ز صحبت روشندلان بیفزاید ز درد کم بصری، توتیا چه می جویی

در مورد تأثیرات متقابل اقبال و هسه، علاوه بـر بـررسي تـطبيقي و مشابهتهای موجود در افکار این دو اندیشمند، دلیل قانع کنندهٔ دیگری هم در دست است و آن اظهار نظري است كه هرمان هسه در مورد محمد اقبال مى نمايد. خانم أنه مارى شيمل - كه تحقيقاتي ارزشمند در زمينة عرفان اسلامی و موضوعات وابسته به آن دارد و در سال ۱۹۵۷ میلادی جاوید نامه اقبال را به زبان آلمانی ترجمه نمود - در بخشی از مقدمه این ترجمه دیدگاه هسه را به عنوان تأثیدی بر نظر خود درج میکند که نشان می دهد خالق دمیان، آثار اقبال را با دقت تمام مورد مطالعه قرار داده. هسه مي نويسد: امحمد اقبال لاهوري به سه قلمروي معنوي تعلق دارد؛ آثار گرانبهايش نيز از سرچشمهٔ اين سه عالم معنوی سیراب می شوند: قلمروی معنوی هند، قلمروی روحانی اسلام، و اندیشه های مغرب زمین. او مسلمانی است برخاسته از سرزمین هند و تربیت شدهٔ مکتب قرآن، و دانتا و عرفان ایرانی - اسلامی ؛ بسیار متأثر از فلسفه غرب، و با نیچه و برگسون آشنا. او ما را در عروج فزاینده ای، به قلمروی معنوی خود هدایت مے کندہ

وقتی اندیشمندی همانند هسه - که در ردیف نویسندگان طراز اول جهان است و از برندگان صاحب نام جایزهٔ ادبی نوبل - در مورد متفکّری، زبان بـه تحسین میگشاید و آثارش را «گرانبها» میخواند، و آنها را مورد تجزیه و تحلیل قرار مى دهد، نمى تواند از تأثير افكار مورد تمجيد خويش دور بماند.

شرح همه مشابهت هایی که در شیوهٔ تفکر اقبال و هسه وجود دارد از حوصلهٔ ابن گفتار بیرون است ولی به طور اختصار می توان به چند مورد کلی اشاره کردکه مبین اساس تفکر این دو اندیشمند پر آوازه است. هسه اعتقادی به دانش رسمی نداشت، چهارده ساله بود که مدرسه را رها کرد و قدم به عرصهٔ زندگی نهاد. نخستین رمان او پیتر کامنزیند -که در سال ۱۹۰۴م منتشر شد - در انتقاد از نظام تعلیم و تربیت حاکم است که جوانان را از خلاقیت و ابتکار باز می دارد. در رمان تیزهوش زندگی پسر مدرسهای را (که در واقع زندگی خود اوست) به تصویر می کشد که خواستهایش در هیچ جهتی جامهٔ عمل نمی پوشد. این رمان انتقادی است بر دستگاه تعلیم و تربیت که چه گونه با نادیده گرفتن ظرایف روح کودکان و نوجوانان شادابترین گلهای بـوستان زنـدگی را پـژمرده مي سازد. هسه در اين اثر تربيتي همانند اقبال به والدين و مربيان و معلمان هشدار می دهد که از قالب اصول تربیتی بسته و بی روح بیرون آیند و با دقایق روح لطیف امبدهای فردای جامعه آشنا شوند، چراکه اگر بخواهند فقط به ضابطه ها توجه کنند و همه کو دکان را در چهار چوب مقررات خشک بگنجانند و به یک چشم ببینند، جامعه را از پایه ویران می سازند و مشتی اطفال نوتعلیم را لوح ادبار در بغل مي نهند. اقبال با توجه به اين موضوع و اينكه علم، عاري از بينش اشراقي شده است مي گوبد:

علمی که تو آموزی، مشتاق نگاهی نیست وامانده ی راهی هست، آواره ی راهی نیست اقبال نیز مانند هسه علم عاری از معنویت، یا به اصطلاح او عاری از «نظر» را باکار آمد و بی حاصل می داند:

علم را مقصود اگر باشد نظر علم تنفسیر جهان رنگ و بنو بر مقام جذب و شوق آرد تو را

میشود هم جاده، هم راهبر دیده و دل پرورش گیرد از او باز چون جبریل بگذارد تـو را

مقصود اقبال و هسه از علم این است که میان قدرت ناشی از دانش و نیروی عشق ارتباطی متناسب برقرار باشد. تعمق در آثار اینان ما را به این نتیجه می رساند که از دیدگاه این دو اندیشمند، علم باید به خدمت عشق در آید؛ زیرا تنها از این طریق است که می توان اطمینان یافت بشر از نیروی عظیم علم در راه

اهداف انسانی و مقاصد سازنده استفاده خواهد کرد. اقبال در کتاب به اوسازی اندیشه دینی در اسلام می گوید «انسان امروزی با فلسفه هایی که در نقادی و تخصص گرایی علمی دارد، خود را در وضع عجیبی گرفتار می بیند. طبیعت گرایی، قدرت بی سابفه ای برای مهار نیروهای طبیعت به او بخشیده ولی ابمان را از زندگی وی در دیده است... بنابر این با غلبه ای که انسان نو از طریق نتایج فعالیت عقلی خویش بر طبیعت یافت، نهال معنویت در وجودش طریق نتایج فعالیت عقلی خویش بر طبیعت یافت، نهال معنویت در وجودش خشکید...» هسه نیز چنانکه اشاره شد همین نظر را دارد. در سیدارتا می گوید علاقه بیش از حد به علم رسمی سبب می شود تا آدمی از دستیابی به «آتمان» و سعادت جاوید باز ماند. نیچه نیز با علم رسمی و اصولاً با هرچه که فقط آپولویی باشد و صبغه ای از دیونیزوس نداشته باشد مخالف است. البته ناگفته نماند که ریشه این تفکر در ادب فارسی سابقه ای طولانی دارد. شیخ بهایی می گوید:

که علم عشق در دفتر نباشد

بشوی اوراق اگر همدرس مایی اقبال نیز در مورد «مردان حال» می گوید:

و خافظ میگوید:

نشهٔ از حال بگیرند و گذشتند ز قال نکتهی فلسفه دُرد تَهِ جام است اینجا اقبال و هسه عقل و عشق را مکمّل یکدیگر می دانند. بررسی دقیق افکار آنان ثابت می کند که به هیچ روی عقل ستیز نبودهاند و آن را خوار نمی شمردند، بلکه اعتراضشان به ارزش بیش از حدی است که زمانهٔ ایشان بر عقل می نهاد. اقبال جهان را در اختیار دو نیروی عقل و عشق می بیند، و هسه در رمان دمیان این دو نیرو را در دو قطب موردبررسی قرار می دهد. هسه نیز مانند اقبال می گوید این دو قلمرو در زندگی بشر مکمّل یکدیگرند. اگر روح آدمی فقط با عقل قرین شود به ورطهٔ تباهی می رود و اگر تنها به عشق بگراید از حقیقت عقل قرین شود به ورطهٔ تباهی می رود و اگر تنها به عشق بگراید از حقیقت واقعی و کلی جهان بی خبر می ماند. اقبال نیز دقیقاً مروج همین اندیشه است:

١ - بازسازي انديشة ديني در اسلام ترجمة محمد بقايي ماكان، ج ٢، ص ٢٥.

از همه كس كناره گير صحبت آشنا طلب

هم ز خدا خودي طلب، هم ز خودي خدا طلب

از خالش کرشمه ای، کار تسمی شود تمام

عقل و دل و نگاه را جلوه جدا جدا طلب

و در جای دیگری میگوید :

علم تا از عشق برخوردار نیست جر تماشا خانهٔ افکار نیست هسه و اقبال همانند مولوی حیات صرفاً عقلانی را ظلمانی و شیطانی و عشق را الاهی و نورانی می دانند:

داند، آن کو نیکبخت و محرم است زیرکی ز ابلیس و عشق از آدم است زیرکی خشق است و حیرانی بصر زیرکی ظن است و حیرانی بصر

جالب است که اقبال و هسه در پی چنین اندیشهای معتقدند که از شیطان به نباید گریخت، باید او را شناخت وسپس مهارش کرد. در رمان دمیان شیطان به عنوان نماد افکار، نفی و ویرانی معرفی شده است؛ اما در زندگی بشر، به همین میزان برای اثبات بسیاری از حقایق و برای سازندگی عاملی ضروری است. از این رو اهریمن، پیوسته باکسی است که می خواهد از تضادها مطلع شود و از این طریق با آنچه ارزشها را شکل می دهد در تماس باشد. از همین روست که اقبال می گوید:

جهان از خود برون آوردهٔ کیست؟ جمالش جلوهٔ بی پردهٔ کیست؟ مراگویی که از شیطان حذر کن بگو با من که او پروردهٔ کیست؟

هسه در دمیان میگوید: «خدا در عهد قدیم و عهد جدید به تحقیق هیأتی شگفت آور و با شکوه دارد، ولی آنجنان که باید توصیف نشده است. او دارای شفقت پدرانه، و یکپارچه نیکی و والایی و جمال و تعالی و مهربانی است. اینها همه درست، اما در جهان علاوه بر اینها چیزهای دیگری هم وجود دارد که به شیطان نسبت داده می شود. بنابراین موضوعات این بخش از جهان و تمامی آن نیمهای که به او مربوط می شود، پوشیده و پنهان مانده است.... به نظر من باید همه چیز را محترم شمرد، کل جهان را، نه صرفاً آن نیمهای که به صورت تصنعی جدا شده. اقبال نیز می گوید:

مَنزى الدر جهان كور ذوقى كه يزدان دارد و شيطان ندارد به عبارت ديگر هر دوى آنان هر آنچه را در عالم هست از «او» مى دانند و بنابراين عاشقند بر همه عالم كه همه عالم از اوست.

اقبال و هسه به لحاظ اجتماعي و خانوادگي نيز وضعيتي مشابه دارند. هر دو در خانوادهای مذهبی چشم به جهان گشودند؛ هر دو در ادامهٔ تحصیل با مشکلاتی خاص خود مواجه بودهاند، هر دو در ازدواج اولشان شکست خوردند، هر دو به واسطهٔ این شکست دچار سرخوردگی و بیماری روحی شدند، هر دو در ازدواج اولشان صاحب پسری شدند که بعد مخالف آنان از آب در آمد؛ محيط اجتماعي هر دو دستخوش تلاطم و نابسامانيها و كشاكشهاي طاقت فرسا بوده است؛ هر دو یکی از فرزندانشان را از دست دادند که بر ایشان بسیار جانکاه بوده است؛ هر دو برای هدایت جامعهٔ خود دست به سخنرانی و / انتشار مقاله زدند که سرانجام موجب محدودیتهای اجتماعی آنان شد؛ هر دو بيش از فهم متعارف جامعه مي انديشيدند و لا جرم خود را در سرزمين خويش بیگانه حس می کردند. اکثر قهرمانان هسه افرادی هستند تنها و بی کس که در وطن خود غريبه اند و احساس مي كنند به حال خود رها شده اند و جامعه اي كه بتواند ارزشهایشان راکشف و آنان را به خود جذب کند، وجود ندارد. احساس عميق تباهي، تنهايي بأس آور، اضطراب و دلهره، يعني حالاتي كه هايدگر و سارتر تحت عنوان آنگست angst مطرح می سازند در آثارشان مشهود است. اقبال این احساس را در مثنوی چه باید کرد ، و در جاؤید نامه به عبان اظهار مي دارد. او نيز مانند هسه از اينكه در جامعهٔ خويش فهم نمي شود، رنج مي برد. دردي كه در طول تاريخ برهمه انديشمندان پيشتاز حاكم بوده است:

چو رخت خویش بربستم از این خاک هسمه گسفتند با ما آشنا بود و لیکسن کس نسدانست ایسن مسافر چه گفت و با که گفت و از کجا بود

هر دو به جوانان و زندگی آنان بسیار اهمیت می دهند؛ هر دو جامعهٔ مادی گرای صنعتی و تهی از عواطف انسانی را طرد می کنند؛ هر دو ارزشهای والای معنوی و عاری از تعصب جغرافیایی را می ستایند؛ هر دو به شدت طالب باز فهمی و بازنگری در نهادهای تثبیت شدهٔ قدرت، دولت، هنر، تعلیم و

تربیت، اندیشه های دینی و آمور اجتماعی هستند. بنابراین آنان را باید از پایه ریزان پست مدرنیسم به شمار آورد. هر دو برای انسان این حق مسلم را قائلند که راه خویش را خودش انتخاب کند؛ هدف هسه از نگارش رمان سیدارتا، تبلیغ همین اندیشه بوده است، اندیشهای که از مضامین محوری شعر اقبال است:

اگر تقلید بودی شیوهای خوب پسیمبرهم ره اجداد رفتی بر اقبال و هسه هر دو به تاریخ و سنت احترام میگذارند و هویت کنونی را مبتنی بر ریشه ها و هویت پیشین می خواهند، هسه بینش خود را مرهون اندیشمندان پیش از خود می داند و مشخصاً از نووالیس، هولدرین، جبین یا وول، و گو تفریدکلر نام می برد و آنها را عمیقاً می ستاید. اقبال نیز با خضوع و خشوع تمام خوبشتن را مرید اندیشمندانی نظیر مولوی می داند. او در یادداشتهایش می نویسد «اذعان دارم که به هگل، گوته، غالب، بیدل، و وردز ورث بسیار می نویسد «اذعان دارم که به هگل، گوته، غالب، بیدل، و وردز ورث بسیار نفر که در شمار شعرای بزرگند، پس از آنکه تحت تأثیر افکار واشعار خارجی قرار گرفتم به من آموختند که چه گونه شرقی بمانم. آخرین نفر هم، در آن زمان که به تحصیل اشتغال داشتم، مرا از الحاد باز داشت». اقبال مطالعهای عمیق در فلسفه، دین، تاریخ و عرفان و اساطیر شرق و غرب داشت، و به روانشناسی، موسیقی، ونقاشی نیز علاقه مند بود. هسه هم دقیقاً به این امور توجه داشت و در همهٔ این زمینه ها، به تصدیق آثارش مطالعهٔ در خور تأمل داشته است.

هر دوی آنان معتقد به تحری حقیقت بودند که از اصول هندوئیزم است. آنان خود تحری را از حقیقت مهمتر می شمارند. رمان سیدارنا تفسیر این بیت اقبال است که:

تسپیدن و نسرسیدن چه عالمی دارد خوشا کسی که به دنبال محمل است هنوز اقبال و هسه هر دو به دو نوع مرگ قائلند: یکی مرگی که ادامهٔ زندگی است ؛ یعنی در واقع دهلیزی است برای یک تغییر و تحول. این مرگ، مرگ انسانهای واقعی است که پس از گذشتن از آن معبر در مرتبهای عالی قرار می گیرند؛ دیگری مرگی که انسانهای دانی از آن هراس دارند؛ زیرا پایان همه چیز است.

هسه در سیدارتافوت واسو دوای پاک سرشت را -که مردی قایقران است - به خلاف مرگ كامالا - كه زني روسيمي است - شرح نمي دهد. مرد قايقران زماني که احساس می کند دیگر عمرش سرآمده به میان جنگل می رود و با وحدتی که در همهٔ عالم است مي آميزد، حال آنكه كامالا به اين وحدت نائل نمي شود، از آنجاکه مرگش او را به قلمروی خاص وی، یعنی دنیای مادرانه که از آن دل برکنده و آواره شده باز می گرداند، مرکی دردناک است. ولی واسودوا به هنگام مرگ، مانند سالهای متمادی زندگی خود، باجریان رویدادها هماهنگی کامل دارد و مرگ نیز برای او واقعهای است مانند دیگر وقایع که به تعبیر اسلامی «واقع می شود» بنابر این مرگ او صرفاً تأثید و ادامه طریقی است که در زندگی پيمو ده ..

آنچه هسه در این قسمت از رمان سیدارتا می گوید منطبق با دیدگاهی است که اقبال در مورد مرگ دارد و آن را در جای جای آثارش متذکر شده. از جمله در گلشن راز جدید (ابیات ۲۲۵ - ۲۳۱) می گوید، مرگ وقتی دردناک و هول انگیز است که آدمی به «خود» خویش متکی نباشد، از عشق (به مفهوم اقبالي) دور بيفتد و آتش ناشي از آن را در ذرات اين جهان نيفكند:

خودی تا ممکناتش وانهاید گسره از اندرون خود گشاید از آن نسوری کسه وا بسیند نداری تسو او را نسانی وآنسی شسماری از آن مرگی که سی آید چه باک است خودی چون پخته شد از مرگ یاک است ز مسوگ دیگری لرزد، دل مسن زكسار عشسق و مستى بسرفتادن بعه دست خود، کفن بر خودبریدن به چشم خویش، مرگ خویش دیدن تو را ایس مرگ، هر دم در کمین است بتوس از وی که مرگ ما همین است

دل من، جان من، آب و گل من شـــرار خــود بــه خــاشاكــى نــدادن

در این دیدگاه مشترک می بینم که وقتی اخود ا به مرتبهٔ متعالی یا به اکمال ا مىرسد، ديگر حتى از مرگ هم باكى ندارد. مرگ فقط براى آن «خود» و فردى معنای نیستی و نابودی می دهد که در مرتبهٔ عارضی باقی می ماند. از همین روست که انسان آرمانی هر دوی آنان خصوصیات شاهباز را دارد و دیگران در برابرش همانند تبهو هستند. در رمان دمیان قهرمان داستان، سینکلر -که در

واقع خود هسه است - باپرندهای مأنوس است که از نوع پرندگان معمولی نیست، بلکه یک شاهین شکاری است، شاهینی بلند آشیان که مناعت طبع دارد. خصوصیات این پرنده معرف ویژگیهای سینکلر است و نشان دهندهٔ دیدگاه والای او به عنوان عضوی از نخبگان معنوی جامعه که دز پی دستیابی به کمال نفسانی هستند. در اینجا هسه این مفهوم را القاء می کند که انسان باید برتر از عامهٔ مردم باشد، یعنی شکار نشود، بلکه شکار کند، شخصیتی رفیع و آسمانسای داشته باشد. او همه این مفاهیم را در نماد شاهین جمع می آورد؛ شاهینی که مناعت دارد و به دنبال صید مختصر نمی رود:

به تاج مدهدم از ره مبرکه باز سنید چو باشه در پی هر صید مختصر نرود اقبال نیز معتقد است که انسان واقعی باید خصوصیات شاهین را داشته باشد:

اگر یک قطره خون داری، اگر مشت پُری داری

بامن با تو آموزم، طریق شاهبازی را

اقبال این مضمون را به صورتهای مختلف در اشعارش آورده است. دربیتی دیگر می گوید:

جُرّه شاهینی به موغان سوا، صحبت مگیر خیز و بال و پر گشا! پرواز تو کوتاه نیست انسان آرمائی اقبال همانند انسان آرمائی هسه کسی است که صفات شاهباز را دارد. او در نامهای به یکی از دوستانش می نویسد: « شاهباز از نظر من نمادی است از کسی که تمامی خصوصیات فقر (بامفهوم اقبالی) در او مجسم می شود. اولاً مناعت طبع دارد و بسیار بامتانت است و از صید حیوان دیگری ارتزاق نمی کند؛ ثانیاً زندگی آزادی دارد و از همین رو آشیانه نمی سازد؛ ثالثاً بلند پرواز است، دیگر آنکه تنهایی را دوست دارد، و سرانجام اینکه نگاه نافذی دارد.»

اینها ویژگیهایی است که اقبال در شرق و هسه در غرب برای آدمیان طالب بودند تا به مدد چنین خصوصیاتی جامعهٔ آرمانیشان شکل گیرد.

\*\*\*

## نقد و بررسی شرح حال، دیوان، مثنویات و قصاید سنایی غزنوی

#### اشاره:

گفتهٔ مولانا را همه مولوی شناسان به خاطر دارند:

عطار روح بود و سنایی دو چشم او ما از پسی سنایی و عطار آمدیم در جهان فارسی توجه به مولانا درمبان فارسی گویان عارف از همه بیشتر است و به احوال و آثار عطار نیشابوری نیز در محافل علمی با نشر کتاب، رساله، ترجمه یا مقاله التفاتی هست ؛ اما به سنایی غزنوی توجه پژوهشگران کمتر معطوف می گردد. چه عواملی موجب این کم التفاتی است ؟ استاد دکتر غلام سرور این مطالب علمی را در چهار قسمت شرح حال، دیوان، مثنویات و قصاید سنایی تهیته فرموده بودکه ما صلاح دانستیم آن را تلفیق داده، به صورت مقاله به دوستداران ادب فارسی بویژه فرهبختگان شعر عرفانی و متصوفانه عرضه بداریم.

杂华帝

## شرح حال سنايي:

در نام سنایی غزنوی در تذکره های شعرا و صوفیه اختلاف زیاده آمده است، اینک بیان اختلافات در نام سنایی غزنوی :

۱ - محمد عوفی (متوفی در سال بعد از ۹۲۵ ه / ۱۲۲۸ م) در کتاب لباب الالباب که قدیمترین تذکرهٔ شعرای قارسی زبان است، نام سنایی غزنوی را

پژوهشی است از زنده یاد استاد دکتر غلام سرور (م ۱۹۹۸م). آن مرحوم همکاری های علمی شایانی با مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان داشته اند. «دانش»

بدين طريق أورده است: « مجدد الدين أدم السنايي ».

۲ - مولانا عبدالرحمن جامی (متوفی در ۸۹۸ ه / ۱۴۹۲م) در تذکرهٔ صوفیه موسوم به نفحات الانس نام سنایی را بدین طریق می آورد: کنبت و نام وی ابوالمجد مجدود بن آدم است

۳ - دولت شاه سمرقندی (متوفی در ۱۹۶۲م) در تذکره الشعرای خود نام سنایی را بدین طریق می آورد: (ابو المجد مجدود آدم السنایی ۱۱. ولی خود سنایی نام خود را ذر مقدمهٔ دیوان خود بدین طریق آورده است: روزی من که مجدود بن آدم سنایی ام، در مجدو سنا این کلمات نگاه کردم. مولد سنایی شهر غزنین است که پایتخت سلاطین خانواده غزنوی بوده است. ولی تاریخ ولادت او در هیچ تذکرهای نبامده است و نیز دربارهٔ تحصیلات علوم متداوله سنایی در هیچ تذکرهای ذکری نبامده است. شهر غزنین مهد علوم و فنون و مرکز علما و حکما بود و ظاهر است که سنایی که در آن نوع محیط علم و دسانیده بود.

از آثار او ظاهر است که او علاوه بر دواوین شعرای فارسی زبان دواوین شعرای عربی زبان را نیز مطالعه کرده بود چنان که در بیت ذیل بـه دونـفر از شعرای عربی زبان یعنی فرزدق و جریر اشاره میکند:

هست تا نفس نفیست باعث تعلیم دیو بود هم فنز فرزدق داعیهٔ جز جریر سنایی علاوه علوم دیگر در حکمت و فلسفه نیز دستگاهی داشت، چنان که در بیت ذیل اشاره میکند:

که یا رب مر سنایی را سنایی ده تو در حکمت

چنان کزوی به رشک افتد روان بو علی سینا و نیز دربیان اوصاف معنوی مثنوی حدیقة الحقیقه دربارهٔ علوم دینی و عرفانی در ابیات ذیل اشاره می کند:

ایس کستابی که گفته ام در پند هرچه دانسته ام ز نوع علوم آنچه نص است آنچه اخبار است اندر این نامه جملگی جمع است

چون رخ حور دلبر و دلبند کردهام جمله خلق را معلوم وز مشایخ هر آنچه آثار است مجلس روح را یکی شمع است از شرح حال سنایی چنان ظاهر می گردد که دورهٔ زندگانی او در دو قسمت مهمی منقسم است که مطالب آن دو قسمت را در ذیل می آوریم:

سنایی در قسمت اول زندگانی خود خواستار حظوظ زندگانی بوده و سخن سرایی را وسیلهٔ حصول آن قرارداده بود، و او در این دوره به دربار سلاطين غزنوي پيوسته و قصايدي در مدخ و ستايش سلطان ابراهيم بن سلطان مسعود اول (٤٥١ تا ٤٩٢ هـ / ١٠٥٩ تا ١٠٩٩ م) و سلطان مسعود ثالث بس سلطان ابراهيم (۴۹۲ تا ۵۰۸ ه / ۱۰۹۹ تا ۱۱۱۴م) و سلطان بهرام شاه بن سلطان مسعود ثالث (۵۱۲ تا ۵۴۷ هـ /۱۱۱۸ تا ۱۱۵۲ م) و وزرا و ندما و قضاة ادوار حکومت آن سه سلطان غزنوی سروده است.

سنایی چنان که از آثار او ظاهر می گردد، از آغاز جوانی از غزنین حرکت کرد و مدت دراز در بیشتری از شهرهای خراسان مانند بلخ و سرخس و هرات و نیشابور اقامت دشت و در همین اوان به ارادهٔ گذاردن حج بیت الله شریف در مكه المكرمه و زيارت روضة مقدس حضرت رسول اكرم - صلى الله عليه وآله و سلم - از بلخ به جانب عربستان مسافرت نمود و در بین راه قصیدهای در «اشتیاق (خانهٔ) کعبه در راه حج» سروده است و اینک بیتی چند ازآن قصیده :

گاه آن آمد که با مردان سوی میدان شویم یک ره از ایوان برون آییم و برکیوان شویم راه بگذاریم و قصد حضرت عالی کنیم خانه پردازیم و سوی خانهٔ بنزدان شویم گرچه در ریگ روان عاجز شویم از بی دلی چون پدید آید جمال کعبه جان انشان شویم

یا به دست آریم سری یا بسر افشاییم سسر یا به کام حاسدان گردیم یا سلطان شویم

سنايي بعد از گذاردن حج بيت الله شريف و زيارت روضه مقدس حضرت رسول اكرم - صلى الله عليه وآله و سلم - از عربستان به بلخ مراجعت نمود و مدتى در شهرهاي بلخ و سرخس و مرو و نيشابور اقامت داشته بالاخر به مولد تحود یعنی غزنین بازگشت و تا آخرین ایام زندگانی همان جا بود.چندی بعد در غزنین تغبیری در احوال روحی او پیدا شد و او حالت پیشین دنیاوی و مديحه سرايي سلطان ابراهيم بن سلطان مسعود اول (٤٥١ تا ٤٩٢ه/ ٥٥٩ تا ۹۹ ه ۱م) ترک گفته لباس درویشی پوشید و زندگانی زهد و عبادت را پیش گرفت.

دورهٔ دوم زندگانی او همین دورهٔ درویشی و زهد و عبادت است. اکنون به بیان واقعه ای می پردازیم که سبب تغییر احوال روحی او بوده است. مولانا عبدالرحمن جامي (متوفي ۸۹۸ هـ / ۱۴۹۲م) در كتاب نفحات الانس واقعه مزبوره را بدين طريق بيان نموده است :

او سبب توبهٔ وی (یعنی سنایی غزنوی) آن بود که سلطان محمود سبکتگین در فصل زمستان به عزیمت گرفتن بعضی از دیار کفار از غزنین بیرون آمده بود و سنایی در مدح وی قصیده گفته بود و می رفت به عرض رساند (تا این که) به در گلخنی (یعنی آتش خانهٔ حمام) رسید و آوازی شنید که (لای خوار) به ساقی خود می گفت:

«پرکن فدحی به کوری محمودک سبکتگین تا بخورم» ساقی گفت: « محمود مرد غازی است و پادشاه اسلام»

(لای خوار) گفت: پس مردکی ناخوشنود است. آنچه در تحت حکم وی در آمده است در حیز ضبط نه در آورده میرود تا مملکت دیگر بگیرد».

(لای خوار) قدح بگرفت و بخورد و بازگفت:

«پرکن قدحی دیگر به کوری سناییک شاعر»

ساقي گفت: « سنايي مرد فاضل و لطيف طبع استِ »

(لای خوار)گفت: « اگر لطیف طبع بودی به کاری مشغول بودی که وی را به کار آمدی. گزافی چند در کاغذ نوشته که به هیچ کار وی نمی آید، و نمی داند که وی را برای چه کار آفریده اند ».

سنایی چون این را بشنید حال بر وی متغیر گشت و به تنبیه آن لای خوار از مسنی و غفلت هشیار شد و پای در راه نهاد و به سلوک مشغول شد.

باید بگوییم که مولانا جامی در حکایت فوق که دربارهٔ تغییر احوال سنایی بیان کرده است به یک اشتباه بزرگی دچار شده است. او واقعه تغییر احوال سنایی را در دورهٔ سلطان محمود غزنوی بیان کرده است و حال آن که سلطان محمود غزنوی در سال ۴۲۱ ه / ۱۳۰۰م وفات یافت وسنایی در سال ۵۲۵ ه / و یا ۵۳۵ ه / ۱۹۲۱م به رحمت حق پیوسته است و فاصلهای که بین وفات هر دو است، به صد و چهار و یا صد و چهارده سال میکشد.

دولت شاه سمرقندی (متوفی در ۹۰۲ه / ۱۴۹۶م) حکایت تغییر احوال سنایی را در کتاب تذکرة الشعرای خود نسبت به حکایت فوق مولانا جامی مشروحاً بیان کرده است. می گوید:

ااما سبب توبه حکیم سنایی این بود که او مدح سلاطین (غزنوی) گفتی،

و ملازمت حکام کردی. نوبتی در غزنین مدحی جهت سلطان ابو اسحاق ابراهیم بن سلطان مسعود اول گفته و سلطان عزیمت هند داشت به نسخیر قلاع کفار. حکیم (سنایی) میخواست که به تعجیل قصیده را بگذراند قصد ملازمت سلطان کرد.

در غزنین دیوانهای بود که او را لای خوارگفتندی، و (او) از معنی خالی نبود. همواره در شراب خانه درد شراب جمع کردی و در گلخنها تجرّع نمودی! چون حکیم به در گلخن رسید از گلخن آوازی شنود. قصد کرده شنود که لای خوار باساقی می گوید.

(لای خوارگفت): پرکن قدحی تا به کوری ابراهیمک غزنوی بنوشیم». ساقی گفت: «این سخن را خطاگفتی چه ابراهیم پادشاهی است عادل؛ مذمت او مکن .

دیوانه (لای خوار) گفت: چنین است اما مردکی ناخوشنود و ناانصاف است غزنین را چنان که شرط است ضبط ناکوده در چنین زمستانی سرد میل ولایت دیگر دارد، و چون آن ولایت بگیرد، آرزوی مُلک دیگر خواهد کرد.

أن قدح بستد و نوش كرد، و ساقى را گفت:

اپرکن پرکن قدحی تا به کوری سناییک شاعر بنوشیم.

ساقی دیگر گفت: این خطا از صلاح دور است، و در باب سنایی طعن مکن که او مردی ظریف و خوش طبع و مقبول خاص و عام است»

(دیوانهٔ لای خوار)گفت: اغلط مکن که (او) مردکی احمق اسب. لافی و گزافی چند فراهم آورده نام او شعر کرده، و از سر طمع هر روز دست بر دست نهاده در پیش ابلهی به پای ایستاده خوش آمدید می گوید، و این قدر نمی داند که او را برای هرزه گویی نیافریده اند. اگر روز عرض اکبر از او سوال کنند «ای سنایی! به حضرت ما چه آوردی، چه عذر خواهد آورد؟ و این چنین کسی را چرا ابله و فضول نشاید گفت؟»

حکیم سنایی چون این شنید از حال به حال رفت و این سخن کارگر آمده دل او از خدمت مخلوق بگردید و از دنیا دل سرد شده، دیوان مدح ملوک را در آب انداخت و طریق انقطاع و مرید و عبادت شعار ساخت.

در آخر این دو حکایت بگوییم که اگرچه در بعضی جاها عبارات هر دو حکایت از یک دیگر تفاوت دارد، ولی از لحاظ مطالب بین آنها فرقی نیست.

و نیز در ضمن مطالب هر دو حکایت به یک نکتهای دیگر باید اشاره کنیم. و بگوییم که محققین عصر جدید بدین نوع حکایاتی که دربارهٔ تغییر حال سنایی در فوق بیان شده است. اعتقادی ندارند و عقاید خود را در تغییر احوال سنایی بنحو دیگری بیان می نمایند. به عنوان مثال:

دکتر بیح الله صفا استاد دانشگاه تهران در ضمن وقایع مزبوره در جلد دوم تاریخ ادبیات در ایران میگوید:

اهل خانقاه دربارهٔ این نغیبر حال او (یعنی سنایی) افسانهای داشتند و معتقد بودند علت توجه شاعر به توحید و اعراض از دنیا اثر طعن و تحریض یکی از مجذوبان مشهور به لای خوار بوده است. و علت جعل آن داستان اعتقاد اهل سلوک است به این که تغییر حال ارباب طریقت همواره از تأثیر نفس یا نظر یکی از مشایخ و اقطاب بوده است. لیکن مسلم است که این حال در سنایی نتیجهٔ تأثری است که وی از شغل خویش داشته و ناکامبی است که باهمهٔ فضل و دانش و طبع لطیف و قوی خود تحمل می کرده... شاید در این امر معاشرت سنایی با سالکان راه عرفان که در آن ایام در بسیاری از بلاد و علی الخصوص در بلاد مشرق پراگنده بودند، تأثیر داشت، خاصه که سنایی زود از غزنین پای بیرون نهاد و در بلاد خراسان با رجال مختلف علم و عرفان معاشرت یافت». باید بگوییم که عقاید استاد صفا دربارهٔ تغییر احوال سنایی بدین سبب قرین صحت معلوم می شود که سنایی در علم سلوک پیرو شبخ ابو یوسف یعقوب ممدانی (متوفی در ۵۳۵ ه / ۱۱۴۱م) بود. چنان که دولت شاه سمرقندی در عمدانی (متوفی در ۵۳۵ ه / ۱۱۴۱م) بود. چنان که دولت شاه سمرقندی در تذکرهٔ الشعرا می گوید:

«(سنایی) چون از غزنین به خراسان آمد و دست ارادت در دامن تربیت شیخ المشایخ ابو یوسف همدانی - قدس سره - زد، در خلوت نشست و عزلت اختیار کرد.

مدت مسافرت سنایی در بلاد خراسان و در ضمن مسافرت به عربستان به یقین معلوم نیست ولی بعد از آن که او به غزنین بازگشت تا آخر عمر خود زندگانی خود را در گوشه گیری و عزلت گذرانیده او به سخن سرایی مشغول بود و به تکمیل مثنوی معروف خود موسوم به حدیقة الحقیقة و شریعةالطریقة موفق گردید. در تاریخ وفات سنایی نیز در تذکره ها اختلاف است:

۱ - مولانا جامی میگوید: «تاریخ تمامی حدیقه چنانچه خود به نظم آورده

است سنهٔ خمس و عشرین و خمسمایه (۵۲۵ ه) بوده است و بعضی تاریخ وفات وی را همین نوشته اند. والله اعلم».

 ۲ - دولت شاه سمرقندی میگوید: « وفات حکیم سنایی در محروسهٔ غزنین در شهور سنهٔ ست و سبعین و خمسمایه (۵۷۶ هـ) بوده».

۳ - استاد مدرس رضوی در مقدمهٔ دیوان سنایی میگوید: « قبول نزدیک به صواب برای وفات سنایی سال ۵۳۵ ه است. مزار سنایی در غزنین زیارتگاه خاص و عام است.

#### ديوان سنايي

دربارهٔ عدهٔ صحیح ابیات دیوان سنایی غزنوی در تذکرههای شعر اختلاف زیاده موجود است:

۱ - دولت شاه سمرقندی (متوفی در ۲ ه ۹ ه / ۱۴۹۶م) در تذکره الشعرای خود دربارهٔ عدهٔ ابیات دیوان سنایی غزنوی میگوید:

«دیوان حکیم سنایی سی هزار بیت زیاده است مجموع حقایق و معارف و ترک دنیا».

۲ - میر محمد تقی الجعفری الحسینی (متوفی در ۱۱۷۳ ه / ۱۷۵۶م) متخلص به خیال و صاحب کتاب بوستان خیال دربارهٔ عدهٔ ابیات دیوان سنایی غزنوی می گوید:

«دیوان حکیم سنایی غزنوی سی هزار بیت زیادت است مجموع حقایق و معارف و مواعظ و نصایح. اما آنچه به نظر حقیر فقیر تقی الدین الحسینی رسیده بیشتر از دوازده هزار بیت نیست مشتمل بر قصیده و غزل و قطعه و رباعی و جند قصیده در حقایق و معارف».

۳ - آقای مدرس رضوی استاد دانشگاه تهران و مرتب دیوان سنایی در مقدمهٔ
 دیوان سنایی دربارهٔ عدهٔ ابیات دیوان سنایی می گوید:

ادیوان سنایی که شامل مدایح و زهدیات و قلندریات و ترکیب بند و ترجیع بند و غزلیات و قطعات و رباعیات می باشد که مطابق دیوان حاضر بالغ بر ۱۳۳۴۶ بیت است. شامل ۳۱۰ قصیده از مدحیات و زهدیات و قلندریات که قسمت مهم و عمدهٔ کتاب را تشکیل می دهد به علاوه هفت ترکیب بند و ترجیع بند و مسمط و ۳۷۶ غزل و ۱۸۴ قطعه و ۴۳۲ رباعی و ۲ فرد می باشد و چنان که

تقى الدين (الحسبني) نقل كرده اشعار ديوان سنايي منحصر به همين مقدار كه در اين جا آورده شده، و حتماً قسمت مهمي از آن كه مخصوصاً قصايد مدحى و غزلياتش از ميان رفته».

چنان که دولت شاه سمرقندی در تذکرهٔ الشعرا در آخر حکایت در ضمن گفته های طنزآمیز لای خوار و تغییر احوال سنایی در موضوع گم شدن قسمت مهمی از اشعار سنایی و بخصوص قصاید مدحیه می گوید:

احکیم چون این (یعنی گفته های لای خوار دربارهٔ سلطان ابراهیم غزنوی و ازان خود) شنید، از حال به حال رفت، و این سخن کارگر آمده، دل او از خدمت مخلوق بگردید و از دنیا دل سرد شده دیوان مدح ملوک را در آب انداخت و طریق انقطاع و زهد و عبادت شعار ساخت»

البته باید بگوییم که در دیوان سنایی قصاید مدحیه دربارهٔ سلطان ابراهیم غزنوی (۴۵۱ تا ۴۹۲ ه / ۱۰۵۹ تا ۱۰۹۹ م) موجود نیست و ازین امر بدین نتیجه می رسیم که گفتهٔ دولت شاه سمرقندی دربارهٔ گم شدن قصاید مدحیه بعد از تغییر احوال سنایی قرین صحت است.

ولی بعد ازان که سنایی از مسافرت طولانی به غزنین بازگشت و تا آخر عمر در همان جا بوده قصایدی در مدح سلاطین معاصر خودگفته است ؛ یعنی در دیوان او :

بیست و چهار قصیده در مدح سلطان بهرام شاه غزنوی (۵۱۲ تا ۵۴۷ه/۱۱۱۸ تا ۱۱۱۸ه/۱۱۸ تا ۱۱۵۸ه/ ۱۱۱۸ تا ۵۵۲ ه/ تا ۱۱۵۲ تا ۵۵۲ تا ۵۵۲ تا ۱۱۱۷ تا ۱۱۵۷ تا ۵۵۷ ترک خانیهٔ ماوراء النهر (۴۹۵ تا ۵۲۲ه/ ۱۱۰۸ تا ۱۱۳۰م) موجود است.

از ذکر مدح سلاطین که بگذریم، باید شرح دهیم که سنایی قصایدی و یا قطعاتی در مدح بزرگان و معاصرین طبقه های ذیل گفته است، و یا با آنان روابطی خاصی داشته است:

اول: وزرا و امرا و حکام دوم: علما و عرفا و قضات سوم: شعرا

ذکر بزرگان طبقهٔ اول و دوم موجب نطویل کلام است. البته ذکر شعرایی که سنایی در مدح آنان اشعاری سروده است، خالی از اهمیت نیست: ۱ - مسعود سعد سلمان لاهوري كه در حدود سال ۴۴۰ ه / ۴۸،۱م در شهر معروف لاهور ولادت يافت. او در دوره هاى حكومت سلاطين ذيل غزنوى زیسته است:

١ - سلطان ابراهيم بن سلطان مسعود اول (٢٥١ تا ٢٩٢ هـ / ١٠٥٩ تا ٩٩٠م) ٢ - سلطان مسعود ثالث بن سلطان ابراهيم (٢٩٢ تا ٥٥٨ م/ ٩٩٠ تا ١١١٤م) ٣ - سلطان بهرام شاه بن سلطان مسعود ثالث (٥١٢ تا ٥٤٧ هـ / ١١١٨ تا (41101

مسعود سعد سلمان بنا بر سوی ظن از جانب سلطان ابراهیم به سبب قربت سيف الدوله بن سلطان ابراهيم دوازده سال در زندان بود، و ازان به بعد در دورهٔ حکومت سلطان مسعود بن ابراهیم به سبب قربت ابو نصر پارسی هشت سال در زندان بود. او در آخر عمر از زندان رهایی بافت و در سال ۵۱۵ ه / ۱۲۱م در غزنین وفات یافت، حبسیات او معروف است. سنایی دیوان او را جمع أورى نمود.

۲ - امير معزّي در آغاز جواني شاعر دربار سلطان ملک شاه سلجوقي (۴۶۵ تا ۴۸۵ه / ۱۰۷۲ تا ۹۲،۱۹۲) بود و بعد از وفات او به دربار سلطان سنجرین ملک شاه (۱۱۱ تا ۵۵۲ هـ/ ۱۱۱۷ تا ۱۱۵۷م) پیوست و قصایدی در مدح آنان سرود در دربار سلطان سنجر او برتبهٔ امير الشعرابي رسيد و صاحب ثروت و خدم و حشم گردید. او در حدود ه ۵۲ ه / ۱۲۶م وفات یافت.

سنایی به مقام او در سخن سرایی بسیار معتقد بود و در غزل سرایی پیرو سبک او بود و در رثاء او سه قطعه گفت که در دیوان او موجود است.

٣ - سيد حسن غزنوي مشهور به اشرف در غزنين زيسته از علما و واعظان بزرگ دورهٔ خود بود. بنابر سوء ظني از جانب سلطان بهرام شاه بن مسعود ثالث (۵۱۲ تا ۵۲۷ه/ ۱۱۱۸ تا ۱۱۵۲م) از غزنین برای حج بیت الله شریف و زیارت روضهٔ مقدس حضرت رسول اكرم - صلى الله عليه و آله و سلم - به عربستان رفت و در بازگشت چندی در بغداد بوده در سال ۵۵۲ ه / ۱۱۶۱م به جانب غزنین رهسپار گردید، و در بین راه در قریهٔ آزادوار وفات بافت. سنایی در مثنوی کارنامهٔ بلخ در مدح او میگوید:

> تاج و كان موافقان سخن وتت تحسين شعر مير حسن از پس بــوحنيفه اسكــافي

که بر اشراف دارد اشرافی

۴ - عثمان مختاری غزنوی در آغاز جوانی به سخن سرایی پرداخته و قصایدی
 در مدح سلاطین ذیل سروده است :

۱ - ارسلان شاه اول بن کرمان شاه صاحب کرمان (۴۹۴ تا ۵۳۶ ه / ۱۱۰۰ تا ۱۱۴۱م)

۲ - سلطان ابراهیم غزنوی بن سلطان مسعود اول (۴۵۱ تا ۴۹۲ هـ / ۹۵۰ تا ۲۰۹۹) ۱۰۹۹م)

عثمان مختاری در قصیده سرایی شهرت تمام داشت. او مثنوی شهریارنامه نیز گفته است. او در سال ۵۴۴ یا ۵۴۹ ه / ۱۱۴۹ یا ۱۱۵۴ م) وفات یافت.

سنایی در مدح او قصیده سروده است که مطلع آن در ذیل است:

نشود پیش دو خورشید و دو مه تاری تیر گر بَرَد ذرّهای از خاطرِ مختاری تمیر اکنون برگردیم به محتویات دیگر دیوان سناینی :

بعد از مطالعه دیوان سنایی بدین نتیجه رسیدیم که بیشتر از محتویات آن مشتمل است بر قصاید و علاوه بر قصاید مدحیه بیشتری از قصاید او بدون عنوانات است، البته عدهٔ خاصی از قصاید او راکه عنوانات نیز دارد، می توان به قسمتهای ذیل منقسم کرد:

اول در زهد و عرفان، در حکمت و موعظت و در پند و نصیحت دوم در مذمت اهل زمان دوم در مذمت اهل زمان سوم در مطالب و موضوعات مختلفهٔ ذیل:

الف - در صفت بهار

ب - در نادرست خواندن علما

ج - در بطلان حجت دهریان

د - در اشتیاق کعبه و راه حج

ه - در نتيجه حال نيشابور

#### نمونهها:

۱ - در اصلاح حال و صفای قلب و کسب دانش میگوید:
 مکن در جسم و جان منزل که این دون است و آن والا

قدم زین هر دو بیرون نه، نه این جاباش و نه آن جا

عجب نبود گر از قرآن نصيبت نيست جز نقشي

کے از خورشید جے گےرمی نیابد چشم نابینا

چو علمت هست خدمت کن چو دانایان که زشت آید

گــرفته چـينيان احـرام ومكــي خـفته در بـطحا

به حکمت جامهای نو کن ز بهر آن جهان، ورنه

چو مرگ این جامه بستاند تمو عمریان مانی و رسوا

 ۲ - رئج و سعی و عبادت لازم است تا انسان به معالی انسانی و معارف رحمانی نایل شود. سنایی در این موضوع اشعاری سروده است بی نظیر و بی مانند میگوید:

سید درد باید مسرد سوز و مرد بایدگام زن ناب لعل گردد در بدخشان یا عقیق اندر یمن باک زاهدی را خوقه گردد یا حماری را رسس سبع عالمی گردد نکو یا شاعری شیرین سخن

هر کسی از رنگ گفتاری بدین ره کی رسید سالها باید که تا یک سنگ اصلی ز آفتاب ماه ها باید که تا یک پنبه دانه ز آب و خاک عمو ها باید که تا یک کودکی از روی طبع غزل سنایی:

اگرچه غزل قبل از دورهٔ سنایی موجود بود ولی پیشرفت آن به اندازهٔ کافی نبود. البته با شیوع و نشر افکار تصوف و عرفان غزل رنگ تازهای گرفت؛ زبرا سنایی اولین شاعر بزرگی است که افکار عرفانی را در اشعار خود آورده است، و قصاید و مثنویات او حاوی انواع افکار عرفانی می باشد. غزل سنایی نیز از لحاظ مطالب و معانی عرفانی جنبش تازهای یافت، چنانچه احساسات و اشارات لطیف و زیبای عرفانی در غزل او تمام معنی موجود است. اینک یک غزل شیوای سنایی:

سؤال کرد دل من که دوست با تو چه کرد دراز قسصه نگویم حدیث جمله کنم جفا نسمود و نبخشود و دل ربود و نداد نه چارهای که دل از دوستیش باز کنیم بسر انتظار میان دو حال ماند ستم ایسا سنایی لؤلؤ زدیسدگانت میار

چرات بینم با اشک سرخ و با رخ زرد؟ هر آنچه گفت نکرد، و هر آنچه کشت نخورد وف بگفت نکرد و جفا نگفت و بکرد نه حیلهای که توانم زراه باز آورد کشید باید رنج و چشید باید درد که در عقیلهٔ هیجران صبور باید مرد

## قطعات سنايي:

قطعات سنایی حاوی افکار اخلاقی است. اینک دو قطعه به عنوان مثال:

صبر کار تو خوب زود کند کارها به از آن که بود کند ماهی موده را چه سود کند دوستی گفت: ا صبر کن، زیراک آب رفته به جسوی باز آید گفتم: او آب رفته باز آید در ذم خمر خوردن گوید:

نکند دانا مستی، نخورد عاقل می در ره مستی هسرگز نسنهد دانایی چه خوری چیزی کز خوردن آن چیز ترا نی چون سرو نماید به مثل سرو چو نَی گرکنی بخشش گویند که میکرد نه او ورکنی عربده گویند که او کرد نه می رباعیات سنایی: از مطالعهٔ رباعیات سنایی بدین نتیجه رسیدیم که گوینده در آتش محبت محبوب می سوزد؛ فریاد می زند و می گوید:

گر خاک شوم، چو باد بر مسن گذرد جانش خوانم، به چشم مسن در نگـرد

ور باد شوم چو آب بر من سپرد از دست چنین جان جهان جان که برد

※告※

صبری نه که از عشق بپرهیزم سن پایی نه که از میانه بگریزم سن

بختی نه که با دوست در آمیزم من دستی نه که با قیضا در آوینزم من

### مثنويات سنايي

سنایی غزنوی مثنویات ذیل از خود باقی گذاشته است:

١ - حديقة الحقيقه و شريعة الطريقه يا الهي نامه ؟ ٢ - سير العباد الى المعاد يا كنوز الرموز ؛
 ٣ - طريق التحقيق ؟ ٢ - كارنامة بلخ ؟ ٥ - عشق نامه ؛ ۶ - عقل نامه

در نسخهٔ خطی مثنوی های سنایی در دیوان هند (لندن) مثنوی غریب نام او موجود است. آقای مدرس رضوی استاد دانشگاه تهران در مقدمهٔ دیوان سنایی، مثنوی بهرام و بهروز به نام سنایی آورده است.

دکتر ذبیح الله صفا، در تاریخ ادبیات در ایران جلد دوم مثنوی تجربة العلم به نام سنایی آورده است.

از مثنوی های سنایی حدیقة الحقیقة و شریعة الطریقة معروف به حدیقهٔ سنایی شهرت تمام دارد و از لحاظ مطالب عرفانی مهمترین مثنوی های اوست و مشتمل است بر ده باب ذیل:

الباب الاول في التقديس و التمجيد و التعظيم

الباب الثاني في نعت النبي صلى الله عليه وأله واصحابه رضوان الله عليهم الجمعين

الباب الثالث في صفت العقل

الباب الرابع في فضيلت العلم

الباب الخامس في الغفلة و القهور

الباب السادس في صفت الافلاك و البروج

الباب السابع في الحكمة و الامثال

الباب الثامن في العشق و المحبة

الباب التاسع في حسب حاله و بيان احوال و فخر هذا الكتاب بكتب المتقدمين والاخرين

الباب العاشر في مدح السلطان بهرام شاه (غزنوي) و الصدور و القضاة

جای تعجب است که در این مثنوی تمام عنوانات به زبان عربی است.

بنا بر شهرت این مثنوی تذکره نویسان و محققان عقاید خود را دربارهٔ آن بیان کردهاند، اینک عقاید پنج نفر از آنان را در ذیل می آوریم:

۱ - مولانا عبدالرحمن جامي (متوفي در ۸۹۸ ه / ۱۴۹۲م) در کتاب نفحات الانس دربارهٔ حدیقهٔ سنایی میگوید:

«وكتاب حديقة الحقيقة بركمال وي (يعني سنايي) در شعر وبيان اذواق

و مواجيد ارباب معرفت و توحيد دليلي فاطع و برهان ساطع است.

۲ - دولت شاه سمرقندی (متوفی در ۹۰۲ه / ۱۴۹۶م) در تذکرة الشعرا دربارهٔ حدیقهٔ سنایی میگوید:

«اما از گفتهٔ حکیم سنایی کتاب حدیقه است که هر چمن از آن حدیقهٔ ریاض حقیقت و طریقت است، و اهل توحید و تصوف اغلب ابیات این کتاب در رسایل به استشهاد می آرند».

٣ - دكتر رضا زاده شفق در تاريخ ادبيات ايران دربارهٔ حديقهٔ سنايي مينويسد:

او توان گفت: شاهكار شاعر است از حيث احتواي مطالب عرفاني و

علمي و از جهت بلاغت و حسن سبك دربين كتب متصوفه ممتاز است ».

۴ - آقای مدرس رضوی استاد دانشگاه تهران در مقدمهٔ دیوان سنایی دربارهٔ حدیقهٔ سنایی می نویسد:

«و آن از شاهکاری مهم ادبی فارسی است که در نوع خود بی مثل و مانند میاشد».

۵ - دكتر ذبيح الله صفا در تاريخ ادبيات در ايران جلد دوم معتقد است:

احدیقة الحقیقة از جمله منظومه هایی است که در ادبیات فارسی تأثیر فراوان داشته و در ایجاد منظومه هایی از قبیل تحفة العراقین خاقانی (متوفی در ۱۹۵۵ ه / ۱۲۰۲م) و ۵۹۴ ه / ۱۹۵۸ م / ۱۳۳۷م) و جام جم او حدی مراغی (متوفی در ۱۳۳۷م) اثر مستقیم کرده است.

البته استاد براون در کتاب تاریخ ادبی ایران جلد دوم بر عکس جمله عقاید توصیف آمیزی از جانب تذکره نویسان ایرانی دربارهٔ حدیقهٔ سنایی می گوید:

امنظومهای است که نسبت به عارفانهٔ خالص اخلاقی می باشد که در بحر سکته دار و غیر جاذب گفته شده، و به عقیدهٔ من کسالت انگیزترین کتابهاست در (زبان) فارسی، حاوی سخنان بی مزه و بی شعورانه و حکایات بی معنی و در مقابل مثنوی جلال الدین رومی به مراتب پست است.

و از آن به بعد ترجمهٔ تمثیل ذیل را که به عنوان «فی جماعة العمیان و احوال الفیل» در حدیقهٔ سنایی آمده است، به طور نمونه خوب از تمثیلات حدیقه بزبان انگلیسی آورده است؛

بود شهری بررگ در حد غور پادشاهی بسر آن مکان بگذشت داشت پسیلی بسزرگ بساهیب مسردمان را ز بسهر دیدن پسیل چسند کسور از میان آن کوران همر یکی را به لمس هر عضوی چون بسر اهمل شهر بساز شدند همیئت و شکل پسیل پسرسیدند آن که دستش به سوی گوش رسید گفت: شکلی است سهمناک عظیم وان که دستش رسید زی خرطوم راست چون ناودان میانه تهیست

وندرآن شهر مردمان همه کور لشکر آورد و خیمه زد در دشت از پسی جاه و حشمت و صولت آرزو خاست زان چنان تهویل بر پسیل آمدند از آن عوران اطلاع او فتاد بر جزوی بر شان دیگران فراز شدند و آنچه گفتند جمله بشنیدند دیگری حال دل از او پرسید پهن و صعب و فراخ همچو گلیم پهن و صعب و فراخ همچو گلیم گفت: گشت است مر مرا معلوم سهمناک است و مایه به تهیست

وان كسه را بُدر پيل مملموسش گفت: شكلش چنان كه مضبوط است هر یکی دید جروی از اجرا هــيچ دل را ز كــلى أگــه نـى از خدایی خلایق آگه نیست

دست و پای ستبر پر بوسش راست همچو عمود ومخروط است مسمكنان را تسظر نستاده خطا عسلم با هیچ کسور هسمره نسی عقلا را در ایسن سخن ره نیست

البته بر عكس عقيده استاد براون دكتر رضا زاده شفق در تاريخ ادبيات ایران در ستایش اوصاف معنوی حدیقهٔ سنایی مینویسد:

اسنایی در حدیقه افکار دلپسند و شعائر بلند و راهنماییهای سودمند را بامضامین عرفانی باهم آورده است».

و اکنون بعضی از تمثیلات اخلاقی را برای نمونه در ذیل می آوریم:

گفت: نقشت همه كثر است چرا؟ ۱. ابسلهی دید اشتری به چرا گفت اشتر که اندر این پیکار عيب نقاش ميكني هسدار در کژی من مکن به عیب نگاه تو ز من راه راست رفتن خواه

و مقصود از این تمثیل انه آرایش ظاهر به تنهایی دلیل خوبی است، و نه نازیبایی بيرون دليل بدي كردار است كه نشانهٔ خوبي است».

> ۲. نطق زیبا ز خامشی بهتر ، ورنه از جان فرامشی بهتر در سخن در ببایدت سفتن گنگ اندر حدیث کم آواز

ورنه گنگی به از سخن گفتن به که بسیار گوی بیهده تاز

و مقصود از این تمثیل این است که «مرد اگر سخن زیبا گوید نطقش بهتر وگرنه خاموشی از بیهوده گویی پسندیده تر است ».

٣. عقل در راه حق دليل تمو بس عقل هـر جـايگاه خـليل تـو بس عقل خودکارهای بد نکند هر چه آن ناپسند خود نکند عقل بسر ميچ دل ستم نكند به طمع قصد مدح و ذم نكند

و مقصود از این ابیات این است که مرد باید که در جملهٔ کارهای خود عقل را راهنمای خود گرداند، تا مقصود خود را به دست بیارد. گویی بهترین راهنمای مرد، عقل است.

دولت شاه سمرقندي در تذكرة الشعرا واقعهاي دربارهٔ حاسدان سنايي بیان میکند که چه طور آنان بر تکمیل حدیقه، سنایی را مورد طعن و تشنیع قرار دادند، و آن شاعری را که به گوشهای نشسته به کسی کار نمی داشت آزاری

رسانيدند. اينک واقعهٔ مزبوره :

«باوجود این فضل و کمال (سنایی) چون حدیقه تمام کرد، علمای ظاهر غزنین بر حکیم طعن کردند و اعتراض نمودند (و سنایی) آن کتاب را به دارالسلام بغداد فرستاد، و به دارالخلافه عرض کرد، و از علمای بغداد و ائمه آن دیار بر صحت عقیدهٔ خود فتوی حاصل کرد»:

و خود سنابى واقعة مزبوره را در آخر حديقه به عنوان ذيل بيان مى نمايد: «كتبت كتاباً الى مدينة السلام (بغداد) الى الامام الاجل برهان الدين جمال الاسلام ابى الحسن على بن ناصر الغزنوى الملقب به بريان گر به سبب طعن طاعنين و عرضه الى دارالخلافة الامامية المقدسية اعز الله انصاره.

عبر نا اهل چشم دارم که کار گردد سهل این دوری به سر مین که تو نه معذوری دام در پند پند خون رخ حور دلبر و دلبند نوع علوم کردهام جیمله خاق را معلوم اخبار است و ز مشایخ هر آنچه آثار است مجلس عقل را یکی شمع است مجلس عقل را یکی شمع است ناند بیاشد کنند و ز سر جهل ریشخند کنند و ز سر جهل ریشخند کنند نیست اندر سخن مجال سخن

گرچه هستم اسیر صر نا اهل تا کی این انقباض و ایس دوری ایس کتابی که کردهام در پند صرچه دانستهام ز نوع علوم آنچه نص است آنچه اخبار است اندر این نامه جملگی جمع است عسقلا را غذای جان باشد جاهلان جمله ناپسند کنند تو چه گویی بیا و فتوی کن

استاد دکتر صفا در تاریخ ادبیات جلد دوم در ضمن واقعهٔ فوق دربارهٔ حدیقهٔ سنایی به این طریق اظهار عقیده مینماید:

اشعاری که سنایی به (امام الاجل برهان الدین ابوالحسن علی بن ناصر الغزنوی ملقب به) بریان گر فرستاد معرف کامل کتاب او و مطالب اصلی آن است».

و اضافه می نماید: « این کتاب (یعنی حدیقه) را که در اوان و فات سنایی پراگنده بود، محمد بن علی الرفا به امیر (سلطان) بهرام شاه (غزنوی) گرد آورد، و مقدمهای فصیح بر آن نگاشت.».

البته دربارهٔ مثنویات دیگر سنایی باید بگوییم که تمام آنها نسبت به مثنوی حدیقة الحقیقة به اختصار گفته شده است، و علاوه بر کارنامهٔ بلخ که مطایبه نامه نیزگفته می شود، دربارهٔ مثنویات دیگر دکتر رضا زاده شفق در تاریخ

ادبيات ايران مي گويد:

«به طورکلی می توان گفت: محتوبات تمام مثنوی ها راجع است به معانی تصوف و مطالب عرفان و عبارت است از توحید خدا و نعت پیمبر - صلی الله علیه وآله و سلم - و [مدح ] اولیا و تحریض به ترک دنیا و اعراض از ظاهر و رجوع به باطن و ترک خود پرستی و غرور و کسب مقامات معنوی».

و استاد كتر صفا در ضمن آن اضافه مينمايد:

«سنایی در مثنوی های خود به ایراد معانی و الفاظ دشوار و اشاره به مسایل مختلف علمی و فلسفی و عرفانی و دینی توجه کرده، و از این حیث بسیاری از ابیات او در سیر العباد و طریق التحقیق و حدیقه محتاج شروح مفصل است تا مورد فهم خواننده تواند شد، و از میان مثنوی های او حدیقة الحقیقة را عبداللطیف بن عبدالله العباسی (متوفی در ۴۸ ۱ ه / ۱۶۳۸م) شرح کرده است.

## قصايد سنايي:

قصیده در ایران در دورهٔ حکومت سامانیان (۲۶۱ تیا ۲۸۹هم / ۲۸۴ تیا ۱۹۹۹م) آغاز گردید، ولی پیشرفت واقعی آن در دورهٔ عروج حکومت غزنویان (یعنی از آغاز حکومت سلطان محمود تا خاتمهٔ حکومت سلطان بهرام شاه: از ۲۸۸ تا ۵۴۷هم/ ۹۹۸ تا ۱۱۵۲ م) بوده است. قصیده سرایان بزرگ که قبل از سنایی غزنوی بوده و یا دربار سلاطین غزنوی انتساب داشتند در ذیل می باشند: ۱ - عنصری بلخی ملک الشعرای دربار سلطان محمود او در سال ۴۳۱ هم / ۱۰۳۹م وفات یافت.

٢ - فرخي سيستاني كه در سال ٢٢٩ هـ / ١٥٣٧م وفات يافت.

٣ - منوچهري دامغاني كه در سال ۴٣٢ ه / ١٥٤٥م وفات يافت.

قصیده سرایان معروف که با سنایی غزنوی معاصر بوده و با دربار سلاطین غزنوی انتساب داشتند. در ذیل می باشند:

١ - ابوالفرج روني (متوفي در سال بعد از ۴۹۲ه م / ٩٩ ه ١م)

۲ - مسعود سعد سلمان لاهوري (متوفي در ۵۱۵ ه/ ۱۲۱م)

٣ - عثمان مختاري غزنوي (متوفي در ٥٢٤ يا ٥٤٩ هـ / ١١٤٩ يا ١١٥٩م).

۴ - سید حسن غزنوی معروف به اشرف (متوفی در ۵۵۲ ه / ۱۱۵۷م)

شعرای فوق همه به تمام معنی قصیده سرا بودند و قصایدی در مدح سلاطین غزنوی میگفتند، و سنایی غزنوی نیز در دورهٔ اول سخن سرایی خود در زمرهٔ همان شعرای قصیده سرا بوده است ولی بعد از تغییر حال علاوه بر چند قصیدهٔ مدحیه قصاید عرفانی و اخلاقی سروده است.

اکنون به موضوع خاص مقاله یعنی نظر انتقادی بر قصاید سنایی غزنوی برگردیم.

بعد از مطالعهٔ خاص تمام قصاید سنایی غزنوی بدین نتیجه رسیدیم که قصاید سنایی غزنوی از لحاظ موضوعات منفسم است در قسمتهای ذیل:

اول،در حمد باري تعالى و نعت حضرت رسول اكرم - صلى الله عليه وآله و سلم -

دوم، در مدح سلاطین و بزرگان دینی و عرفانی؛

سوم، در زهد و عرفان، حکمت و موعظت و پند و نصیحت، مذمت دنیا و مال دنیا؛

چهارم، در موضوعات مختلفه.

و بیشتری از مهمترین ومعروفترین قصاید او از لحاظ موضوعات همان است که در قسمت سوم آمده است.

ما اینجا دوقصیده از قسمت سوم و یک قصیده از قسمت چهارم انتخاب کردیم، و اکنون بالترتیب به شرح مختصات آن می پردازیم:

۱ - قصیدهای که مطلع آن در زیر است، یکی از معروفترین قصاید سنایی است
 که او در زهد و موعظت و پند و نصیحت گفته است :

مكن در جسم و جان منزل كه اين دون است و آن والا

قدم زين هر دو بيرون نه، نه اينجا باش نه آنجا

علامه اقبال از محتوبات ومطالب این قصیده متأثر شده منظومهای در همین بحر به زبان اردو سروده است که در کتاب بال جبریل او به مطلع ذیل موجود است:

سما سكتا نهين پهنائه فطرت مين مراسودا فلط تها، اى جنون شايد ترا اندازهٔ صحرا بعد از مطالعهٔ قصيدهٔ فوق الذكر سنايي از مطالب آن هرچه به دست آمده است، ما به عنوانات مختلفه در ذيل مي آوريم:

۱ - در ترک دنیای پست گوید:

چه مانی بهر مرداری چو زاغان اندرین پستی

تفس بشكن چو طاووسان يكي بر پر برين بـالإ

ترا دنیا حمی گوید که دل در مانبندی به

تو خود این پند نتیوشی از این گویای ناگویا

۲ - در تلقین به فهم قرآن حکیم گوید (یعنی نه به تلاوت محض قرآن حکیم) عروس حضرت قرآن نقاب آن گه براندازد

كه دار الملك ايسمان را مجرد بيند از غوغا

عجب نبود گر از قرآن نصیبت نیست جز نقشی

که از خورشید جز گرمی نیابد چشم نابینا

٣ - در مذمّت مال دنيا و ترك حرص مال دنيا گويد:

گر از دوزخ همی ترسی به مال خود مشو غره می

که اینجا صورتش مال است و آنجا شکلش اژدرها

گر امروز آتش جِرضَت بِكُشتى بى گمان رَستى

وكسرنه تَفَ أن أتش تسرا حيزم كسند فسردا

چو علم آموختی از حرصت آنگه ترس کاندر شب

چو دزدی با چراغ آید گزیده تر برد کالا

٢ - در تلقين به آموزش علم دين وحكمت گويد:

چوتن جان رامزین کن به علم دین که زشت آیـد

درون سو شاه عریانی برون سو کوشک در دیبا

ب حكمت جامة نوكن ز بهر أن جهان ورنه

چو مرگ این جامه بستاند تو عربان مانی و رسوا

۵ - در ترک صحبت دنیا داران گوید:

اگر دیشت همی باید ز دنیا دار پی بگسل

که حرصش با تو هر ساعت بود بی حرف و بی آوا

همی گوید که دنیا را به دین از دینو بخریدم

اگسر دنیا همی خواهی بده دین و ببر دنیا

۶ - در ترک صحبت نااهلان گوید:

گر از زحمت همی ترسی ز نااهلان ببر صحبت

که از دام زبون گیران به عُزلت رَسته شد عنقا

٧ - دربارهٔ پذيرش صفت قناعت گويد:

گرت نزهت همی باید به صحرای تناعت شو

که آنجا باغ در باغ است وخوان در خوان ووا دروا

٨ - در آخر قصيده سنايي ابيات دعائيه گويد:

به دل نندیشم از نعمت، نه در دنیا نه در عقبی

همی گویم به هر ساعت چه در سرّا چه در ضرّا

که پارب مر سنایی را سنایی ده تو در حکمت

چنان کز وی به رشک افتد روان بو علی سینا

مگر دانم در این عالم ز بیش آزی و کم عقلی

چو رای عاشقان گردان، چو طبع بی دلان شیدا

زبان مختصر عقلان ببند اندر جهان بر من

که تا چون خود نخوانندم حریص و مفسد و رعنا

ب مرجه از اولیا گویند رزقنی و وفقنی

به همر چه از اوليا گهويند آمينا و صدّةنا

۲ - دربارهٔ قصیدهٔ سنایی که مطلعش در ذیل است :

طلباي عاشقان خوش رفتار طرب اي نيكوان شيرين كار

مولانا عبدالرحمن جامی (متوفی در ۱۹۹۸ه/ ۱۴۹۲م) در کتاب نفحات الانس در ضمن شرح حال سنایی غزنوی می گوید:

اوى (يعنى سنايى) را قصيدة رائيه است زيادت از صد و هشتاد بيت كه آن را رموز الانبيا و كنوز الاوليا نام نهاده و بسى معارف و حقايق و لطايف و دقايق در آن جا درج كرده است. و اولش اين است :

طلب ای عاشقان خوش رفتار طرب ای نیکوان شیرین کار» ولی در دیوان حاضر که آقای مدرس رضوی استاد دانشگاه تهران ترتیب داده است عدهٔ ابیات این قصیده یکصد و چهل و پنج آمده است.

دولت شاه سمرقندی (منوفی در ۹۰۲ه / ۱۴۹۶م) در ضمن شرح حال سنایی غزنوی میگوید:

او چند قصیدهٔ او در توحید و معارف بی نظیر است، و بزرگان تتبّع آن نمودهاند». و دربارهٔ قصیدهای که مطلعش در ذیل است، می گوید:

طرب ای شاهدان شیرین کار

طلب ای عاشقان خوش رفتار

و این قصیده را شیخ اوحد الدین کرمانی (متوفی در ۶۹۷ه ه / ۱۲۹۸م) و شیخ فخر الدین عرافی (متوفی در ۶۸۸ه ه / ۱۲۸۹م) و غیر ایشان تتبّع کردهانید و جواب گفته اند.

دولت شاه سمرقندی در این جا به اشتباهی دچار گردیده است، شیخ اوحد الدین کرمانی در تتبّع قصیدهٔ فوق سنایی قصیدهای نگفته بلکه مرید او رکن الدین اوحدی مراغی در تتبّع قصیدهٔ سنایی قصیده گفته است که مطلعش این است:

سر پسیوند سا ندارد یار چون توان شد ز وصل برخوردار؟ آقای مدرّس رضوی در مقدمهٔ دیوان سنایی دربارهٔ قصاید او میگوید:

«وی را در ترک و تجرید دنیا قصاید بلندی است که چند قصیدهٔ آن در همان دوران خودش بسیار شهرت یافته، و قصیدهٔ وی بدین مطلع:

طلب ای عاشقان خوش رفتار طرب ای شاهدان شیرین کار به بحر ابرار موسوم گشت، و مختار خواص ومرغوبِ افاضل شده است». بعد از مطالعهٔ دقیق این قصیده از مطالب خاص آن هر چه به دست رسیده است، در ذیل می آوریم:

۱ - به عاشقان حق صدایی میزند و میگوید :

طلب ای عاشقان خوش رفتار طرب ای نیکوان شیرین کار تاکسی از خانه هین رو صحوا تاکسی از کعبه هین در خمار زین سپس دست ما و دامن دوست بعد از این گوش ما و حلقهٔ یار در جهان شاهدی و ما فارغ در قدح جرعهای و ما هشیار

در این باره می گوید:

تو از ایشان طمع مدار مدار تا دهندت به بندگی اقرار

چرخ و اجرام چاکران تو اند حلقه در گوش چرخ و انجم کن ۳ - در فضیلت علم صحیح گوید: عسلم کو تو ترا بنستاند

٢ - انسان اشرف المخلوقات است.

جهل از آن علم به بنود صد بنار زهر گشت از چه بنود نوش گنوار

آب حیوان چو شدگره در حلق ۴ - در تلقید دربارهٔ سوی حضرت

۴ - در تلقین دربارهٔ پیروی حضرت رسول اکرم - صلی الله علیه و ۱۲ه و سلم - گوید:

بر بساط خدای پا افشار در طبرایق رسول اص ادست آوین حــــل و عـــقد خـــزينهٔ اســرار جز به دست و دل محمد اص ا نیست ب یستین دان که ایسمنی از نار چون دلت يو ز نور احمد اص ا بود ۵ - در مقابسهٔ عقل و عشق گوید:

عــقل در کــوی عشــق ره نــبرد کی توان گفت سِر عشق به عقل

٤ - دربارهٔ عالم فاضل ولي بي كردار گويد:

عالمت غافل است و تو غافل غول باشد نه عالم أن كه از او

تو از آن كور چشم چشم مدار کئ توان شفت سنگ خاره به خار

خفته را خفته کی کند بیدار؟ بشنوی گفت و نشنوی کردار

۳ - قصیدهای که سنایی در اشتیاق کعبه و راه حج گفته نیز از قصاید غرّای اوست. اینک مختصات آن:

۱ - در آغاز فصیده در اشتیاق دیدار کعبه گوید:

گاه آن آمد که بامردان سوی میدان شویم راه بگذاریم و قصد حضوت عالی کنیم ۲ - در مشكلات سفر كعبه گويد:

گاه در صحن بیابان باخران همره بویم گاه از ذُلّ غریبی بار صر ناکس کشیم غمگساری نه که اشکی بارد از غمگین بویم

٣ - باز به اشتباق ديدار كعبه قوى دل گردد و در ستايش سفر كعبه گويد: ایس سفر بستان بیماران راه ایزد است بادیه بوته است، ماچون زرّ مغشوشیم راست ۴ - در آخر قصیده مقصود سفر کعبه را به این طریق بیان می کند:

> گرچه در ریگ روان عاجز شویم از بی دلی یا به دست آریم سِوّی، یا بسر افشانیم سر یا پدید آییم در میدان مردان همچو کوه

یک ره از ایوان برون آییم و برکیوان شویم خانه پردازیم و سوی خانهٔ سردان شویم

گاه در کنج رباطی باسگان همخوان شویم گاه در حال ضرورت بار هرنادان شویم مهربانی نه که آبی آرد، ارعبطشان شبویم

ما زروی استقامت سرو ایس بستان شسویم چون بپالودیم از او، خالص چو زرکان شویم

چون بدید آید جمال کعبه جان انشان شویم یا به کام حاسدان گردیم، یا سلطان شویم یا به زیر پشتهٔ ریگ اجل پنهان شویم

\*\*\*\*

# خدمات علمی و ادبی پرفسور دکتر عبد الشکور احسن

پژوهشگر زبان و فرهنگ ایران و استاد ممتاز دانشگاه پنجاب

#### چکیده:

برقرار کردن ارتباط فرهنگی با همه حوزه های زبان فارسی یکی از وظیفه های مهم فارسی زبانان است و باید در این رابطه، تأکید خاصی بر ارتباط با ایران شناسان و فارسی زبانان بخصوص با اندیشمندان کشورهای همسایه و گفت و شنود و همدلی با شخصیتها و خادمان برجستهٔ آن داشت. آنچه که در پسی مسی آید، در راستای ایس هدف نگارش یافته و حاوی شرح حال و آرای مختصری از پرفسور دکتر عبدالشکور احسن استاد ممتاز و پژوهشگر فرهیختهٔ زبان و فرهنگ ایران و شبه قاره است. او از شخصیتهای صاحب نامی است که هم خود را در طول حیات در راه مطالعات ایران و پاکستان مصروف کرده و زندگی پُرتُمر خود را وفق تحقیق و تدریس زبان فارسی و ادبیات غنی آن کرده و چندین اثر نفیسی پدید آورده است.

赤水水

دیدار دوستان، آشنایان، افراد خانواده در فرهنگ ایران زمین سابقهٔ ممتدی دارد. دید و بازدیدهای نوروزی و آنچه بدان به «صله رحم» تعبیر می شود همه مظاهری است از این سنت گرانقدر که در مردم ایران و شرق سابقه داشته است.

 <sup>« -</sup> دانشیار دانشگاه نهران .

جه بسا بسیاری از استادان ایرانی در ایران و ایرانشناسان و دوستداران و ایرانشناسان و دوستداران و ادب و فرهنگ ایران زمین در خارج مشتاق هستند که از تندرستی همکاران و وستداران خود آگاهی یابند و برکم وکیف فعالیتهای ادبی و تحقیقی آنان واقف شوند.

بنده مدتی پیش بر آن شدم که این سنت را به نمایندگی مردمی که به علت دوری و مشکلات نمی توانند به دیدار دوستانشان برسند به جا آورده و دیداری انجام دهم و طبعاً گفتگویی با دیدار کنندگان داشته باشم. گفتگویی که بتواند جوابگوی خواستهای دیدار کنندگان مفروض باشد.

افزون بر آن زندگینامهای از این بزرگان گرانقدر در دسترس آنان و سایر طالبان قرار گیرد و از سوی دیگر بدین وسیله تبادل اطلاعاتی میان محققان ایرانشناس نیز انجام گیرد که هر یک، از فعالیتهای تحقیقاتی همکارانشان در خارج از کشور آگاهی یابند و با تبادل اطلاعات، کار یکدیگر را مکمل باشند.

ازیمن سفری به لاهور، توفیقی حاصل شد تا با پرفسور دکتر عبدالشکور احسن استاد ممتاز و شخصیت برجستهٔ معاصر پاکستان و شادروان دکتر محمد باقر، دکتر ظهور الدین احمد و استادان و ایرانشناسانی دیگر دیداری داشته باشم و ضمن گفتگو، ره آوردی از نظرات و احوال ایشان را فراهم ساخته، تقدیم فرهیختگان و ادب دوستان کنم.

دکتر عبدالشکور آن طور که خود برای من نقل می کرد در لاهور مرکز ایالت پنجاب و معتبرترین مرکز فرهنگی پاکستان زاده شد. محبط خانوادگی اش با زبان فارسی سازگاری داشت. پدر ومادرش، فارسی را نیکو می دانستند. مادرش گلستان و بوستان را در کودکی فرا گرفته بود و پدرش ابیات زیادی از انواع شعر فارسی در حافظه داشت. آن دو پس از هر نوبت که نماز می خواندند در دعای خود، شعر فارسی به کار می بردند. عبدالشکور، دوران تحصیلات مقدماتی را تا سطح دیپلم در این شهر و دورهٔ لیسانس را در رشتهٔ زبان و ادبیات فارسی و علوم اقتصادی، در دانشگاه دولتی لاهور به پایان برد. سپس به اخذ فارسی و علوم اقتصادی، در دانشگاه دولتی لاهور به پایان برد. سپس به اخذ درجهٔ فوق لیسانس در رشتهٔ حقوق از در محضر استادان بنام دانشگاه تهران دربارهٔ زبانهای پهلوی و فارسی باستان و در محضر استادان بنام دانشگاه تهران دربارهٔ زبانهای پهلوی و فارسی باستان و

اوستا و فرهنگ باستانی ایران به تحصیل پرداخت و به اخذ شهادتنامه های فوق لیسانس در رشته های فوق از دانشگاه تهران نائل آمد.

او علی رغم کوتاهی مدت اقامت در ایران، از درک محضر استادان بزرگی چون: مجتبی مینوی، سعید نفیسی، لطفعلی صورتگر، بدیع الزمان فروزانفر، رضا زاده شفق، احسان بارشاطر، ابراهیم پورداود، صادق کیا، محمد معین، پرویز ناتل خانلری، ذبیح الله صفا و صادق گوهرین غافل نماند و در تحصیلات و مطالعات خود چنان کوشا و خستگی ناپذیر بود که در طول یازده ماه اقامت در ایران، آن طور که خود نقل می کرد شش گواهینامه دریافت کرد. در این سفر پربار، اندیشهاش را پیرامون نگارش رسالهٔ دکترا به سوی موضوعی بدیع یعنی «گرایشهای جدید در زبان فارسی» جهت داد، چند سال بعد در سالهای ۱۳۵۷ و «گرایشهای جدید در زبان فارسی» جهت داد، چند سال بعد در سالهای ۱۳۵۷ و موضوع تدریس وی، تأثیرات فرهنگ ایرانی در شبه قارهٔ پاکستان و هند بود.

دکتر عبدالشکور ضمن ارادتی که به تمام بزرگان سخن پارسی دارد، سخت تحت تأثیر حافظ و مولوی است و آن دو را بارزترین چهرههای ادب پارسی بر می شمارد که شیوهٔ سخنسرایی و گوهر نظریات و تفکراتشان در احوال وی تأثیر سازنده و عمیق داشته است.

معتقد است که مولوی، زندگی را از بخنبه های روحانی و مسائل اخلاقی و مسائل اخلاقی و مسائل مادی، به طرز خاص شرح داده و تفسیر کرده است و تمام زندگی را طوری دقیق دیده که انگاری هیچ شاعر در دنیا، دقت نظر و ادراک دقیق او را نداشته باشد. مولوی موضوعات مختلف در مسائل زندگی را عمیق دیده و دقیق حل میکند. موقعی که مثنوی را میخوانیم موضوعات زیادی نظرمان را جلب میکند. مثنوی همچون دریای ژرفی است که هر چه بیشتر از آن استفاده میکنیم تشنگی افزون می شود. فکر مولوی مسائل حیات و حقایق کاینات را در بر دارد. وی عشق را نیروی اصلی و اساسی زندگی می داند و آن را با چنان شور بر دارد. وی عشق را نیروی اصلی و اساسی زندگی می داند و آن را با چنان شور و هیجان و نشاط و با سوز و گداز می سراید که نظیری در جهان شعر ندارد.

علامه محمد اقبال که به پیروی وشاگردی مولانای روم افتخار میگند اظهار میکند: « چنان امروز به یک رومی نیاز دارد که روح امید را خلق کند و آتش شوق برای زندگی روشن سازد». همان طور که حافظ شیرازی، شاعری

است که شور مستی و جوش و حوارت وموسیقی و آهنگ در دیوانش بیداد می کند و شاید کسی دیگر بجز مولوی این هنر را نداشته باشد. فرق بین مولوی و حافظ این است که مولوی به هنر چندان علاقه مند نیست. او در احساسات و شور و مستى كه دارد فرو رفته است. البته حافظ يك هماهنگي و تطابق بين عقیده و هنر داده است که هیچ شاعر دیگری در فارسی پبدا نمی شود که این تطابق را داشته و از لحاظ فكر و عقيده به هر دو مسلط باشد و حافظ از ديگران سبقت مي گيرد، و گوهو فلسفه حافظ هم عشق است، هم محبت و هم انسانيّت. آسایش دو گیتی تفسیر این دو حرف است با دوستان مروت با دشمنان مدارا

در کوی ما شکسته دلی میی خوند وبس بازار خود فروشی از آن راه دیگر است این استغناکه حافظ دارد کس دیگری نیست که داشته باشد مثلاً:

که بَود به نود شناهان ز من گدا پیامی که به کوی می فروشان دو هزار جم به جامی این طور شعر می گوید، آن نشان دوستی و آن محبت و آن استغنا و آن بلندی فکر و آن رفعت نظر که حافظ دارد، کس دیگر ندارد! برای توضیح کافی به تأثير عرفاني اي كه اشعار مولانا جلال الدين محمد بلخي رومي و حافظ شیرازی در سیر و سلوک و احوال زندگی او داشته، به همان پیغام محبت و پیغام استغنای آنان اشاره می کند؛ آن پیغام شکسته دلی و تلطف و مدارایی که البته بیشتر آرمان است و آدمی به آن نمی رسد. مولوی و حافظ یک نمونهٔ ابرمرد تاریخند. شعر مولوی یادتان باشدکه:

دی شیخ با چراغ همی گشت گرد شهر کز دیو و دد ملولم و انسانم آرزوست زین همرهان سست عناصر دلم گرفت گفتم که یافت می نشود، گشته ایم ما گفت: آنکه یافت می نشود آنم آرزوست

این است مولوی، او قهرمان است و اقبال دربارهٔ او به زبان شعر در زبان اردو مي گويد:

مم خوگر محسوس و هین ساحل کی خویدار

اک بحر یس آشوب و پسر اسسرار هی رومی

شير خمدا ورستم دستانم أرزوست

تو بھی می اسی قافلہ شوق مین اقبال

جس قافله شوق كاسالار هي رومي

ماکه خوگر محسوساتیم فقط خربدار ساحلیم اما مولوی یک بحر پرآشوب و پر اسرار است. ای اقبال، تو یکی از آن پیروان قافله شوق هستی که رومی سالار آن قافلهٔ شوق است.

براستی گفتار مخاطب مؤدب من دکتر عبدالشکور، از واکنشی اصیل و از کنکاشی درونی، مایه و حکایت داشت و از خلال سخنهایش آگاهی احساس و استنباط نسبت به آرمان انسانی پدیدار بود و از تأثر عظیمی که فرهنگ اسلامی بر شبه قاره گذشته بود و بدان احترام می گذاشت یاد می کرد و ابراز می داشت: «چون ایران در فرهنگ مسلمانان شبه قاره، تأثیرات عمیقی گذاشته است. از عرفان و تصوف تا آداب و رسوم فرهنگ آن در حیات ما انعکاس یافته است و در تمام شئون زندگی ما، چه در مذهب و چه در عرفان، چه در هنرهای زیبا وزبان و ادبیات و چه در آداب و رسوم، حتی در لباس و خوراک، فوق العاده مؤثر بوده ادبیات و چه در زمینه هنرهای زیبا مثل هنر معماری و نقاشی وخطاطی و تهذیب و تجلید، از ایران الهام گرفتیم، گرچه طبق ذوق و قریحهٔ مردم این سرزمین، تحوّلاتی هم پدید آوردیم.

از دورهٔ قدیم و حتی از دوره قبل از تاریخ، نفوذ فرهنگ ایران در شبه قاره شروع شده است. آثاری در سوات و در شمال غربی پاکستان پیدا شده که با آثاری از قبیل خراسان و خوزستان خیلی با هم نزدیک است. یعنی این دو کشور ایران و پاکستان از لحاظ فرهنگی با هم نزدیک بودهاند. در دورهٔ هخامنشیان نام کشور «ستاگدیا» برده شده که همین پاکستان امروز است. داریوش در بعضی از کثیبه های خود در تخت جمشید نوشته که من شاهنشاه بیست و یک کشورم و آن کشورها را نام برده است. یکی از آنها این پاکستان ماست... هرودوت می نویسد که داریوش تا «بیاس و ستلج» آمده و از آن جلو نرفته است. من حساب کردم که آنجا همین پاکستان امروز است.

دورهٔ شکوفایی تأثیرات فرهنگی ایران در سرزمین پاکستان از دورهٔ غزنویان آغاز می شود. قدیمترین زن شاعر زبان فارسی، پاکستانی است. نام وی «رابعهٔ قزداری» است ؛ اولین کسی که به فارسی شعر گفت. قزدار در بلوچستان پاکستان است. خانم رابعهٔ قزداری به صورت یک صوفیه درآمده بود و فریدالدین عطار درکتاب معروف الهی نامه خود از او ذکر کرده است.»

دکتر عبدالشکور احسن با روحی سرشار از عشق و شور و باصدایی رسا و دلنشین، در گفتگوی صمیمانه ای که با وی داشتم همچنان از وجوه مشترک ایرانیان و پاکستانیان سخن می گفت و سخت بدان می بالید و اصرار داشت تا این مشترکات تاریخی و فرهنگی، مورد مطالعه و سنجش دقیق و مستمر قرار گیرد و به طور شابسته و بایسته ارزیابی شود. اعتقاد داشت:

«... مردم پاکستان با ایران خیلی آشنایند. ایران برای ملت پاکستان، کشوری ناشناخته نیست. مردم می دانند چه سرزمینی است و چه سابقهٔ درخشانی داشته است و کتابها هم درباره آن زیاد تحریر شده است. ایران و پاکستان به قدری باهم نزدیک بوده اند که کانه یک فرهنگ داشتند و هم زبان و هم کیش بوده اند و روابط هند مخصوصاً در دورهٔ مغول، با همهٔ اختلافات سیاسی ای که روی هرات و قندهار داشت، با ایران خیلی محکم شد.

همچنین زبان اردو و ادبیات اردو به قدری تحت تأثیر زبان فارسی قرار گرفته است که شاید در دنیا نظیر نداشته باشد. مثلاً در شعر اردو نیز همان غزل و قصیده است و مثنوی و رباعی و تشبیه و استعاره و همان کوهکن و شیرین و مجنون که در فارسی هست. هرچه در زبان فارسی و شعر فارسی بود، مال پاکستان بود. از گلهایی صحبت میکردند که اینجا پیدا نمی شود. همهٔ از ایران بود... حتی شاعران امروز که شعر می سرایند نمی دانند که آنها چقدر تحت تأثیر ادبیات فارسی اند.»

این فرزانهٔ دانشمند، کانون رهبری خلاق علمی، فرهنگی، تاریخی، اجتماعی و دینی سرزمین خود را ایران می دانست، تأثیر فرهنگ و تمدن ایران در شبه قاره را چندان زیاد می دانست که تأکید بسیاری بر ایرانشناسی و مطالعات مربوطه قائل بود. او برای سرنوشت میراث گرانقدر تمدن و فرهنگ مشترک ایران و پاکستان با دید ژرف می نگریست. تأکید داشت باید در زمینهٔ مسائل سیاسی و اجتماعی و اقتصادی و تاریخی دو کشور، اطلاع مفید داشته باشیم و علماو ادبا و عرفا و شعرای دو کشور را به یکدیگر متعارف کنیم؛ مثلاً این موضوع که ایران چطور تأثیرات فرهنگی در پاکستان دارد و فرهنگ ایران، چه تأثیراتی در فرهنگ پاکستان و با مسلمانان شبه قاره داشته است موضوع بسیار جالبی است که باید در رأس مطالعات ایرانشناسی در این منطقه قرار گیرد.

امروزه لازم است کتابهایی که دربارهٔ ایران چاپ می شود و یا دربارهٔ فرهنگ ایران یا هنرهای ایران در جهان چاپ می شود، در پاکستان متعارف شود و در این کشور آنها را توزیع بکنیم.

به هر حال، ما هم به دنبال منابع یا مراکز قوی ای هستیم که بنواند ما را در این جهت (ایرانشناسی در پاکستان) تغذیه دهد و با مودم امروز ایران و سابقه زبان و فرهنگ و تاریخ آن متعارف کند و فرهنگ ایشان و اجتماعات آنان را آن طور که هست به مابشناساند، زیرا ایجاد هر نوع رابطهٔ قوی بین دو کشور، به واقع شناسایی هرچه تمامتر بافت فرهنگی - اجتماعی و درجات خلقی و سابقهٔ کهن ملت و فرهنگ هر دو کشور است.»

دکتر عبدالشکور احسن، در تحقیقات ادبی و تاریخی پاکستان، صاحبنظر است و با زبان و ادب فارسی، الفتی تمام دارد. عمر پُربارش در این زمینه و زمینه های مربوط به مطالعات ایرانشناسی و فرهنگ و زبان مشترک ایران و پاکستان و تدریس و تألیف سپری شده و دهها اثر نفیس پدید آورده است.

او علاوه برکارهای تحقیقاتی و مطالعاتی، از امور اجرایی نیز باز نماند و به مدت ۱۸ سال ادارهٔ تحقیقات پاکستان و مجلّه آن را سرپرستی کرده است. در طول عمر پربار خود، مقالات متعدّد و چندین تألیف به سه زبان فارسی، اردو و انگلیسی نگاشته از جمله: تصحیح مهر نیمروز و دستنبو از میرزا غالب، گنج دانش، قندپارسی، پاکستان ادب، اقبال کی فارسی شاعری کا تنقیدی جایزه از انشارات مرکز تحقیقات پاکستان و دانشگاه پنجاب و آثار به انگلیسی شامل: Modern Trends in the Persian Language, Iran - Pakistan Institute of Persian Studies, Islamabad

An appreciation of Iqbal's Thought and Art, Research Society of Pakistan, Lahore.

The Imperial Library of the Mughals, (edited) University of the Punjab, Lahore

Studies in Persian Language and Literature, Printing in hand, Bazm-i-Iqbal, Lahore.

استاد عبدالشكور احسن در اين ملاقات، تفاهم بسيار نشان مي داد و

حفظ مراسم سادهٔ غریب نوازی و مهماندوستی ای را که در گفتگو با مرحوم دکتر محمد باقر و شادروان پرفسور غلام سرور و مرحوم پرفسور بشیر حسین و زنده یاد دکنرسبط حسن رضوی و دکتر محمد ریاض صاحبنظران وایران شناسان دیگر پاکستانی مشاهده کردم، به کمال مراقب بود. وی بسیار متین، خون گرم، استوار، فهیم، علیم و پاکیزه روی و پاکیزه دل بود. در دفایق ونکات ریز زبان و ادب فارسی تسلط کامل داشت. و هم اکنون مایهٔ عزت و افتخار اهل تحقیق و نظر و استادان است و او را پیشکسوت و طلایه دار خویش می دانند.

او دلدادهٔ فرهنگ و زبان مشترک ایران و پاکستان وشخصیتی بسیار با احساس و پرشور به نظر میرسد ؛ فصاحتش در کلام و بلاغتش در بیان فوق العاده است. از استادان بافضیلت معاصر ایرانی نظیر مرحوم علی اکبر دهخدا، ملک الشعرای بهار و جلال آل حمد به نیکی یاد میکند و برای آنان احترام بسیار قائل است. خاطرات بسیار شیرین از ایران و ایرانیان داشت و ایران را مثل میهن خود تلقی میکند.

باشد که این بیان کوتاه، کمکی باشد در جهت اکرام چنین عزیزانی که حقی بزرگ بر زبان و ادب پارسی وگسترش آن دارند و نیز زمینهای را فراهم آورد برای شناسایی بیشتر این بزرگوار که در گوشه و کنار دنیا بویژه در شبه قاره، عمر خود را در این راه بزرگ سپری میکنند.

خدمات این اندیشمند و دیگر استادان گرانقدر غیر ایرانی که بی هیپ چشمداشتی، صادقانه به زبان و ادب پارسی خدمت میکنند، شایستهٔ بسی تقدیر است و امید که مسئولان مربوط در جهت بزرگداشت این بزرگواران بیش از پیش، تمهیدی بیندیشند.

ets ets ets ets ets

# ایران شناسی و ایران شناسان برجسته در پاکستان طی قرن بیستم میلادی (۲)

#### چکیده

در قرن نوزدهم میلادی زبان فارسی در شبه قاره از رسمیت افتاد و زبان انگلیسی جایگرین آن شد، اما در همین قرن مراکز متعدد آموزش و ترجمه و تدوین و تألیفی و همچنین نشر و چاپ متون فارسی در سراسر شبه قاره به وجود آمد که عمدهٔ آنها شهر کلکته جهت ایجاد انجمن سلطننی آسبایی بنگال و کالج فورت ویلیام ، و لاهور برای افتتاح دانشکدهٔ خاورشناسی دانشگاه پنجاب که در شبه قاره در زمینهٔ آموزش زبانهای شرقی از جمله فارسی پیشقراول بوده، و لکهنؤ برای دایسر شدن چاپخانهٔ نامی نولکشور که صدها آثار ارزشمند منثور و منظوم فارسی را چاپ و منتشر نموده است. ایران شناسی و خدمات علمی ایران شناسان پاکستان در همین عقب نما طی قرن بیستم میلادی مورد مطالعه قرار گرفته است.

排格等

لغات: شبه قاره ، دانشکدهٔ خاورشناسی لاهور ، ابرانشناسان پاکستان طی قرن ببستم میلادی

١ - مدير فصلنامة دانش، مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان - اسلام آباد

۲ - متن مقاله برای سلسلهٔ همایش های بررسی پیشینهٔ ایران شناسی و دستاوردهای آن تا امروز، بنیاد ایرانشناسی ، تهران. (۳۰ آذر تا ۳ دیماه ۱۳۸۳).

#### ييشگفتار

ایران شناسی در سرزمین پاکستان به همان اندازه قدمت و سابقه دارد که سلطه و سیطرهٔ مسلمانان در این صفحات شبه قاره برای نخستین دفعه برقرار، و برای قرن های متمادی ، ادامه داشته است. خود محمد بن قاسم ، قبل از ورود به این آب و خاک، امور حکومت فارس را متصدی و مقیم شیراز بوده است. بنابرابن می توان گفت که ایران شناسی در پاکستان در حدود سیزده قرن سابقه دارد، بهمین دلیل کلیهٔ مورخان ، متصوّفان ، سخنوران ، نویسندگان ، تذکره نگاران که به زبان فارسی آثاری از خود باقی گذاشته اند، به نحوی می توان به عنوان ایران شناس قلمداد نمود؛ اما در این مقاله کوشش می شود که ایران شناسان قرن بیستم میلادی را باارزیابی آثار علمی ، پژوهشی و ادبی و همچنین خدمان آموزشی آنان معرفی نمود.

۱.۱ قبل از این که به خود موضوع بپردازیم ملاک کار این پژوهش، یعنی اینکه چه کسانی به عنوان خدمتگزاران ایران شناسی در پاکستان قلمداد شده اند، در ذیل آورده می شود:

۱ - متولّد و متوفّای در پاکستان

۲ - متولّد در خارج از پاکستان اما اقامت ممتد در پاکستان

٣ - متولّد در پاكستان اما اقامت ممتد در خارج از پاكستان

۲ - متوفّاي قرن بيستم ميلادي

1.۲ اینک شمّه ای از احوال و آثار و خدمات علمی چند تن از ایران شناسان برجسته که در صحنهٔ ایران شناسی در پاکستان طی یک قرن اخیر سهم شایانی دارند، بطور مجمل در این مقاله منعکس می گردد.

#### ۲ ۱-میرزاقلیج بیگ (۱۸۵۳ - ۱۹۲۹م)

۲.۱ از حبث علمی و ادبی، یکی از راههای مهم شناخت مناطق و سرزمینها از نوباوگانی است که در آغوش خود پرورانده اند. شبه قاره جنوب آسیا نوابغی مثل امیر خسرو، فیضی فیاضی اکبرآبادی، اسد الله غالب و علامه اقبال را طی قرنهای متمادی تحویل جامعهٔ ادبی و شعری به ویژه به زبان فارسی داده و هم

اکنون تاریخ ادبیات فارسی را بدون ذکر سهم شخصیتهای فوق نمی توان به سلک نگارش درآورد. همچنین شخصیت علمی و ادبی میرزا قلیج بیگ مظهر ارتقاء و توسعهٔ ادبیات فارسی و سندهی در سرزمین مهران پاکستان می باشد. سال ولادت نابغهٔ شهیر ۱۸۵۳ م و تاریخ ارتحالش نیز ۱۹۲۹ م می باشد. طی زندگانی مثمر ۷۷ سالهٔ او ، تصنیف و تألیف و ترجمهٔ در حدود ۴۵۷ کتاب، رساله و اثر به زبانهای فارسی، سندهی، اردو، انگلیسی و کارهای علمی به زبانهای عربی، بلوچی و سایر السنه، اعجاب آور است.

۲.۲ از بیست و دو اثر که میرزا قلیج بیگ به زبان فارسی تألیف و تصنیف نمود، یکی «گرجی نامه» است که در ۱۳۸۰ هش با تصحیح و تنفیح خانم فائزه زهرا میرزا، نتیجهٔ میرزا قلیج بیگ، استادیار زبان و ادبیات فارسی در دانشکده دخترانهٔ مارگلای اسلام آباد، و با راهنمایی دانشمند گرامی آقای دکتر محمد حسین تسبیحی توسط مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد چاپ و منتشر گردیده است.

۲.۳ میرزا قلیج بیگ در سال ۱۸۵۳م مطابق با ۱۲۷۰ ه ق در محلهٔ اتندوتوروهی حبدرآباد سند چشم به جهانگشود. وی تحصیلات متداول را در زادگاه در مکتب و مدرسه اکتساب نمود و اغلب تلمّذ وی از ابوی خویش بوده است. از هفت سالگی به فکر سخن پرداخت. از لحاظ تسلّط به السنهٔ ششگانه فارسی، عربی، انگلیسی، سندی و بلوچی و اردو و کثرت آثار منظوم و منثور و نراجم، میرزا قلیج در تاریخ ادبی مشرق زمین کم نظیر بوده است.

۲۲ بی مناسبت نیست در این مرحله تذکّری ازین واقعیت بشود که از ۲۲ کتاب فارسی از آثار میرزا قلیج بیگ ، گرجی نامه دومین کتاب فارسی اوست که ۷۳ سال پس از درگذشت این نویسنده و سخنور برجسته منتشر گردیده. اولین کتاب فارسی وی به نام «مفتاح القرآن» ، در حین حیات میرزا قلیج بیگ به چاپ رسیده بود. همین امر نشان می دهد که هزاران نسخ خطی که در پاکستان و سایر کشورهای منطقه در کتابخانه های عمومی و خصوصی موجود است ، نیاز به ارزیابی علمی از ناحیهٔ محافل صلاحیت دار داشته ودارد تا به حفظ و توسعهٔ میراث مشترک خدمتی ارزنده انجام شود، بدین معنی که طی سالهای آتی اگر میراث مشترک خدمتی ارزنده انجام شود، بدین معنی که طی سالهای آتی اگر نشر همهٔ آثار علمی به زبان فارسی امکان پذیر نباشد، حدّاقل مهم ترین آثار

متفکّران، مورّخان، نویسندگان و سخنوران این سرزمین های پهناور ، به تواند چاپ برسد و مورد استفادهٔ علافه مندان قرار گیرد.

4.۸ میرزا قلیج بیگ در حین استخدام دولتی نخست به صورت معلّم زبان فارسی در دبیرستان دولتی حیدرآباد سند به مدت شش سال مشغول به تدریس گردید. آنگاه در امتحان مسابقه ای ادارهٔ مالیاتی دولت شرکت نمود و در حدود سی و یک سال در این زمینه منشأ خدماتی بود، تا اینکه در ۱۹۱۰م به افتخار بازنشستگی نایل آمد. از طرف دولت وقت در سال ۹۰۹م مدال «قیصر هند» به وی اعطاء شد و بعدها در ۱۹۲۴م به عنوان « شمس العلماء» ملقّب گردید. اینک نگاهی به شمارهٔ مؤلّفات و آثار میرزا قلیج بیگ به زبانهای مختلف:

الف - ادبيات سندي ٣٨٥ اثر

ب - ادبیات انگلیسی ۴۱ اثر

ج - ادبیات فارسی ۲۲ اثر

د - ادبيات اردو ٥٠ اثر

ه - ادبیات عربی ۳۰ اثر

و -ادبيات بلوچي ١٠ اثر

جمعاً ٤٥٧ اثر

۲.۶ میرزا قلیج بیگ غیر از زبانهایی که به آن آثاری تصنیف، تألیف و یا ترجمه کرد، به زبانهای ترکی و گجرانی و مراهتی نیز آشنایی داشت. در ادبیات سندی در موضوعات متنوّعی ، آثاری از خود باقی گذاشته که شامل تاریخ ، فلسفه ، جغرافیه، ریاضی، زبان شناسی ، دستور زبان ، نمایشنامه و ژمان نویسی، طب ، اخلاق، نجوم ، کشاورزی و نقد ادبی است و به همین دلیل او را به القاب سعدی سند و خیام سند و حتی شکسپیر سند یاد کرده اند.

۲.۷ میرزا قلیج بیگ در صحنهٔ ایران شناسی سهم شایانی دارد. او کسی است که آثار علمی و ادبی برجستهٔ فارسی را به زبانهای متعددی از جمله انگلیسی و سندهی برگردانده و موجب ترویج و اشاعهٔ ایران شناسی و فرهنگ ایران زمین در این صفحات بوده است.

#### ٢ - پرفسور دكتر شيخ محمد اقبال (م ١٩٢٥م)

از استادان به نام زبان و ادبیات فارسی دانشگاه پنجاب و رئیس اسبق دانشکده خاورشناسی ، استاد دکتر شبخ محمد اقبال (م ۱۹۴۵م) بعلت همعصری و همنامی با علامه محمد اقبال (م ۱۹۳۸م) در محافل علمی جهانی به درستی شناخته نشده. وی مصحح راحة الصدور الراواندی است، که در اروپا منتشر گردید . همچنین کتاب وی «ایران به عهد ساسانیان» در دانشگاه های شبهقاره جزو مواد درسی بوده . مقالات عدیدهٔ وی به فارسی و اردو پیرامون تنبعات در زبان و ادب فارسی و ایران شناسی در مجلهٔ دانشکدهٔ خاورشناسی (اورینتل کالج میگزین ) چاپ و منتشر گردیده . او کسی است که دیدارهای متعدد علمی از ایران پیش از استقلال پاکستان نمود و رابط عمده در زمینه ایران شناسی در آن زمان در این منطقه از جهان بوده است.

## ٣- پرفسور حافظ محمود خان شيراني (١٨٨٠ - ١٩٢۶م)

استاد حافظ محمود خان شیرانی استاد اسبق دانشکدهٔ خاورشناسی که در عین حال محقّق، مصحح، سکّه شناس طراز اول بوده. او در تونک به دنیا آمد و با تکمیل تحصیلات متوسطه در شبه قاره در ۱۹۰۴م برای ادامهٔ تحصیلات عالی به انگلستان رهسپار شد. در لندن دوره هایی را در رشتهٔ حقوق، زبان عربی و فارسی گذراند. پس از درگذشت پدرش که جهت ادامهٔ تحصیل از وی پشتیبانی می کرد، او بخدمت شرکت لوزاک در آمد. در همان زمان اوّلین کتاب به نام طلوع و عروج اسلام اثر دکتر هنری استاب را توسط شرکت لوزاک به چاپ رسانید. در ۱۹۱۲م از طرف همان شرکت در هند مأموریت یافت. در در مجلهٔ مخزن و از سال بعد در مجلهٔ اردو به دانشکدهٔ اسلامیه لاهور پیوست. از ۱۹۲۰م در مجلهٔ دانشکدهٔ ادام فارسی بطور مرتب می نوشت. در سال ۱۹۲۵م در زمینهٔ ایران شناسی حاورشناسی آغاز به نگارش و چاپ نتایج پژوهشهای خود پرداخت . دو اثر او خاورشناسی آغاز به نگارش و چاپ نتایج پژوهشهای خود پرداخت . دو اثر او تنقید شعر العجم مولّفهٔ مولانا شبلی نعمانی واردو در پنجاب تا سال ۱۹۲۸م خاورشناسی آغاز به نگارش و جاپ نتایج پژوهشهای خود پرداخت . دو اثر او تنقید شعر العجم مولّفهٔ مولانا شبلی نعمانی واردو در پنجاب تا سال ۱۹۲۸م خاورشناسی آغاز به نگارش و جاپ نتایج پژوهشهای خود برداخت . دو اثر او تنقید شعر العجم مولّفهٔ مولانا شبلی نعمانی واردو در پنجاب تا سال ۱۹۲۸م خاورشناسی نعرا و مورد توجه محافل علمی قرار گرفنه بود. در ۱۹۳۳م به افتخار بازنشستگی نائل نغزا را تصحیح نمود و منتشر ساخت. در ۱۹۲۰م به افتخار بازنشستگی نائل

آمد. سال بعد کتابخانهٔ شخصی خویش شامل ۲ هزار و یکصد نسخهٔ خطی و هزار و هفتصد جلد کتاب چاپی را به دانشگاه اهداء کرد. در ۱۹۴۲م به دهلی منتقل گردید و در ۱۵ فوریه ۱۹۴۶ به کسالت ضیق النفس بدرود حیات گفت. مقالاتی که در مدت ۴۱ سال (۱۹۰۵ - ۱۹۴۶) در مجله های علمی و ادبی مختلف پیرامون زبان و ادبیات فارسی واردو و سایر موضوعات مورد علاقه انتشار داده بود، توسط نوهٔ او دکتر مظهر محمود شیرانی در ده مجلد تدوین و توسط انجمن ترقی ادب لاهور منتشر گردیده است. استاد شیرانی در زمینهٔ شاهنامهٔ فردوسی هم تبعاتی انجام داد که در محافل ادبی مورد توجه قرار گرفت.

#### ٤ - پرفسور دکتر مولوی محمد شفیع (۱۸۸۳ - ۱۹۶۳م)

استاد دکتر مولوی محمد شفیع متبحر به زبانهای فارسی و عربی و در ایران شناسی و علوم اسلامی به مرتبهٔ والایی قرار داشت. استاد بدیع الزّمان فروزانفر در قصیدهٔ غرّایی وی را ستوده که مطلعش اینست:

### دهر و دوران کم آورَد فرزند چون محمد شفیع دانشمند

شرح احوال و آثار استاد شفیع را می توان در مقدمهٔ مثنوی وامق و عذرای عنصری بلخی (م ۴۴۱هق) که توسط استاد تصحیح و در ۱۹۶۷م چاپ گردیده ملاحظه نمود. سایر آثار وی عبارتند از:

- ۱ تنمّهٔ صوان الحكمه از على بن زيد بيهقى : ترجمهٔ فارسى موسوم به درةالاخبار، تدوين و تحشيه، لاهور، ١٩٥١م.
- ۲ مطلع السعدين مؤلّفهٔ عبدالرّزاق سمرقندي (قرن ۸ هـ) تدوين و تحشيه با معاني و فرهنگ، لاهور، ۱۹۵۲م.
- ۳ مكاتبات رشيدي از رشيد الدين فضل الله همداني (م ٧١٨ه) متن فارسي با تعليقات مشروح، لاهور، ١٩٥٣م.
- ۲ تذكرهٔ ميخانه از ملا عبدالنبي فخر الزماني قزويني ، منن با تعليقات مشروح،
   لاهور، ١٩٥٣م.

استاد دکتر شفیع در ۱۹۵۳م ریاست اولین هیأت عالی رتبه فرهنگی پاکستان راکه از ایران دیدن کرد، به عهده داشت که به عضویت و شامل ۱۴ تن از استادان برجستهٔ ایران شناسی و ادب فارسی وقت از دانشگاه های پنجاب، سند، کراچی، پیشاور و داکا بوده است.

#### ۵-استاد سید وزیر الحسن عابدی

۶ استاد عابدی در بجنور چشم به جهان گشود. تحصیلات عالی را در اوائل دههٔ ۱۹۵۰م در دانشگاه تهران داشت. چندین کتاب به تحقیق و تنقیح وی به چاپ رسیده که شامل منتخباتی از متون فارسی غالب به مناسبت سدهٔ اسدالله غالب (م ۱۸۶۹م)، دیوان ابوالفیض فیضی فیاضی (م ۲۰۰۴ه ق) خسرو شیرین سخن - منتخباتی از کلیات امیر خسرو دهلوی (م۷۲۵ه ق) و مآخذ مولوی در افکار اقبال به اردو و همچنین جلد اول فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ حافظ محمود شیرانی ، انتخاب دبستان عجم در دو جلد، مقالات منتخب مجلهٔ دانشکدهٔ خاورشناسی در دو مجلد و کتابی در زمینهٔ دستور زبان فارسی نیز شامل مولّفات استاد عابدی است.

## ۶-پیر حسام الدین راشدی (م ۱۹۸۲م)

ک یکی از شخصیتهای منفرد پاکستانی در صحنهٔ ایران شناسی، و ایران دوستی طی قرن بیستم میلادی، پیر حسام الدین راشدی، چشم و چراغ یکی از دودمان های اصیل سند و متصف به فضایل علمی و روحانی و معنوی بوده است. او به برکت ذوق سلیم و مطالعات وسیع، عالم و ادب شناس ممتاز زبان فارسی در این مرز و بوم بوده . خدمات علمی پیر راشدی به حدّی مورد نوجه مقامات فرهنگی و دانشگاهی ایران قرار گرفته است که در سالهای آخر زندگانی مثمر، مسافرتهای عدیده ای به ایران کرد و در یکی ازبن سفرهای زندگانی مثمر، مسافرتهای عدیده ای به ایران کرد و در یکی ازبن سفرهای رسمی که بنابه دعوت مقامات ایرانی صورت گرفت، دانشگاه تهران دکترای افتخاری هم به وی اعطاء نمود. کتابخانهٔ شخصی پیر راشدی دارای نسخ خطی نادر و کمیاب و کتابهای چاپ شده ارزئده بوده که صیت آن در سر تا سر محافل نادر و کمیاب و کتابهای چاپ شده در کتابخانهٔ های خصوصی و شخصی در زمینهٔ موضوعات مربوط به زبان و ادب فارسی و ایران شناسی کمتر کتابخانهٔ دیگر در پاکستان را می شناسم که خاور شناسان باختری که به پاکستان سفر دیگر در پاکستان را می شناسم که خاور شناسان باختری که به پاکستان سفر

مىكردند، علاقة ويژه جهت استفاده از آن نداشته باشند.

۲.۱ از مؤلفات و انتشارات متعدد پیر راشدی ، کتابهای نامبردهٔ زیر، اغلب
 برای اولین دفعه چاپ و منتشر گردیده است:

۱ - تذکرة الشعرای کشمیر اصلح میرزا با چهار ضمایم (جمعاً در پنج مجلّد)
 ۲ - تذکرة ریاض العارفین تألیف آفتاب رای لکهنوی

۳ - مثنوی مهر و ماه جمالی دهلوی (متوفی ۹۴۲ هـ) که در سال ۱۳۵۳ ه ش به
 وسیلهٔ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان چاپ و منتشر گردیده.

۴ - مقالات الشعراء از مير على شير قانع تتوى ، كراچي ١٩٥٧م.

۶ - مثنویات و قضاید میر علی شیر قانع تتوی ،حیدرآباد، ۱۹۶۱م.

٧ - مكلى نامه مير على شير قانع تتوى ،حيدرآباد، ١٩٤٣م.

۸ - مثنوی چنیسر نامه از ادراکی بیگلری ، حیدرآباد، ۱۹۶۴م.

٩ - تحفة الكرام مير على شير قانع تتوى ، حيدرآباد ، ١٩٧٢م.

### ٧ - دكتر محمد بشير حسين (م ١٩٨٣م)

▲ دکتر محمد بشیر حسین یکی از اساتید فاضل و محقّقان نامدار به شمار میرفت. در ۱۹۶۳م با گذراندن پایان نامه به موضوع « فعل مضارع » در زبان فارسی از دانشگاه تهران فارغ التحصیل گردید. نخست در کتابخانهٔ موقوفهٔ دیال سینگ لاهور به تحقیق و فهرست نگاری اشتغال داشت. آنگاه به گروه فارسی دانشکدهٔ خاورشناسی پیوست و در حین تدریس بکرسی استادی گنج بخش منسوب به علی بن عثمان هجویری، ارتقاء یافت. علاوه بر رسالهٔ دکتری از آثار دیگر دکتر بشیر حسین، فهرستهای توصیفی کتابخانه های شخصی دکتر مولوی محمد شفیع و حافظ محمود شیرانی و تلفظ فارسی ایران (امروز) می باشند که چاپ و منتشر گردیده است. این محقق برجسته بر اثر ابتلاء به سرطان خون در سین حدود پنجاه سالگی بدرود حیات گفت.

#### ٨-پرفسور دکتر سيد محمد عبدالله (١٩٠۶ - ١٩٨٩م)

استاد دکتر عبدالله تحصیلات و مطالعات عالی در سه زبان فارسی، عربی و اردو داشته و مدتهای مدیدی به تدریس و تحقیق مشغول بود. در حین تصدی به ریاست دانشکدهٔ خاورشناسی در ترویج زبانهای شرقی از جمله در نهضت جایگزین ساختن زبان اردو به عنوان زبان رسمی در پاکسنان به جای زبان انگلیسی که میراث دورهٔ استعمار است، فعالانه سهیم و شریک بوده است. تتبعات گستردهٔ وی در ادبیات فارسی بحدی بود که از مولوی شناسان و اقبال شناسان سرشناس عصر به شمار می رفت. مقالاتی علمی وی در باب شهرآشوبهای فارسی و نظیری نیشابوری را می توان در مجموعهٔ مقالات او مهاحث» ( به اردو ) ملاحظه کرد.

### ٩-دكتر خواجه عبدالحميد عرفاني (١٩٠٧ - ١٩٩٠م)

• آقای دکتر عرفانی ، دانشیار دانشکدهٔ دولتی کویته در دهههای ۱۹۳۰ و ۱۹۴۰ م به مدت ۱۵ سال به تدریس مشغول بود. آنگاه برای دو سال و اندی به عنوان نمایندهٔ فرهنگی شبه قاره در مشهد بتدریس زبان انگلیسی اشتغال داشت. یک سال و نیم پس از تأسیس پاکستان، در ۱۹۴۹م به عنوان اوّلین وابستهٔ فرهنگی و مطبوعاتی سفارت پاکستان در تهران اعزام گردید، و در حین مأموریت شش سالهٔ اوّل توانست آثاری متعدد دربارهٔ مشاهیر شعر و سخن ایران وپاکستان منتشر سازد، از جمله:

۱ - رومی عصر در شرح احوال و آثار علامه اقبال، تهران، ۱۳۳۰ ش.

٢ - شرح احوال و آثار ملك الشعراء بهار، تهران، ١٣٣٤ش.

٣ - انتخاب شعر فارسى معاصر جلد يكم (هفده شاعر)

انتخاب شعر فارسى معاصر جلد دوم (سيزده شاعر) لاهور ١٣٣٥ ش.

۴ - ایران صغیر یعنی تذکره شعرای فارسی کشمیر، تهران، ۱۳۳۵ ش.

و آثاري منتشرهٔ ديگر در ايران و پاکستان.

۱۰.۱ از سال ۱۹۵۶م به مدت دو سال و اندی مدیریت فصلنامهٔ فارسی زبان «هلال» کراچی که از طرف ادارهٔ مطبوعات دولت پاکستان برای تشئید مناسبات فرهنگی میان دو کشور از کراچی منتشر می شد، به عهده داشت و از

سال ۱۹۵۸م مجدداً برای شش سال دیگر به سمت قبلی در تهران منصوب شد. د راین دوره آثاری به شرح زیر از وی چاپ و منتشر گردید:

۱ - داستانهای عشقی پاکستان، نهران، ۱۳۴۰ ش.

۲ - سرود سرمد : در شرح احوال و آثار و انتخاب اشعار سید صادق سرمد، تهران، ۱۳۴۲ ش.

آقای دکتر عرفانی پس از مراجعت به موطن و تقاعد نیز سالها به امر تدریس و تحقیق و نگارش مشغول بود و در این مدت نیز یازده کتاب دیگر به فارسی ، انگلیسی و اردو منتشر ساخت . این دوبیتی سرودهٔ ملک الشعراء بهار بهترین معرّف عرفانی ایران شناس می باشد:

مَــلَکی در لباس انسانی خـواجه عبدالحمید عرفانی! دوش آمید پسی عیادت مین گفتمش چیست نام پاک تو؟گفت

#### ١٠ - برفسور فيروز الدين رازى

۱۱ استاد فارسی دانشکدهٔ دولتی لاهور ، محقّق ، لغت شناس دارای چندین اثر علمی از جمله فرهنگ سه زبانهٔ فارسی انگلیسی و اردو که در دههٔ ۱۹۵۰ تدوین و منتشر نمود و در این رهگذر در پاکستان مبنکر به شمار می رود. او جهت تفحّص و تحقیق در فرهنگ نویسی فارسی در سال ۱۹۵۰م به تهران سفر کرد و از محضر استادان مسلم ایرانی وقت کسب فیض کرد. ملک الشعرا بهار آخرین غزل را که در یک نشست علمی قرائت کرد به افتخار فیروز الدین رازی در تهران تشکیل شده بود، مصرع اول آن بدینقرار است:

دارم به یاد این سخن از پیر می فروش

استاد رازی در زمینهٔ فارسی آموزی نیز آثاری از خود باقی گذاشته است.

#### ۱۱-دکتر هرومل سدارنگانی(۱۹۱۳ - ۱۹۹۲م)

۱۲ پژوهشگر برجستهٔ شبه قاره ، محقّق ممتاز زبان و ادب فارسی و ادیب و سخنور نامی در تاریخ ۲۲ اکتبر ۱۹۱۳ م در شهرک شهدادپور در بخش سانگهر استان سنده در عشیرهٔ سدارنگانی متولّد گردید. وی تحصیلات دبستانی و دبیرستانی را در زادگاه تکمیل نمود و جهت اخذ دانشنامه های کارشناسی و

کارشناسی ارشد در دانشکدهٔ ناسیونال حیدرآباد، و دی . جـ، سند کالج کراچی، و اسماعیل کالج بمبئی، ثبت نام کرد. از محضر استادان نامور و ادبای سرشناس زبانهای فارسی ، انگلیسی و سندهی نیمهٔ اول قرن بیستم در سند، دکتر هو تچند گربخشانی و دکتر عمر بن محمد داود پوتا اکتساب فیض کرد. پس از اخذ فوق لیسانس در زبان و ادبیات فارسی به عنوان مربی فارسی در دی.جـ کالج آغاز خدمت نمود. در همین اثناء در ۱۹۴۶م بانوشتن پایان نامه اسخنوران فارسیگوی سند، به زبان انگلیسی از دانشگاه بمبئی نایل به اخذ دکترای زبان فارسی گردید.

۱۲۱ در ۱۹۴۷م پس از تجزیهٔ شبه قاره به دو کشور، مثل برخی ادیبان و معلمان هندوی معاصر دیگر، دکتر سدارنگانی به دهلی منتقل گردید و در دانشگاه به امر تدریس و در برنامههای فارسی رادیو آغاز به فعالیت نمود که سالها ادامه داشت. در ۵۷-۱۹۵۶م دکتر سدارنگانی بابورس دانشگاه تهران به اخذ دکتری دانشکده ادبیات دانشگاه تهران موفق گردید و همان رسالهٔ انگلبسی دانشگاه بمبئی را با اضافه کلمه «هند» در موضوع و با ترجمه به فارسی به عنوان رسالهٔ دکتری تسلیم نمود. اما اهمیت تحقیق دکتر سدارنگانی را محققان و بروهشگران نیمهٔ دوم قرن بیستم از جمله مولفان مطالب در دایرهٔ المعارفها، و گردآورندگانی نظیر دکتر ظهور الدین احمد (ادب فارسی پاکستان) دکتر سبط گردآورندگانی نظیر دکتر ظهور الدین احمد (ادب فارسی پاکستان) دکتر سبط حسن رضوی (فارسی گویان پاکستان) با استفاده و ارجاع مکرر مسجل حسن رضوی (فارسی گویان پاکستان) با استفاده و ارجاع مکرر مسجل ساختهاند. منن انگلیسی کتاب در سالهای ۱۹۵۶ م و ۱۹۸۷ م دو دفعه توسط هیئت ادبی سندهی در کراچی /حیدرآباد، چاپ گردید در حالی که متن فارسی آن در تهران منتشر گردیده است.

۱۲.۲ دکتر سدارنگانی با آثار علمی منعددی که به زبان سندهی تصنیف ، تألیف یا ترجمه کرد موجب تشئید و توسعهٔ افکار استادان سخن نظیر حکیم سنایی، عطار نیشابوری ، سعدی شیرازی، شیخ محمود شبستری ، حافظ شیرازی، امیر خسرو دهلوی، مولانا جامی، عرفی شیرازی و غنی کشمیری در ادبیات سندهی گردیده است. اینک از چند اثر دیگر دکتر سدارنگانی اسم می بریم:

١ - شاه جو چوند شعر : اشعار منتخب شاه عبداللطيف بهتايي، چاپ بمبئي .

۲ - کنور پاژون یا تاریم : کتاب پژوهشی دربارهٔ شعر شاه عبداللطیف، چاپ ۱۹۸۴م.

٣ - مجموعة مقالات چاپ ١٩۶۶م.

۴ - بابر نامه ترجمهٔ سندهي.

٥ - امراو جان ادا - ترجمه.

٤ - گروگوبند سنگه - ترجمه.

٧ - سسى پنون - ترجمه.

۸ - ولتول - ترجمه

دکتر سدارنگانی در تاریخ ۶ دسامبر ۱۹۹۲ در ۷۹ سالگی در دهلی بدرود حیات گفت.

#### ۱۲ - استاد میرزا مقبول بیگ بدخشانی (۱۹۰۵ - ۱۹۹۳م)

۱۳ استاد بدخشانی در روستای مغلانوالی در بخش سیالکوت چشم به جهان گشود. با تکمیل تحصیلات کارشناسی ارشد در رشتهٔ ادب فارسی، در دانشکده های مختلف دولتی به امر تدریس مشغول گردید. برای تهیهٔ آثار و مقالات علمی قریحهٔ خاصی داشت، به تهیهٔ کتب درسی نیز توجهی داشته ، آثار مهم وی بدین قرار است:

١ - ادب نامهٔ ايران ( اردو ) ١٩٤٥م

٢ - تاريخ ايران ازمادها تا ساسانيان (ايضاً) ١٩۶٧م.

٣ - تاريخ ايران از ظهور اسلام تا عصر حاضر ( ايضاً) ١٩٧١م.

۲ - ترجمهٔ اردوی سکینة الاولیای داراشکوه لاهور ۱۹۷۱م.

۵ - ادارت جلد چهارم تاریخ ادبیات مسلمانان پاکستان و هند، دانشگاه پنجاب، لاهور، ۱۹۷۱م

۶ - تدوین مواد درسی کارشناسی فارسی انتخابی ۱۹۷۵م.

#### ١٣- پرفسور دكتر محمد باقر (١٩١٠ - ١٩٩٣م)

18 دکتر محمد باقر در دهکده ای در حوالی فیصل آباد به دنیا آمد. با اخذ کارشناسی ارشد فارسی از دانشگاه پنجاب جهت تکمیل دورهٔ دکتری به

انگلستان رفت. در حین تدریس در دانشکدهٔ خاورشناسی به ریاست گروه و سپس به ریاست دانشکده ارتقاء یافت. وی در حین حیات از برجسته ترین استادان فارسی نیم قرن اخیر پاکستان بشمار می رفت. از سال ۱۹۳۹م که اولین دفعه به ایران سفر کرده بود، او ۲۵ دیدار کوتاه و دراز مدت از ایران داشته است. ۱۶ اثر تحقیقی و یک صد مقالهٔ علمی از آثار ارزشمند اوست از جمله:

۱ - لغت مدارالافاضل ( در چهاز مجلّد ) دانشگاه پنجاب، لأهور، ۱۹۵۳ تـا ۱۹۷۰م.

۲ - تدوین و تصحیح دیوان جویای تبریزی (م ۱۱۱۸ هـ)، لاهور، ۱۹۷۱م.

۳-احوال و آثار وافکار علاّمه اقبال ( به اردو و انگلبسی ) در دو مجلد ۱۹۸۱ و ۱۹۸۵

۴ - تذکرهٔ مخزن الغرائب (پنج جلد) تألیف ۱۲۱۸ ه/۱۸۰۳م، دو جلد اول را دانشگاه پنجاب و ۳ جلد دیگر را مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان منتشر کرده است. ۱۹۶۹ تا ۱۹۶۴م.

۵ - تاریخ پنجاب (فارسی) مولّفهٔ ۱۸۴۰م، اکادمی ادبی پنجابی، لاهور، ۱۹۷۲م.

۶ - مسافرتها و ایام البیرونی (انگلیسیٰ) ادارهٔ تحقیقات دانشگاه پنجاب، لاهور، ۱۹۷۵م.

٧ - درفش كاوياني نوشته ميرزا غالب ، لاهور، ١٩٤٩م.

٨ - تاريخ گذشته و حال لاهور ( انگليسي) ١٩٨٤م.

18.1 امتیاز دیگر پرفسور باقر تربیت و پرورش شاگردان و همکارانی برجسته نظیر دکتر عبدالشکور احسن ، دکتر ظهور الدین احمد ، دکتر آقا یمین خان ، دکتر محمد ظفر خان ، دکتر عبدالحمید یزدانی ، دکتر سید محمد اکرم ، دکتر آفتاب اصغر ، دکتر انعام الحق کو ثر ، دکتر محمد بشیر حسین ، دکتر نسرین اختر ارشاد ، استادان و روسای سابق گروه فارسی دانشکده خاورشناسی و دانشکده های دولتی و صدها نفر مروّجان فارسی در سطح کشور طی دهه های اخیر می باشد.

#### **١٤ - دكتر محمد رياض** ( ١٩٣٥ - ١٩٩٥م)

10 دکتر محمد ریاض در دهکده ای در حومهٔ شهرک بیلاقی مری واقع در شمال اسلام آباد متولّد گردید. تحصیلات کارشناسی ارشد را در دانشگاه کراچی و دوره دکتری را در دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران با گذراندن پایان نامه درباره شرح احوال و آثار میر سید علی همدانی داشته است. دکتر ریاض نخست امر تدریس را در دانشکده های خصوصی و دولتی کراچی و اسلام آباد برای چند سال ادامه داد تا اینکه در دانشگاه آزاد علامه اقبال برای مدیریت گروه اقبال ادامه داد تا اینکه در دانشگاه آزاد علامه اقبال برای مدیریت گروه دانشگاه تهران به تدریس اردو و پاکستان شناسی مأموریت داشت. او یکی از پُر کارترین استادان فارسی بود که چندین کتاب به فارسی و اردو و همچنین صدها مقاله چاپ و منتشر ساخت. برخی از آثار او بدین قرار است:

١ - تدوين و تحشيهٔ كليات فارسي شبلي نعماني، اسلام آباد، ١٩٧٤م.

۲ - اقبال و دیگر شعرای فارسی زبان ( تذکر از هفتاد سخنور با نظر های اقبال )
 به فارسی اسلام آباد، به اردو لاهور ۱۹۷۷م.

٣ - كشف الابيات اقبال ، اسلام آباد ١٩٧٧م ( باهمكاري دكتر صديق شبلي)

٢ - احوال و آثار مير سيد على همداني، اسلام آباد، ١٩٨٥م.

٥ - كتابشناسي اقبال (فارسي) اسلام آباد ١٩٨٤م.

۶ - بادداشتهای پراکندهٔ علامه اقبال ( ترجمهٔ فارسی) ایضاً ۱۹۸۹م.

۷ - تدوین و تصحیح کلیات فارسی اقبال ( باهمکاری دو استاد دیگر) لاهور،
 ۱۹۹۰م.

### ۱۵-دکتر سید سبط حسن رضوی (۱۹۲۷ - ۱۹۹۷)

۱۶ دکتر رضوی در لکهنو متولّد گردید. تحصیلات را تا سطح کارشناسی ارشد در ۱۹۵۰م به تکمیل رسانیده به پاکستان منتقل گردید. نخست برای مدّتی در مدرسهٔ ایرانبان کراچی، تصدّی مدیریت داشت. در ۱۹۵۶م به مدت شش ماه در دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران مشغول تحصیل بود،اما در همین اثناء با استخدام در دانشکده های دولتی به کشور مراجعت نمود. در سال ۱۹۶۵م برای گذراندن دورهٔ دکتری دانشکده ادبیات بابورس تحصیلی به تهران

رفت و با تدوین پایان نامه «فارسیگویان معاصر پاکستان» ( از گرامی تا عرفانی ۷۴ سخنور ) فارخالتحصیل شد و امر تدریس را تاسن تقاعد در دانشکدهٔ دولتی راولپندی ادامه داد. آنگاه به مدیریت مجلهٔ دانش، فصلنامهٔ رایزنی فرهنگی و بعداً مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد، منصوب گردید و تا آخر وقت بدین طریق به ترویج فارسی همّت میگماشت. رسالهٔ وی توسط مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد چاپ و منتشر گردیده. وی در تحقیقات فارسی مسلمانان شبه قاره، چاپ دانشگاه پنجاب نیز در این زمینه تاریخ ادبیات فارسی مسلمانان شبه قاره، چاپ دانشگاه پنجاب نیز در این زمینه به اردو مقالهٔ مبسوطی نوشته است. تعدادی از مقاله های وی در مجلههای فارسی زبان هلال ، پاکستان مصور ، دانش و برخی از نشریات ایرانی منتشر گردیده است. او برای سالهای متمادی با تشکیل جلسات ادبی و فرهنگی باهتمام انجمن فارسی اسلام آباد / راولپندی به گسترش و ترویج فارسی گفتاری نیز منشاء خدماتی بوده است. غیر از ایران شناسی در رشتهٔ اسلام شناسی نیز فعالیت هایی داشت. روانش شاد.

### ۱۶ - پرفسور دکتر غلام سرور (۱۹۰۹ - ۱۹۹۸)

۱۷ آقای اسناد دکتر غلام سرور در ۱۷ اوت ۱۹۰۹ م در دهستان کالس در بخش چکوال (پنجاب) متولّد گردید. تحصیلات دبیرستانی را در موطن خود و تحصیلات متوسطه ، کارشناسی ، کارشناسی ارشد و دکتری را به نرتیب در سال های ۱۹۲۸م ، ۱۹۳۲م و ۱۹۳۶م در دانشگاه اسلامی علیگر تکمیل کرد. وی رسالهٔ دکتری را دربارهٔ تاریخ شاه اسماعیل صفوی به انگلیسی تکمیل کرد. وی رسالهٔ دکتری را دربارهٔ تاریخ شاه اسماعیل صفوی به انگلیسی نوشته بود. و در حین پژوهش در ۱۹۳۳م برای مدتی در حدود یک سال به ایران سفر کرد و از کتابخانه های تهران و چند شهر دیگر و استادان و صاحب نظران وقت ایران اکتساب فیض نمود. مسافرت دوم وی به ایران به عنوان عضو هیأت فرهنگی پاکستان در سال ۱۹۵۳م انجام گرفت که به ریاست دکتر مولوی محمد شفیع به دعوت مقامات مربوطهٔ ایران انجام گرفت. آقای دکتر غلام سرور بس از اخذ دانشنامه فوق دکتری با تنظیم تز دربارهٔ تاریخ شاه طهماسب صفوی در سال ۱۹۳۹م، به عنوان مربی زبان فارسی به دانشگاه اسلامی علیگر پیوست. در سال ۱۹۳۹م، به عنوان مربی زبان فارسی به دانشگاه اسلامی علیگر پیوست.

کالس منتقل گردید و مدّتی یک کالج نوبنیاد خصوصی را آداره کرد و از سال ۱۹۵۰ الی ۱۹۵۵ در دانشکده اردوی کراچی سمت دانشیاری و مدیریت گروه فارسی را به عهده داشت. با تأسیس گروه آموزشی فارسی در دانشگاه کراچی، به ریاست گروه آموزشی فارسی منصوب و تا بازنشستگی به تدریس و آموزش اشتغال داشت.

۱۷.۱ یکی از کارهای برجستهٔ استاد غلام سرور در دههٔ ۱۹۵۰ میلادی تدوین و انتشار کتب درسی دبیرستانی و دانشگاهی است که هنوز هم شامل برنامهٔ دروس می باشد که اسامی آنها بدین قرار است:

١ - حرف نو، بخش يكم، منتخباتي از نثر قديم و جديد، براي دورة متوسطه.

۲ - حرف نو، بخش دوم، منتخباتي از شعر قديم و جديد، براي دورهٔ متوسطه .

٣ - نقش تازه، بخش يكم، منتخباتي از نثر قديم و جديد، براي دوره كارشناسي .

۴ - نقش تازه، بخش دوم، منتخباتی از شعر قدیم و جدید، برای دورهٔ کارشناسی .

۵ - آثار جاویدان،گزینشی از آثار نویسندگان معاصر ایران برای دورهٔ کارشناسی ارشد.

۶ - افکار جاویدان، گزینشی از اشعار فارسی معاصر برای دورهٔ کارشناسی
 ارشد.

استاد غلام سرور در حین انجام تدریس در دانشگاه به امر تحقیق و پـ ژوهش توجهی خاص داشت. مقاله های علمی وی در مجلّه های فارسی زبان هلال ، و صدای پاکستان مرتّب منتشر می گردید.

1۷.۲ پس از بازنشستگی بود که آقای دکتر غلام سرور به کار سنگین تصحیح و تدوین مقدمهٔ خلاصهٔ الالفاظ جامع العلوم و خلاصهٔ الالفاظ جامع العلوم (ملفوظات حضرت جلال الدین بخاری مخدوم جهانبان) همّت گماشت که هر دو جداگانه به وسیلهٔ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان (۱۹۹۲م) چاپ و منتشر گردید. سایر آثار منتشر شدهٔ دکتر غلام سرور بدین قرار است:

۱ - گل های بهار، انتخابی از شعرای معاصر ایران، چاپ علیگر، ۱۹۴۵ م.

۲ - سخن نو در سه جلد ، منتخباتی از نثر فارسی معاصر، چاپ علیگر، ۱۹۴۷.

٣ - تاريخ ايران قديم (اردو) از دوره اساطيري تا دورهٔ ساسانيان، چاپ كراچي.

۴ - دستور زبان فارسى (اردو).

٥ - تاريخ زبان فارسى جلد اول.

۶ - فهرست توصیفی نسخه های خطی عربی و فارسی کتابخانهٔ أچ شریف گیلانی در بخش بهاولپور ۱۹۶۰م

1۷.۳ چندین کتاب دیگر به اردو، انگلیسی و فارسی از آثار استاد تا به حال منتشر نشده است. اگر ده ها مقاله که استاد برای مجلّه های اردو، فارسی و انگلیسی نوشته بود و همچنین ده ها گفتار رادیویی که در ضمن ایران شناسی و زبان و ادبیات فارسی نوشته و در برنامهٔ زبان فارسی رادیو پاکستان خود پخش نموده است در نظر بگیریم ، می توان گفت که پشتکار استاد اعجاب آور بوده است.

امًا یکی از ویژگیهای منحصر به فرد استاد غلام سرور تربیت و راهنمایی ۲ الی ۳ نسل از شاگردانی برجسته در علیگر و کراچی می باشد که شامل دكتر سيد محمد، رئيس سابق دانشگاه اسلامي عليگر ، دكتر تنزيل . الرحمن، قاضي بازنشسته دادگاه عالى سند و رئيس سابق شوراي ايديولوژي اسلامي پاكستان، آفاي ممناز علوى سفير سابق پاكستان ، دكتر سيد مطيع الامام مرحوم استاد و رئیس سابق گروه آموزشی فارسی دانشگاه کراچی ، دکتر ابوسعید نور الدین (داکا)، دکتر عابد علی خان استاد و رئیس بازنشستهٔ گروه آموزش فارسى دانشگاه كراچى، دكتر محمد رياض مرحوم، استاد و رئيس اسبق گروه اقبال شناسي دانشگاه آزاد علامه اقبال اسلام آباد، دكتر سبط حسن رضوي مرحوم، استاد گروه فارسى دانشكدهٔ دولتي راولپندى و مدير اسبق فيصلنامهٔ دانش ، دكتر سيد على رضا نقوى رئيس سابق بخش فارسى و حقوق اسلامي ادارهٔ تحقیقات اسلامی اسلام آباد ، دکتر صغری بانو شکفته، استاد و رئیس سابق گروه فارسی دانشگاه ملّی زبانهای نوین اسلام آباد ، دکتر طاهره صدیقی استاد و رئيس سابق گروه فارسي دانشگاه كراچي ، دكتر ساجد الله تفهيمي استاد و رئیس سابق گروه فارسی دانشگاه کراچی ، دکتر اطاعت یزدان دانشیار سابق فارسى دانشگاه پيشاور ، پيشاور ، دكتر حسين جعفر حليم دانشيار بازنشستهٔ فارسی دانشگاه کراچی ، خود اینجانب و دهها تن دیگر که در صحنهٔ اموزش و ترویج زبان و ادبیات فارسی و توسعهٔ ایران شناسی ، فارسی نویسی و

کارهای علمی و انتشاراتی سهم شایان دارند. استاد در ۱۹۹۸م به رحمت ایزدی پیوست، روانش شاد!

#### ١٧ - پرفسور دکتر سيد مطيع الامام (١٩١٩ - ١٩٩٩م)

١٨ دكتر سيد مطيع الامام خواهر زادة سيد حسين امام (متوفّي ١٩٨٥م) یکی از همکاران قائداعظم در نهضت استقلال طلبی پاکستان، در سال ۱۹۱۹م در پتنه (بهار) متولّد گردید. تحصیلات دانشگاهی را با اخذ فـوق لینســانس در رشته های اردو و فارسی در سال ۱۹۴۳ م به پایان رسانید و از ۱۹۴۴ الی ۱۹۴۸ در دانشکدهٔ محلّی به تدریس اردو و فارسی اشتغال داشت. پس از منتقل شدن به کراچی از سال ۱۹۵۲ تا ۱۹۵۵ در دانشکدهٔ اسلامیه به تدریس فارسی مشغول بود و در ۱۹۵۵م موقعی که بخش فارسی در دانشگاه کراچی تأسیس گردید، به عنوان استادیار به گروه فارسی پیوست . در حین ۲۴ سال خدمت به رتبهٔ استادی ارتقاء یافت ، و در سالهای ۷۴-۱۹۷۲ و ۷۹-۱۹۷۸ ریاست گروه آموزشی فارسی را نیز به عهده داشت. در حین تدریس با تنظیم پایان نامه به فارسى با عنوان « شيخ شرف الدِين يحيى منيري و سهم او در نـثر مـتصوّفانهُ فارسی، در سال ۱۹۶۵م به دریافت درجهٔ دکتری از دانشگاه کراچی نائل آمد. این رساله به وسیلهٔ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان چاپ و منتشر گردیده است. اثر مهم او فهرست میكروفیلم هاى مخطوطات مربوط به سالسله فردوسیه (به زبان انگلیسی) در سال ۱۹۶۹م چاپ گردید. مقالات تحقیقی وی به فارسی در ماهنامه های و حید و مهر چاپ تهران و به اردو در مجله های شوق و تاج چاپ كراچي منتشر شده است. استاد دكتر مطبع الامام در ١٩٩٩م داعي اجل را لبّيك گفت.

#### نتيجهگيري

19 در این مقاله ۱۷ نفر ایران شناس پاکستان معرّفی گردیده اند که طی قرن بیستم میلادی می زیستند و مصدر و منشاء خدمات ارزنده در صحنهٔ ایران شناسی بوده اند. در حالیکه دهها ایران شناس سرشناس پاکستانی که در همان قرن متولد گردیدند و در قرن بیست و یکم میلادی به قید حیات هستند و

خدمات علمي ايشان بسيار ارزنده بوده وكماكان ادامه دارد، در اين مقال از معرفي شان به ترس از اطالهٔ كلام بيش از حد معمول، احتراز نموده ايم كه شامل استادان، نویسندگان و مؤلفان متعدد رشتهٔ ایران شناسی نظیر پرفسور دکتر عبدالشكور احسن ، دكتر ظهور الدين احمد ، دكتر وحيد قريشي، دكتر سيد محمد اكرم ، دكتر انعام الحق كوثر ، دكتر نبي بخش قاضي ، پرفسور دكتر نبي بخش بلوچ ، دكتر محمد ظفر خان (م ٥٥ ٥٠م)، دكتر آقا ليمين خان ، دكتر سيد على رضا نقوى ، دكتر عبدالحميد يزداني ، دكتر صغرى بانو شكفته ، دكتر أفتاب اصغر ، دكتر نسرين اختر ارشاد، دكتر ك.ب.نسيم، دكتر ظهير احمد صديقي، دكتر غلام مصطفى خان (م٥٥ ٥٢م)، دكتررياض الاسلام، دكترسا جد الله تفهيمي، پرفسور حضور احمد سليم (م ٢ ٥ ٠ ٢ م)، دكتر سلطان الطاف على، دكتر محمد صدیق شبلی ، دکتر شمیم محمود زیدی ، دکتر محمد سلیم اختر ، دکتر روشن آرا بیگم ، دکتر طاهره صدیقی ، دکتر کلثوم سید (م ۲۰۰۱م)، دکتر سید سراج الدين ، دكتر گوهر نوشاهي ، دكتر مهر نور محمد ، و نگارندهٔ اين مقاله و ايران شناسان دیگر میباشند که همهٔ آنان در نیمهٔ اول قرن بیستم میلادی بدنیا آمدند و تحصیلات عالیه در رشتهٔ زبان و ادبیات فارسی و یا رشته های مربوط به ایران شناسی را در اروپا، ایران و یاخود پاکستان تکمیل نموده، به امر ترویج رشتهٔ ایران شناسی مشغول گردیدند. در این جا تذکّر این نکته شایسته خواهد بود که تربیت شدگان برخی از همین اساتید که در حال حاضر در سطح دانشگاههای پاکستان به امر تدریس اشتغال دارند و در عین حال به تدوین و تصحیح متون ایران شناسی و تحقیق و پژوهش نیز عنایت کافی مینمایند، مثل دکتر محمد سليم مظهر ، دكتر معين نظامي ، دكتر محمد ناصر ، دكتر نجم الرئسيد ، دكتر محمد فرید ، دکتر ریحانه افسر ، دکتر شهلا سلیم نوري ، دکتر عصمت نسرین ، دكتر سرفواز ظفر ، دكتر انجم حميد ، دكتر غلام ناصر مروت ، پرفسور شرافت عباس ، دكتر عارف نوشاهي ، وسايرين، مضافاً بر خدماتي ارزنده كه تاكنون انجام داده اند، انتظار مي رود كه طي سالهاي آينده ان شاء الله در ترويج رشتهٔ ایسران شناسی در پاکستان سهم شایانی خواهند داشت. دراین رهگذر همکاریهای نهادهای علمی و پژوهشی ایران بویژه بنیاد ایران شناسی با مؤسسه های علمی و پژوهشگران پاکستانی در بالابردن سطح نتایج پژوهشی و نشر و اشاعهٔ آثار تحقیقی موثر خواهد بود. شایسته خواهد بود که جهت ایجاد هم آهنگی مطالعات ایران شناسی در این منطقه از دنیا ، به مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان مسئولیت برنامه های پژوهشی «بنیاد ایران شناسی » با فراهمی تسهیلات و امکانات لازم تفویض گردد که دارای کتابخانهٔ معظمی با بالغ بر ۲۲ هزار نسخ خطی و ۴۴ هزار کتاب چاپی که تعداد قابل توجهی آن کمیاب است ، و همکاران ایران شناس و پژوهشگر متعدد می تواند مصدر و منشأ پژوهش های گسترده تر در زمینهٔ ایران شناسی گردد.

#### پانوشته ها

- ۱ ر.ک. فصلنامهٔ دانش شمارهٔ ۵۳، تابستان ۱۳۷۷ ش ویژه نامهٔ شیرانی مقالهٔ آقای دکتر سید علی رضانقوی صص ۷۹ ۸۱.
  - ۲ اقبال ایران (اردو) مولّفه دکتر خواجه عبدالحمید عرفانی ص ۱۴۵ ، سیالکوت ۱۹۸۶ م. ۳ همان ، ص ۱۵۷ .

#### منابع ومآخذ

- ١ عرفاني، دكتر خواجه عبدالحميد عرفاني ، اقبال ايران (اردو)، سيالكوت ، ١٩٨۶م.
- ۲ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، مجموعهٔ سخنرانیهای نخستین سمینار
   ییوستگیهای فرهنگی ایران و شبه قاره، اسلام آباد، ۱۹۹۳م.
- ۳ بانک اطلاعات موکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، زبان فارسی در پاکستان (نام و نشانی استادان فارسی) ، اسلام آباد، ۱۳۷۷ ه ش .
- ۴ فائزه زهرا میرزا،گرجی نامه : گردآوردهٔ شمس العلماء میرزا قلیج بیگ ، اسلامآباد، ۲۰۰۱م.
- ۵ فصلنامهٔ «دانش» شمارهٔ مشترک ۵ ۷، و شیماره های ۱۳، ۳۶، ۹۱، ۵۳ و شیمارهٔ مشترک ۵۴ ۵۵ اسلام آباد.
  - ۶ نگارنده، یادداشتهای شخصی.

非非非非特

# زندگی و خدمات تیپو سلطان

# آخرین فرمانروای مسلمان جنوب هند

#### چکیده

نیپو سلطان فرمانروای میسور دکن پس از درگذشت سلطان حیدر علی پدر نامدارش به اربکهٔ حکومت تکیه زد. تیپو مجاهدی آزادی خواه و سیاستمدار لایتی بود و در قرن هیجدهم میلادی که استعمار انگلیس داشت در شبه قاره جایی برای خود باز می کرد برای بیرون راندن نیروهای انگلیس از خاک موطن با بصیرت سیاسی و توانایی نظامی عمل کرد. او باکشورهای ایران، عثمانی و فرانسه از در دوستی در آمد و سفیرانی به دربار آنان گسیل داشت. اسلام دوستی و وطن پرستی از مشخصات وی بوده است، او ادب دوست و با فرهنگ بود. به زبانهای فارسی، عربی، انگلیسی و فرانسه تسلط داشت. با وصف اسلام گرایی گسترده هندوان را به مناصب مهم از جمله به نخست وزیری گمارد. مورخان در زمینهٔ کشورداری، مهمات جنگی و اصلاحات اجتماعی از وی توصیفهای فراوانی کرده اند. کتابخانهٔ تیپو دارای دستنوشته های ذی قیمت بود که پس از به شهادت رسیدن او به انگلستان و کلکته انتقال داده شد.

卷 禁 禁

#### مقدمه

نیپو سلطان، فرزند حیدر علی خان (۱۱۶۰ - ۱۱۰۱ ق. / ۱۷۸۲ - ۱۷۲۲م.) و ۱۷۲۲م.) حاکم مسلمان میسور،(ناحیهٔ جنوب شبه قاره) در سال ۱۷۴۹م.(۱) و به قولی در ۲۰ نوامبر ۱۷۵۰م. (۲) در ناحیهٔ دیون هلی (۳) در شهر سرینگاپتم (۴)، مرکز وقت حکومت میسور، در ایالت کرناتک امروزی (۵) دیده به جهان گشود.

<sup># -</sup> عضو هيأت علمي دانشگاه سيستان و بلوچستان - زاهدان.

مادرش، فخر النّساء بیگم، خواهر زیبا و پرهیزکار عبدالحکیم نواب کالاپا(۶) و دختر مبر معین الدین (۷) بود. از آنجاکه پیش از تولّد تیپو، مادرش از زاهد فرزانه و دانشمند هند تیپو مستان «نذرانه» گرفته بود، بعد از تولّد فرزندش او را به نزد وی برد و درخواست نمود کودک را برکت دهد و نشانه هایی درباره آیندهٔ نوزاد به او بگوید. چون تیپو مستان نشانههای بزرگی و جلال در سیمای کودک دید، به فخر النساء گفت از او به دفّت پرستاری کند و نام «تیپو» را برای او انتخاب کند.(۸)

در رابطه با ریشهٔ نام تیپو، مباحث زیادی وجود دارد؛ اما بدون توجه به زیان شناسی، این واژه ریشه کناری - منسوب به ایالت کرنانک - دارد و به معنی «ببر» است. (۹)

#### اجداد تيپو

اجداد تیپو از شیوخ قریش و شافعی مسلک بودند.(۱۰) آنان ابتدا به دهلی و بعد از چند سال از دهلی به گلبرگه شریف در ایالت دکن مهاجرت كردند. بنابر قول كرماني جدّ اعلى تيپو سلطان، شيخ ولي محمد نام داشت كه مردى خداپرست و مورد احترام درگاه حضرت خواجه معين الدين چشتى (وفات ۶۶۳ ق.) معروف به «غریب نواز» بود و از دولت، ماهیانه مقرری دریافت می کرد. شیخ دختر بکی از نزدیکان خواجه را برای فرزندش به زنی گرفت و بعد از مرگ پدر، با همهٔ اعضای خانوادهاش به بیجاپور رفت و به خدمت امیر دکن درآمد. در حملهٔ تیموریان به دکن، شیخ نزدیکان خود را از دست داد و ناگزیر به ایالت کرنانک رفت و در آنجا مقامی شایسته یافت. وی چهار پسر داشت که یکی از آنها به نام شیخ فتح محمد، پدر بزرگ تیپو سلطان بود.(۱۱) شیخ فتح محمد سپاهی مردی شجاع و ماهر بود و منصب «چهار صد پیاده و صد سوار» داشت. (۱۲) فرزندش حیدر علی نزد راجگان میسور مقامی والاکسب کرد و بعدها توسط فرمانروایان تیموری هند به لقب «خانی» و «نوّابی» سرافراز گردید و به امیری میسور رسید و در تاریخ هند به اسلطان حیدر علی خان بهادر، شهرت یافت. (۱۳) وی تا سال ۱۷۸۲م.، که سال وفات اوست، در ميسور با قدرت حكومت كرد.

#### تيپو سلطان

نیپو بعد از مرگ پدر به حکومت میسور رسید. پدر و پسر هر دو مسلمان بودند و با سنّت صوفیه، بزرگ شدند. هر چند هر دو اهل میسور بودند، اما زمانی که به قدرت رسیدند، تعداد زیادی از هندوها را به موقعیت و منصبهای بالا در دربار خود منصوب کردند. (۱۴)

گرچه دربارهٔ دوران کودکی تأیپو اطلاعات اندکی وجود دارد، ولی از دوران جوانی و میان سالی وی دانسته های بسیار و در عین حال مختلف در دست است. (۱۵)

زمانی که خبر فوت پدر به وی رسید، تیپو در حال تادیب گردنکشان در نواحی مختلف میسور بود. وی به سرعت خود را به پایتخت رساند و در بیستم محرم ۱۱۳۷ ق. بر نخت سلطنت جلوس کرد. (۱۶) نیپو سرداران لشکر و ناظمان پیشین را در منصبهای خود ابقا کرد و به دفع اشرار پرداخت. چندی بعد نیروهای انگلیسی علیه میسور صف آرایی کردند و به سوی سرینگاپتم لشکرکشیدند. تیپو با شجاعت تمام نیروهای مهاجم را شکست داد و قلعههای مستحکم نظامی منطقه را از وجود دشمنان پاک کرد. سپس به وی خبر رسید که نیروهای دیگری از سپاهیان انگلیسی از ترجناپلی عبور کرده و در حال رسیدن به میسور است. وی بدرالزمان خان از سرداران معروف خود را با افراد بسیار به مقابلهٔ آنها فرستاد و مجدداً شکست سختی به نیروهای انگلیسی داد و صدها اسیر گرفت. (۱۷) در این زمان شیواجی، پیشوای هندو مذهب قوم مرهنه (=مراته) در ایالت مهاراشترا، در حال تاخت و تاز بود. (۱۸) وی از درگیریهای نیروهای انگلیسی با تیپو سلطان استفاده کرد و علیه وی وارد کارزار شد، اما به نیروهای انگلیسی با تیپو سلطان استفاده کرد و علیه وی وارد کارزار شد، اما به سختی شکست خورد و درخواست صلح کرد. کرمانی می نویسد که به تدریج تا سختی شکست خورد و درخواست صلح کرد. کرمانی می نویسد که به تدریج تا سختی شکست خورد و درخواست صلح کرد. کرمانی می نویسد که به تدریج تا

تیپو تا سال ۱۷۹۹ م./ ۱۲۱۹ - ۲۰ ق. فرمانروایی کرد. در همین سال نیپو، به علّت حیله گریهای دولت انگلیس در شبه قاره و نیروهای مرهته و عدم یاری دولت آصفیهٔ نظام از وی، از پا در آمد و شهید شد. (۲۰) تاریخ شهادت وی از عبارات زیر استخراج شده است:

" نسل حيدر شهيد اكبر شد»، «تيبو به وجه دين محمد «ص» شهيد شد»،

«شمشیرگم شد» - ۱۲۲۰ ق. جلوس وی بر تخت سلطنت درمیان جنگ و جدال آغاز شد و فرمانروایی او در اوج بدعهدی و خیانت هم میهنانش به انجام رسید.(۲۱)

#### شخصيت تيبو

بیتسون (۲۲) در خصوص سیمای ظاهری تیپو می نویسد: «قامتش در حدود ۵ فوت و ۸ اینچ بود. وی گردنی کوتاه، شانه هایی چهارگوش و نسبتاً تنومند داشت. ساقهایش بخصوص پاها و دستهایش کوتاه بود. چشمانی نافذ و کاملاً گشوده با ابروانی کمانی و بینی عقابی و ترکیبی عموماً قهوه ای رنگ داشت. (۲۳) این طرح کلی و آشنای بسیاری از تصاویر اوست. معمولاً وی در لباس سبز رنگ، که رنگ مقدس مسلمانان است، ظاهر می شد. (۲۴) به خاطر معنی نامش، به ببر علاقهٔ فراوانی داشت و این حیوان نماد شخصی او بود. ورمانی هم که بر تخت نشست، دستور داد تصویر ببر را بر روی پرچم حکومت میسور نقشین کنند. سر اسلحه ای که حمل می کرد، کلّه ببر بود. واژه شیر (ببر) تنها حرفی بود که به صورت حکّاکی یا مهر شده بر روی اشیای مورد استفادهٔ وی قرار داشت. (۲۵)

در سرتاسر هند، وی به «ببر مبسور» شهرت داشت. حتی نوارهای روی لباسش و روی پرده ها و روتختیش و روی متّکا و کلاهش نماینده و شبیه پوست ببر بود. (۲۶) خود تخت و هشتگوشهٔ آن با هشت کلّه ببر آرایش شده بود و تمام تخت مانند بدن کشیده ببر به نظر می رسید، به گونه ای که کله طلایی ببر جلوی تخت را تشکیل می داد. (۲۷) ببرهای زنده زنجیر شده نیز از دروازه های بزرگ قصرش در جزیرهٔ سرینگاپتم نگهداری می کردند و داخل قصر، ببرهای بیشتری وجود داشت، بعضی در قفس و بعضی زنجیره شده. از کلام غرورآمیزی که به او نسبت داده شده اینست: « بهتر است دو روز مانند ببر زندگی کنی تا دویست سال مانند گوسفند بمانی «(۲۸)

#### کاخهای تیپو

معروفترین کاخ تیپو، کاخ لعل باغ (= باغ سرخ فام) در انتهای شرقی

جزیرهٔ سرینگاپتم بود که مدتی طولانی برپا نماند. خانم کلیو (۲۹) مینویسد که آن کاخ بسیار زیبا و کاملاً به رنگ سفید و طلایی بود! اما تیپو هرگز بعد از ۱۷۹۲م به خاطر در گیر بودن در جنگ های میسور علیه نیروهای انگلیسی در آن زندگی نکرد. (۳۰)

در انتهای غربی جزیره، در داخل قلعه، کاخ دیگری و جبود داشت که امروزه تنها بقایایی از آن باقی مانده است، اما قصر زیبای «دولت» هنوز پابرجاست. این قصر با باغ هایی به سبک باغ های کهن ایرانی و نهرهای پُر آب، کبوتر خانه و سردر هلالی شکل است. (۳۱)

### تيپو و سياست

تیپو مجاهد مردی آزادی خواه و سیاستمداری لایق بود. وی برای بیرون راندن نیروهای انگلیسی از خاک هند با بصیرت سیاسی و توانایی نظامی عمل . كرد و با دولتهاي مناطق مختلف هند مانند دولت نظام، مرهته، نيال، كشمير، جي پور، جو دهيور و کشورهاي ايران، عثماني، عدن، عمان و فرانسه، دست دوستی دراز کرد و سفیرانی به دربار آنان گسیل داشت ؛امًا تنها نابلیون آمادهٔ همکاری با وی شد، زیرا فرانسه در آن زمان با بریتانیا بر سر هند رقابت مستعمراتی داشت و به دنبال جای پایی در شبه قاره میگشت. به همین خاطر به کمک وی آمد و افسران خود را برای تربیت سپاه میسور به هند فرستاد. پیش از آن، در سال ۱۷۸۸م.، سفرای تیپو به نامهای محمد درویش خان و اکبر علی خان و محمد عثمان خان به دربار لويي شانزدهم رسيده بودند، اما آنان موفقيتي حاصل نکردند و در نتیجه نتوانستند اعتماد فرانسه را برای دریافت اسلحه و دیگر تجهیزات نظامی جلب کنند. (۳۲) بعدها انقلاب فرانسه که در همان سالی روی داد که تیپو نیمی از قلمروش را از دست داده بود، برای تیپو منبع خجلت زدگی به حساب آمد، زیرا وی نمی توانست خود را عمیقاً متقاعد کند با حکومتی همدردی نماید که با سر بریده شاه آغاز شده بود. (۳۳) با این وجود فرانسه و میسور متحد باقی ماندند. تیپو لختی صبر کرد تا زمان بگذرد؛ جمهوری خواهان زمانی که فرصت توجه به امور شرق را بافتند، خود را مشتاق داشتن روابط حسنه ای که همیشه بین فرانسه و میسور وجود داشت، نشان دادند. نتیجتاً نیپو درخواست اسلحه و نیروکرد.(۳۴)

### عنوان و شیوه زندگی تیپو

عنوان سلطان جزیی از نام او بود. (۲۵) زندگی وی شامل دو جنبهٔ مشخص بود: «اسلام دوستی» و «وطن پرستی». وی در طول حیاتش چهار بار با نیروهای استعمار جنگ کرد و هرگز به صلح با آنان و وطن فروشی راضی نشد.

### علم دوستی تیپو

تیپو امیری ادب دوست و با فرهنگ بود و به زبانهای فارسی، عربی، انگلیسی و فرانسه تسلّط داشت.(۳۶)

وی حامی عالمان، شاعران، ادیبان و مورّخان بود، تذکره معروف ریاض العارفین به دستور وی و توسط مولوی محمد اسحاق، شاعر دربار تیپو، تألیف شد. بیشتر از چهل و پنج کتاب از جمله: سلطان التواریخ، خلاصهٔ سلطانی، زاد المجاهدین، کتاب الاخبار، جواهر القرآن، جامع عباسی، انشای جعفری (در فقه شیعه) و فتح المجاهدین به دستور وی به نگارش در آمد. آثار پر ارزش دوران تیپو در کتابخانه های هند و لندن نگهداری می شود. نیز در همین دوره، نخستین روزنامه به زبان اردو انتشار یافت که برای لشکریان او در خصوص جهاد مطلب می نوشت.

## توصیف مورّخان از تیپو

مورخان بیگانه، به ویژه انگلیسیها، همواره شخصیّت او را ستوده و تحسین کرده اند. وی در امور مملکتی و دیپلماسی یدطولایی داشت؛ (۳۷) امور خارجه و داخلی و مالی و بازرگانی را شخصاً اداره می کرد. وزیر مالی در دوران او، «میر آصف» یا «دیوان» خوانده می شد. به خاطر احترام به هندوها، پُست وزیراعظم را به برهمنی هندو مذهب به نام پورینه، (۳۸) که قبلاً هم در دربار پدرش خدمت می کرد، سپرد. (۳۹) تعداد سربازان وی به صد و هشتاد هزار تن می رسید. دستهٔ نومسلمانان را «احمدی» یا «محمدی» می نامیدند؛ سپاهیان میسور را «زمره» و غیر آن را «غیر زمره» می گفتند. سواره نظام به «گروه اسلامی» میسور را «زمره» و غیر آن را «غیر زمره» می گفتند. سواره نظام به «گروه اسلامی»

شهرت داشت. بعدها نیروهای سپاهی را به سه گروه تقسیم کرد: قشون، رساله و جوق.(۴۰)

کرمانی می نویسد که تیپو سلطان ذهنی فعال و نبوغی عالی برای اختراع داشت؛ وی کشتی های مناسبی طراحی کرد و برای ساخت آنها از مس به جای آهن استفاده نمود؛ کرم ابریشم از خارج وارد کرد و بدین طریق موجبات ترقی صنعت ابریشم را فراهم نمود؛ مراودات بازرگانی را با اروپاییان از راه خلیج فارس و دریای سرخ (بحر احمر) رونق بخشید. از ایران، از طریق بندر هرمز مروارید وارد کرد و کارگاه های فراوانی از جمله کاغذ سازی، آلات موسیقی، سنگ تراشی و صنایع ظریفه برای جوانان دایر نمود. زمین ها را بین کشاورزان تقسیم کرد و مالیات فرآورده های کشاورزی را کاهش داد و در نتیجه بر تولید و رونق محصو لات کشاورزی افزود. (۴۱)

به گفتهٔ کرمانی، تیپو سلطان مردی متّقی و مؤمن بود و استعمال مشروبات الکلی را حرام می دانست. مجرمین را وامی داشت به عنوان جزا، درخت بکارند. سال هجری را بر مبنای بعثت نبوی (ص) قرار داد. اسامی دفاتر را به اسامی حسنی مزین کرد: دفتر غفار، دفتر رزاق وغیره. اسامی شهرها را با نامهای اسلامی تغبیر داد: بنگلور به دارالسرور، کولار به عظیم آباد، دیونهلی به یوسف آباد، سرینگاپتم به ظفرآباد وغیره. نخستین سرشماری به دستور وی در هند صورت گرفت. (۴۲)

### مسكوكات تيبو

به دستور وی سکّه هایی از جنس طلا، نقره ومس ضرب شد. کارگاههایی برای ضرب سکّه در شهرهای میسور، بنگلور، بدنور و کالی کت دایر کرد. روی یک جانب سکّه، « هو السلطان العادل الوحید» و سوی دیگر آن این مصرع فارسی نوشته شده بود:

مصوع:

دین احمد در جهان روشن زفتح حیدر است (۴۳)

سکه های زر را احمدی، صدیقی، فاروقی و راحتی می نامیدند و سکه های نقره را حیدری، عثمانی، باقری و جعفری (۴۴)

### اصلاحات اجتماعي

وی انجام بسیاری از رسوم اجتماعی هندوان راکه با سنّتهای اسلامی مغایرت داشت، مانند ازدواج یک زن با چند برادر یا شوهر (مثلاً در شهر کورک) یا قربانی انسان برای خشنودی اصنام را ممنوع اعلام کرد و برای آنها مجازات سخت قرار داد. همچنین صنایع ظریفه به ویژه جلدسازی در زمان وی رونیق بسیار یافت.

### كتابخانة تيبو

نشریه دینبورگ، چاپ ژوئیه ۱۸۰۹ می نویسد: فهرست توصیفی کتابخانهٔ شرقی مرحوم تیپو سلطان به اهتمام چارلز استوارت در سال ۱۸۰۹ م منتشر شد. استوارت نوشته است که بسیاری از کتاب های کتابخانهٔ تیپو توسط پدرش حیدرعلی تهیّه شده است. بعضی در خلال جنگ ۱۷۸۰م از قلعه چیتور (۴۵) به دست آمده است... تمام جلدها مجدداً در سرینگاپتم با نام های (مبارک) الله، محمد، فاطمه، حسن و حسین تزیین شده اند...و نام های چهار خلیفهٔ اول در چهار گوشه جلد آمده و در بالای جلد عبارت «حکومت توسط خداوند اعطا شده است» و در پایین «خداوند کافی است» آمده است و مُهر تیپو سلطان (۴۶)...

بعد از شهادت تیپو سلطان، افسران انگلیسی خانواده وی را به کلکته فرستادند و کلّبه لوازم و کتاب ها به کتابخانهٔ فورت ویلیم کلکته ارسال شد و نسخه های خطّی قرآن مجید، که گران بهاترین کتاب های مجموعهٔ سلطان بودند و از دستنوشته های اورنگزیب (۱۰۲۷ – ۱۱۱۸ هجری قمری) امپراتور بزرگ تیموریان هند، به کاخ ویندزر در لندن فرستاده شد. تخت مرضع و مطلاً و قالی های زربفت و شمشیرهای مرصع نشان و دیگر اسلحه های گران قیمت وی به موزهٔ لندن سیرده شد. (۴۷)

### عرس تيپو

به مناسبت سالگرد شهادت نیپو، هنوز مراسمی در زادگاهش، در سرینگاپنم ،در میسور برگزار میشود. (۴۸) مراسم با ورود دوستداران و شستشوی سه قبر در داخل آرامگاه وی آغاز میشود. به یاد وی موزه و

انستیتوی تحقیقات تیپو سلطان، در سال ۱۹۸۳م تأسیس شده است. (۴۹) این مرکز به جمع آوری و تهیّه عکس و میکروفیلم و ویدئوفیلم از تمام اشیای مربوط به حيدرعلي و تيپو سلطان مشغول است.

### پی نوشتها:

١. نسور النساء، ص ٢ ؛ دائرة المعارف

كمبريج هند، ص ١٠٩ و دهخدا ذيل حوف

٢. حيدر على خان، ص ١.

٥. دائرة المعارف كمبريج، ص ١٠٨ ۲۶. همان، ص ۴.

٤. نور النساء، ص ٣.

۷. کومانی ، ص ۲۰.

٨. نور النساء، همانجا.

٩. همانجا

١٠. كرماني، همانجا

١١. همان، صص ٨ - ٩.

١٢. همان، ص ١٩.

۱۴. حيدر على خان، ص ١.

١٥. تيپو سلطان حكمران ميسور، ص ١.

۱۶. کرمانی، صص ۲۵۸ - ۲۶۱

۱۷ .همان، صص ۲۶۶ - ۲۶۷، ندوی ، ص

۲۶ و حبيب، ص ۶.

۱۸ - بریتانیکای دانش آموز هند، ص ۸، ج

۱۹ - کرمانی، صص ۲۹۹ - ۳۰۱

۲۰ - بریتانیکا، همان ص ۱۶۰

۲۱ - کرمانی، ص ۳۸۷.

٢٣. تيپو سلطان حكمران ميسور، همانجا.

۲۴. همانجا

۲۵. تورالنساء، ص ٣.

۲۷. همانجا.

۲۸. عمانجا.

٣٠. داخل كاخ تيپو سلطان، ص ١.

٢١. همانجا.

٣٢. مقدمه بر تييو سلطان، ص ١.

٣٣.همان، ص ٥.

۲۴. همانحا.

٣٥. عرفان حبيب، ص ١٩٤.

۳۶. کرمانی، صص ۲۵۸ - ۲۶۱.

٣٧. عرفان، حبيب، صص ٢٠٠ - ٥٥.

٣٩. همان، ص ١١١؛ پورينه وزير اعظم

میسور، ص ۱.

۴۰. کرمانی ، ص ۴۹۸.

کتابها، ص ۲.

۴۱. کرمانی، صص ۳۹۸ - ۳۹۹.

۴۷. ممانجاها.

۲۲. کرمانی، ص ۴۰۰.

۴۸. عرس تيپو سلطان ، ص ١.

۴۳. سکه های تبیو سلطان ، ص ۱.

۴٩. ممانجا.

۴۴. عمانجا.

.40

۴۶. استوارت، ص ۴۸ به بعد و جلد

منابع و مآخذ:

١ - ندوى، محمد الياس ؛ سيرت نيو سلطان شهيد، حيدرآباد، مطبع محمدى، ت.ن.

۲ - كرماني، سيد مير حسين ؛ نشان جدرى، حيدرآباد، مطبع دارالكريم، ت.ن.

- 3 Irfan Habib; State and Diplomacy Under Tipu Sultan, India 2001.
- 4 Stewart, Charles; Descriptive Catalogue of the Oriental Library of the Tippo Sultan of Mysor, London 1809.
- 5 The Cambridge Encyclopedia of India, Edited by Francis Robinson,
   Cambridge 1989.
- 6 Student's Britanica India, vol.5, New-Delhi 2000.

#### Internet:

- 1 Tipu Sultan, the Tiger of Mysore;
- 2 Tipu Sultan;
- 3 Haidar Ally Cawn;
- 4 Tipu Sultan', Ruler of Mysore;
- 5 Tipu's Coinage;
- 6 Purniya, Chief Minister of Mysore;
- 7 Interior of Tipu Sultan's Palace;
- 8 Tipu Introduction;
- 9 Volume of Notes from Dr. John Hope's Lectures.

# كرداركاوهٔ آهنگر در شاهنامهٔ فردوسی

### چىدە:

در قرن چهاره هجری حکومت مستقل و خود متّکی سامانی در خراسان و فرارود به وجود آمدکه سربرستی دانشمندان و سخنوران معاصر را ارج قائل بود. به همین سبب رودکی «بخارا» را از حیث علمی همسان بغداد قلمداد کرده بود. شاهنامهٔ فردوسی در طول عمر بیش از هزار سالهاش دمساز جاودانهٔ ملت ایران وشریک غمها و شادی هایش بوده است. در پادشاهی جمشید در آن سوی اروند رود شاهی عادل به نام ، مرداس ، پسری داشت جاه طلب به نام ضحاک که به سودای مسند شاهی به مرگ پدر راضی می شود. بر اثر بوسهٔ ابلیسی به دو کتف ضحاک دومار كرسنه مي رويد. ماران غذا مي خواهند و غذايشان هر روزه مغز سر دو تين آدميان تشخیص داده می شود. دعوی خدایمی جمشید مردم را از وی آزرده خاطر کرده است. پس از شکست جمشید ضحاک به تصاحب تاج و تخت ایران موفّق می شود. دو جوان ایرانی به نام ارمایل و گرمایل در شمایل آشیز به قصر می آیند. ضحاک شبی 🗸 شوم ترین خواب زندگی را می بیند. مؤید سبب قیام فریدون را شرح می دهد، وی فرزند آبنین آزادهٔ ایرانی است. در همین اثناء داد خواه آهنگری که عمال پسر جوانش را گرفتند تا مغزش را خوراک ماران کنند و ازکاوه به خاطر نفوذش در بین مردم دلجویی میکند.اماکاوه پیش بند چرمیش را بر سر نیزه میکند که نمادی از رنج و درد مردم و مظهر این است که بزودی حکومت تبدیل خواهد شد. فریدون سفارش سلاح مخصوص برای کشنن ضحاک می دهد. او به عبادنگاه می رود و به ستایش یزدان یاک می پردازد. فریدون ضحاک را در غار تاریخ به میخ لعنت می آویزد. روزی که فریدون ضحاک را به بندکشید مردم آن را مهرروز و مهرگان خواندند. در مقاله از داستان باستانی به ویژه در صحنهٔ روانشناسی عمومی تحلیل خاصی صورت گرفته است.

非特殊

١ - عضو هيأت علمي دانشگاه آزاد اسلامي واحد جنوب تهران.

در زمان خلفای راشدین حکومت اسلام حکومتی مذهبی بود و در زمان امویان حکومت اسلام یک حکومت سیاسی شد و شمشبر و تعصب به جای عدل و پرهیزکاری به میان آمد. دولت اموی برای برتری عرب و حفظ نژاد عرب بسیار می کوشید و برای انتشار زبان عربی در ممالک اسلامی تلاشهای بسیاری می کرد تا آنجا که مصر قبطی و شام رومی و عراق کلدانی تدریجاً به ممالک عربی تبدیل شدند. ایرانیان در دوران سلطه بنی امیه تحقیر فراوان دیدند تعصب نژادی فرزندان ابوسفیان، ملّت آزاده و نژادهٔ ایران را به واکنش واداشت. تا آنجا که در عین اعتقاد به شریعت اسلام و حقانیتش به نبرد با نفوذ سیطره جویانه اعراب برخاستند.

سرزمین پهناور خراسان بعد از سالها سلطهٔ اعرابی که به عنوان عامل و والی از طرف خلفای بنی امیه و بنی عباس به کشتن و کندن و سوختن مشغول بودهاند، در قرن سوم تکانی به خود می دهد و با ظهور حکومت سامانی نفس راحتی می کشد. مؤسس این سلسله ایرانی امیر اسماعیل سامانی است. مسلمانی که حساب دین را از نژاد و قومیت جدا می داند و به عمارت و ساختن آمده است نه غارت و سوختن.

قرن چهارم مقارن با جلوس نوهٔ امیر اسماعیل سامانی به نام امیر نصر برتخت پادشاهی است. وزیر و درباریان وی همه از دانشمندان صاحب فضل و فضیلت هستند. مردان آزاده ای که از فیض محضورشیان شهر «بخارا» پایتخت سامانیان جلوه و شکوهی گرفته است و در مقابل بغداد پایتخت عباسیان به عنوان مرکز تازه فرهنگ ایرانی و معارف اسلامی قد علم کرده است.

او در عین اعتقاد به شریعت مقدّس اسلام، اهل فضل و تحقیق را محترم می دارد و قلمرو گسترده حکومتش جولانگاه متفکّرانی است که می کوشند باافکار خود بر وسعت معارف اسلامی بیفزایند و مردم خراسان را از تعدّیات غارتگرانه دربار عباسی نجات بخشند.

در این دوره دو شیوه تفکری که سالها در جهان اسلام مقابل هم ایستاده بودند کارشان به جدال می کشد. از این دو جریان فکری یکی زاییدهٔ فکری خلفای بنی امیّه است که چون پیامبرگرامی اسلام از میان قوم عرب برخاسته، مردم غیر عرب را گنگ و زبان بسته می خوانند و هر عربی را بر عجم فضیلت

مینهند. اگرچه آن عرب بی نصیب از تمدن و معرفت باشد و این عجم مفسّر برجستهٔ قرآن.

در مقابل این طرز تفکّر اندیشهٔ دیگری هم هست که فضیلت را منحصر به تقوا می داند و ابرانی و تازی در نظرشان یکسانند پس ایرانیان در زیر این عَلَم گرد هم می آیند تا ریشهٔ این نژاد پرستی را از جهان اسلام بر اندازند. داستان قیام ابومسلم خراسانی و انتقال حکومت از بنی امیه و آل مروان به خاندان عبّاسی نتیجهٔ برخورد این دو شیوه تفکّر است و شکوه خلافت عباسی در دوران هارون و مامون نتیجهٔ مستقیم دخالت ایرانیان آزاده در حکومت بغداد می باشد.

نصر بن احمد فرهنگ پرور است و به کرامت انسانی حرمت می نهد. همان کرامتی که تاج فرخنده اش لگدکوب تعصّب نژادی خلفای بنی امیه گشت. دربار نصر بن احمد مرکز دانشمندان برجسته وشاعران آزاده و روشنفکران آزاداندیش است درباری که وزیرانش، بزرگانی چون بلعمی و جیهانی اند و شاعرانش شهید بلخی و رودکی؛ درش به روی همه متفکّران عالم اسلام از هر طریقت و مذهبی گشوده است؛ بی هیچ خشونتی و تعصّبی، از سنی حنفی گرفته تا شیعهٔ معتزلی. از مبلغان بنی عباس گرفته تا داعیان خلفای فاطمی که همه پرستندگان الله اند و امت رسول الله.

امیر نصر با تأسیس یکی از بزرگترین کتابخانه های جهان در پاینخت سامانیان و ایجاد محیط امنی برای جلب دانشمندان و متفکّران، شهر بخارا را به مقامی می رساند که رودگی به هیچ دغدغهٔ خبالی، نغمهٔ پیروزی سر می دهد که «امروز به هر حالی بغداد بخاراست» کار آزادی و آزادگی به جایی می رسد که دفیقی نرانهٔ «می خون رنگ و کیش زرتشتی» زمزمه می کند بی آنکه نیغ جلاد بر گردنش فرود آید، و رودگی با قصیده «مادر می را بکرد باید قربان» صحنهٔ زیبایی از شکوه دربار سامانیان پیش چشم خلایق می گسترد، بی آنکه گرفتار لعن و نفرین شود. و حاصل این شیوهٔ حکومت و این آزادی اندیشه و بیان، هجوم نفرین شود. و حاصل این شیوهٔ حکومت و این آزادی اندیشه و بیان، هجوم متفکران به آن سرزمین و رواج بحثهای علمی و فلسفی و فقهی می باشد.

این گونه است که قرن چهارم و پنجم از وجود برجسته ترین متفکّران و دانشمندان و شاعران و ادیبان زینت می گیرد و از پر تو تلاش ایران دوستانهٔ این شاهان است که دربار محمود غزنوی با وجود چهار صد شاعر بر دستگاه رقیبان

فخر می فروشد، و هر گوشهٔ سرزمین خراسان تبدیل به دانشگاهی اسلامی و مؤسسهای تحقیقانی دور از هر تعصّب و تقیّدی می شود.

در دورهٔ استبدادی پس از سامانبان به یادگذشتهٔ ایران باستان افتادن و با نظم شاهنامه نسل جوان ایرانی را با سوابق درخشانش آشنا کردن و قهرمانی چون رستم و شاه رعیت پروری چون کیخسرو را در مقابل دیو مردم خواری چون افراسیاب قرار دادن و مردم را به شیوهای غیر مستقیم به مقایسه و داوری کشیدن و ایرانیان را متوجه انحطاط نسل و آشفتگی روزگارشان کردن، جز مبارزه با سلطهٔ ترکان و اعراب چه هدفی می توانست داشته باشد؟

فردوسی در نامهٔ رستم فرخزاد به برادرش به عنوان پیشگویی سردار ایرانی وضع زمانه را این گونه مجسم میکند:

ز دهقان و از ترک و از تازیان نسژادی پدید آید اندر میان نه دهقان نه ترک و نه تازی بود سخنها به کردار بازی بود زیان کسان از پی سود خویش بجویند و دین اندر آرند پیش

همین امر سبب تحریک طبع ستم ستیز مودم آزاده برای مقاومت در برابر ظلم و ستم اعراب شد، و زیباترین جلوهٔ این مقاومت در عالم ادبیات جلوه گر شد و شاهنامهٔ فردوسی یادگار چنین دورانی است. از همه زیباتر رندی دهقانزادهٔ طوش است، در اهدای شاهنامه به دربار محمود غزنوی. اهدای اثری لبریز از حماسه و مفاخر ایرانی به پیشگاه سلطان قدرتمندی که مشروعیت حکومنش بسته به تأیید عباسیان بغداد است، زیباترین شاهکار رندانهٔ فردوسی است. او چنین مجموعهای را در لفاف مدحی برای «جهاندار محمود شاه بزرگ» پیچید و میان درباریان با جرأت و جسارت خواند و این گونه دانسته و سنجیده قدم در راهی گذاشت که عاقبتش آوارگی و تنگدستی بود.

او داستانهای اسطورهای ایسران باستان را منجموعهای دلنشین و حکمت آمیز و عبرت آموز دیده است که هم بازگفتنش در آن روزگار سیاه تسلط اعراب و ترکآن بر سرزمین ایران، خدمتی وطن دوستانه بود و هم به پارسی سرودنش ضامن دوام زبان فارسی و حفظ استقلال فرهنگ ایرانی و هم به بهانه داستان سرایی مجالی مناسب برای انتقال تجارب اجتماعی پیشینیان در زبان رمز و کنایه بود.

داستانهای اسطورهای (۱) جوهر فرهنگ و معارف ملی است و عصارهٔ تجارب هزاران ساله قومی. هر شاخ و برگ از روایات اسطورهای حاصل تجربیات تلخ و شبرین گذشتگان است، که لعاب افسانهای بر آن کشیده شده است.

مردی که از فحوای کلام و اشعارش حکمت می تراود با تسلط اعجاب انگیزش بر معارف عصر خود مطمئناً می دانست که از دوش آدمیزاده مار نمی روید و می دانست که موجودی به اسم دیو و پری وجود خارجی ندارد. امّا این را هم می داند که می تواند حقایق تلخ را در لفاف افسانه ای شیرین بپیچد و در کام مردم زمانه نهد و در پناه افسانه سرایی پیام خود را به ذهن بیدار و اشارت شناس نسلهای آینده منتقل کند.

شاهنامه در طول عمر بیش از هزار سالهاش دمساز جاودانهٔ ملت ایران و شریک غمها و شادی هایش بوده است. ایرانیان در این هزارهٔ پُرفراز و نشیب بی هیچ تصنّعی و تبلیغی این شاهکار حماسی را سند افتخارات ملی خود دانسته اند و هرگونه و دسته ای فراخور فهم و اقتضای حالش آن را خوانده است. گروهی شبهای سرد و طولانی زمستان را با خواندن سرگذشت پهلوانان گرم و کوتاه کرده اند و جماعتی دیگر با نقل داستانهای باستان محفل قهوه خانه ها را حال و رونق بخشیده اند.

گاه ادبیات پر هیمنه اش ضربه های تنبک مرشد را در گود زور خانه دلنشین کرده و زمانی نقش رستم و دیو سپید در و دیوارها را زینت داده است. از یکسو رجزهای پهلوانان خون شرف و حمیّت در عروق جوانان این سرزمین جوشانده است و از سوی دیگر وصف قیام کاوه در ظلمات ستم، نور امیدی بردلهای افسرده تابانده است. گاه تأملات حکیمانهٔ فردوسی در اثنای داستانسرایی طبع افسانه پسند خلایق را به تفکّری عبرت آموز کشانده است و گاه اندرزهای خردمندانه اش مددکار ذهن پند آموز پیران گشته است. گنجی که فردوسی برای ایران و ایرانی بر جای گذاشته تنها تاریخ و روایات داستانی و فردوسی برای ایران و ایرانی بر جای گذاشته تنها تاریخ و روایات داستانی و

۱ - اسطوره از یک واقعیت پیدا می شود و گاه انعکاس واقعیت است. در واقع اسطوره گزارهای است نمادین یا تجریدی از واقعیت. (ضحاک، ص ۱۹).

اساطیری ایران قدیم نیست، بلکه در حقیقت فرهنگ ایران از آغاز تا پایان قرن چهارم هجری با تمام مظاهرش میباشد.

> به یکسان روشن زمانه مدان دگر بر ره رمز معنی سرد

تواین را دروغ و فسانه مدان ازوهر چه اندر خور د با خرد

### حماسة كاوة آهنگر

پس از طهمورث (۱) دیوبند نوبت پادشاهی به فرزندش جمشید (۲) رسید. جمشید در مراسم تاجگذاری به شیوهٔ شاهان گذشته خطابهای خواند:

منم - گفت - با فرّه ایزدی همم شهریاری همم مؤیدی بدان را زبد دست کوته کنم (۳)

و با قبول دو منصب شهریاری و مؤبدی به سودای قدرتی مضاعف متحمّل مسئولیتی سنگین می شود که پیش از آن وظیفهٔ سرکوبی اشرار و دفع متجاوزان و حفظ امنیت به عهده شاهان بود. وی برای رفاه رعیت به اختراع و ترویج صنعت نشاجی می پردازد و به مردم نخ ریسی و بافتن پارچه و دوختن لباس را می آموزد و کم کم به فکر تنظیم روابط اجتماعی می افتد و طبقات جامعه را مشخص می کند تا افراد هرگروه منحصراً به همان کار موروثی خود پرداخته و راه افزون طلبی ها برنامجویان بسته گردد. پس مردم جامعه را به چهار گروه تقسیم می کند (۲): ۱ - گروه آثوریان یا پرستندگان ۲ - مردان جنگ و پاسداران تقسیم می کند (۲): ۱ - گروه آثوریان یا پرستندگان ۲ - مردان جنگ و پاسداران

۱ - طهمورث دیوبند: پس از هوشنگ به پادشاهی رسید. رشتن پشم و دوختن جامه و اهملی کردن چهار پایان را به انسان آموخت و بر دیوان مسلّط شد. (حماسه سرایی در ایران ؛ ص ۴۱۸).

۲ - جمشید: پسر طهمورث بود نخست آلات جنگ را ساخت. و ذوب آمن را آموخت. (حماسه سرایی در ایران ؛ ص ۴۲۴).

۳ - كلُّيهٔ ابيات از شاهنامه فردوسي (بر اساس چاپ مسكو) تصحيح سعيد حسيديان انتخاب شده است.

۴ - طبقات چهارگانه: ۱ - کاتوزیان (پرستندگان) ۲ - نیساریان (جنگجویان) ۳ - ونسودیان (کشاورزان)، ۴ - اهنو خوشی (دست ورزی). در حماسه سرایی در ایران، ص ۴۲۴. طبقات چهارگانه به این صورت ذکر شدهاند.

تاج و تخت شهریاری ۳ - دهقانان صاحب آب و زمین که همّت والایی دارند و تن به خدمت دیگران نسپارند و به آزادی و آسایش زندگی گذارند. ۲ - طبقهٔ تهیدستان که برای گذران زندگی خدمت دیگران کنند، از پی روزی جان کندن و عرق ریختن شبانه روزی مشخصه خاص اینهاست و اینگونه حد و مرز هر طبقه را معین و نظام طبقاتی تزلزل ناپذیری ایجاد میکند.

در پناه نظم نوین و به یاری قدرت مطلقی که به دست آورده شروع به سازندگی میکند به کمک نیروی دیوان به استخراج معادن می پردازد مملکت را نوانگر و مردم را ثروتمند میکند و به زندگی مردم رنگ تازهای می بخشد، پزشکی را می آموزد و پاسدار سلامت مردم می شود. شهرها را آباد می کند و رفاه رعبت را به عهده می گیرد و با ترویج صنعت کشتیرانی پهنهٔ دریاها را نیز به قلمرو قدرت خود می افزاید. زمین و اقیانوسها در دست اوست، پس به فکر أسمانها مي افتد. نيروي مهار شده ديوان را چون باد سليماني در خدمت موكب شاهانه مے گیرد.

> همه کردنیها چو آمد به جای به فرکیانی یکی تخت ساخت چــو خــورشيد تـابان مـيان هــوا جهان انجمن شد بر آن تخت او به جمشید بر، گوهر افشاندند چنین جشن فرخ ازآن روزگار

ز جای مهی برتر آورد پای چه مایه بدو گوهر اندر شناخت نشسته بسرو شساه فسرمان روا شگفتی فرومانده از بخت او مسران روز را روز نبو خواندند به ما ماند ازآن خسروان پادگار

جمشید کشور را به آبادی و رعیّت را به رفاه کشانده است و آرامش و امنیت در همه جا حاکم است. او در عین شاهی، آدمیزاده است و در نهاد آدمیزادگان غروری هم نهادهاند. غرور سلطنت کارش را به تکلّف و نجمّل می کشاند. مملکت آرام و روزگار بر وفق مراد جمشید می گذرد. دوران طولانی آرامش و اطاعت و رفاه و بي مرگي در دياري كه پيش از آن دستخوش آفتها بوده است، فرا مى رسد.

چنین سال سیصد همی رفت کار جهان سر به سرگشت او را رهی سران مملکت و مقرّبان سلطنت، کاری نداشتند جز مدح ذات مبارک و دعا به

ندیدند مرگ اندر آن روزگار تشت جهاندار بافرهي

دولت شهریاری کردن. فرمانروایی با آن قدرت و هوشمندی بازیچهٔ هوس و چاپلوسان درباری می شود، و خود را نماد دانایی و برتری انسانی آسمانی می پندارد و علاوه براینها خود رایگانهٔ روزگار در قدرت، شکوه، خرد و همهٔ خصلتهای برجسته می پندارد. پس گرفتار غرور و خود پسندی می شود و خود را به مقام خدایان منسوب میکند و خود را آفریدگار می خواند، جهان چنان شده است که او خواسته. نگاهی به تخت جواهر نشان و نگاهی به قامت خم شده چاپلوسان درباری ونگاهی به رعیت خاموش می افکند و واپسین قدم را به سوی پرتگاه سقوط برمی دارد و هوای خدایی به سر میزند و خود را یگانه شاه جهان می خواند پس بخت از او بر می گردد.

> حنر در جهان از من آمد پدید بزرگی و دیسهیم شاهی مراست

یکایک به تخت مهی بنگرید به گیتی جزاز خویشتن را ندید چنین گفت با سالخوردهٔ مهان که جز خویشتن را ندانم جهان چو من نامور تخت شاهی ندید که گوید که جز من کسی یادشاست؟

دعوى خدايي همان وسقوط قطعي همان ؛ با ادعاي خدايي، فرّه ایزدی (۱) (جز با قبول و حمایت ملّت نمی تواند باشد) از جمشید فاصله می گیرد و سنگ بنای پیدایش ضحاک، در حقیقت همان منیت جمشید است. پادشاهی که کشور را سامانی بخشیده است بر تخت غرور و خود پسندی می نشیند و ایران زمین دستخوش آشوب می شود. ترس و نفرت، هراس و بی اعتمادی سایهٔ خویش را بر مردم افکنده است و سقوط جمشید دیر یا زود یک واقعیت خواهد بود.

> چو این گفته شد فر یودان ازوی منی چون به پیوست با کردگار به جمشید بر تیره گون گشت روز

بگشت و جهان شد ير از گفت وگوى شکست اندر آورد و برگشت کار همى كاست أن فر كيتي فروز

۱ - فُرّه ایزدی: ( عنایتی خدایی شاهان و دانایان دینی را) فرّ در اوستا خورنه در معنی نیروی جادویی شاهان. به نظر فردوسي: همان تأبيدات الهي است كه شامل حال رهبران عدالتخواه و خدمتگزار بشریت نظیر انبیاء و امیران آرمانی دادگر خدا ترس و وظیفه شناس می شود. (قلمرو ادبیات حماسی ص ۱۱۱)۔

در گوشهای از قلمرو شاهنشاهی جمشید در آن سوی اروند رود در دیار تازیان شاهی عادل و مهربان به نام «مرداس، شاه قبیلهٔ خویش است. یکی مردبود اندر آن روزگار (۱)

مرداس پسری داشت جهانجوی و جاه طلب به نام ضحاک (۲) ملقب به بیوراسب که صاحب ده هزار اسب زرین ستام تکاور بود. ضحاک بر خلاف پدر از عواطف انسانی و فضایل رعبت پروری بینصیب است و لبریز از غرور جوانیست، و شیطان که در کمین اوست در هیأت شخصی خیرخواه به سراغ او می رود:

چنان بد که ابلیس روزی پگاه بیامد بسان یکی نیک خواه
دل مسهتر از راه نسیکی بسبرد جوان گوش گفتار او را سپرد
و او را برای رسیدن به تخت پادشاهی به وسوسهٔ قنل پدر دچار میکند.
چو ضحاک بشنید اندیشه کرد ز خون پدر شد دلش پر ز درد

به ابلیس گفت: این سزاوار نیست دگرگوی کین از در کار نیست

سرانجام ضحاک تسلیم وسوسهٔ شیطان می شود و به سودای مسند شاهی به مرگ پدر راضی می شود. پس شیطان در مسیر راه او چاهی می کند و مرداس پیر، بی خبر از دامی که در راهش نهفته است در چاه سرنگون می شود و ابلیس با استفاده از سیاهی شب چاه را پر می کند و هیچکس از قضیه آگاه نمی شود و مرید سر سپرده اش به تاج و تخت می رسد و بر مسند پدر را به راحتی تکیه می زند:

پس ابلیس، وارونه آن ژرف چاه به خاشای پوشید و بسترد راه به چاه اندر افتاد و بشکست پست شد آن نیک دل مرد یزدان پرست ضحاک که تازه مزهٔ قدرت شاهی را چشیده است آمادهٔ فداکاری وفرمانبری ابلیس است پس این بار ابلیس است پس این ابلیس در هیأتی تازه بر وی ظاهر می شود، در لباس آشپزی با سلیقه و خوش ترکیب و سخنور به قصر می آید و

١ - دشت سواران نيزه گذار: سرزمين تازيان .

۲ - ضحاک: چون ده هزار اسب داشت او را به پهلوی بیوراسب می خواندند. نام ضحاک در اوستا
 اژی دهاک است. اژی در معنی مار و دهاک در معنی موجودی اهریمنی.

اختیار مطبخ (۱) سلطنتی را در نقش سمبلیک آشپز ضحاک به دست میگیرد: چو بشنید ضحاک بنواختش ز بهر خورش جایگه ساختش کلید خورش خانهٔ پادشا بدو داد دستور فرمان روا

با اینکه مردم از گیاهخوارانند ابلیس با نقشهٔ سنجیدهای به تهیّهٔ خورشهای گوشتین (۲) می پردازد و بر آن است که ضحاک را به گوشتخواری عادت دهد، پس به فراهم ساختن غذاهای گوناگون و خوشمزه از گوشت پرندگان و چرندگان می پردازد و با این کار ضحاک را به دایره گوشتخواران می کشاند تا لب و دندان جوان را با لذت کشتن و خوردن آشناکند و در حقیقت این گونه رموز سرکوب زیردستان را به ضحاک می آموزد خدمات ابلیس اندک هم نبود او کباب را بر سفرهٔ شاهانه نهاده تا ضحاک به لذت کشتن و خوردن پی ببرد، تا دریابد چه حکومت بی دغدغهای می توان با کشتن اندیشمندان آزاده و غارت رعایای ستم پذیر و درهم کوفتن اقتصاد مملکت، داشت.

سرانجام در مقابل خدمات خود افتخار بوسه زدن بر شانهٔ شاه را درخواست میکند. ضحاک ساده لوح سخن ابلیس را می پذیرد، پس با غرور شاهانه کتف خود را برهنه میکند و افتخاری بدان عظمت به چنین خدمتکار می دهد در حالیکه از افکار نهانی او چیزی نمی داند و نمی داند که چه نقشه ای برای او کشیده است و ابلیس که روزها به انتظار این لحظه است فرصت را غنیمت می شمرد:

ببوسید و شد بر زمین ناپدید کس اندر جهان این شگفتی ندید بوسه منحوس او ضحاک راگرفتار بلایی درمان ناپذیر و جاودانه می کند، از جای بوسه ها دو مارگرسنه می روید ابلیس وسوسهٔ قدرت را در جسم و جان ضحاک می کارد، ضحاک مارها را می برد تا از وسوسهٔ قدرت برهد اما آنها دوباره می رویند، او می خواهد به همان حکومت پدر و سواری و شکار و عشق و حال بسنده کند، اما بیهو ده است:

۱ - آشپزخانه: در این سطوره رمز دستگاه امنیتی و تبلیغی است که دو بازوی پر قــدرت حکــومت را تشکیل میدهند. (فریدونیان... ص ۵۷)

۲ - تا این زمان خوردنیها از رستنیها بود و گوشت خورده نمی شد. (قلمرو ادبیات ... ص ۲۸).

چو شاخ درخت آن دو مار سیاه بر آمد دگر باره از کتف شاه

طبیبان دارو تجویز می کنند بی اندک اثر و کمتر خاصیتی و سرانجام می فهمد که ماران بر دوش او جاودانهٔ تاریخند. با همهٔ قدرت و توان، خود را در برابر این پدیدهٔ عجیب ناتوان می بیند زمان به سرعت می گذرد و ماران گرسنه غذامی خواهند و پزشکان در مقابل آنها ناتوان، عجیب این است که این ماران فذامی خواهند و پزشکان در مقابل آنها ناتوان، عجیب این است که این ماران و از درون ضحاک سر برداشته اند چیزی از درون او تبدیل به مارانی شده است و این ماران چیزی می خواهند از جنس آدمی تا به ضحاک آسیبی نرسانند. وسوسهٔ قدرت را هیچ طبیبی نمی تواند معالجه کند و فقط قدرت می تواند آن را متوقف کند. این بار ابلیس در هیأت پزشکی متخصص و مسیحا نفس بر ضحاک طاهر می شود و چاره و دوای درد ماران را به او می گوید:

خورش ساز و آرامشان ده بخورد نباید جنزین چارهای نیز کرد به جز مغز مردم مده شان خورش مگر خود بمیرند ازین پرورش

و غذای ماران مزاحم را مغز سر آدمیان می داند و می گوید بریدن ماران راه چاره نیست باید آنها را غذای مخصوص خوراند و بلای ماران علاج ناپذیر است و مداوای او جنبه تسکین دارد و مسکن آزارشان، مغز مردان جوان (۲) است و بس.

چرا این ماران باید مغز جوانان را بخورند؟ می تواند اشارهای به تبلیغات دستگاه حکومتی و شستشوی مغزی جوانان باشد و کسانی که با این روش فریب نمی خورند مار دیگر با ترور و شکنجه و امثالهم به خدمتشان می رسد. مشخص است که در ایران باستان هم چون روزگار ما نیروی تعقّل و قدرت خلّاقه بشر را از مغز می دانستند، و جباران زمانه برای تحکیم موقعیت و توسعه قلمرو خود به مبارزه با مغزها و اندیشه ها می پرداخته اند.

دعوی خدایی، مردم را از جمشید آزرده خاطر کرده است و او را از مردم

۱ - مار در همیشه سمبل پلیدی و زشتی بوده است. در باره نقش سمبلیک ماران: چبزهایی از تسیل پاگون سرداران و واکسیل نظامیان، و تحت الحنک دستار و طاق شال رومی سخن میگویند، همهٔ این علامتها نشانهٔ قدرت است. (فریدونیان ص ۶۰).

۲ - مزدان جوان: در واقع نیروی متفکّر و مبارز و جنگجویی که می توانست مخالف هم باشد.

جدا. او دیگر خود راکسی از جنس آدمیان و برگزیده ملّت خود نمی داند. ملّت نیز پیوند مهر از او می گسلد و قدرت مرکزی متزلزل می شود. شاهان و فرمانروابان سرزمینهای تحت امر جمشید سر به طغیان بر می دارند و در جستجوی شاهی دیگر رو به سرزمین تازیان مینهند و ضحاک را به شاهی برمیگزینند و خود را از چاله می اندازند و از مار به افعی پناه می برند.

از آن پس بسر آمد ز ایسوان خموش پدید آمد از هر سوی جنگ و جوش

سيه گشت رخشنده روز سييد گستند پيوند از جمشيد

برو تسیره شد فره ایردی به کری گرایید و نابخردی

بزرگان ایران چون می شنوند در سرزمین تازیان پادشاهی اژدها پیکر است به سراغ او می روند، شستشوی مغزی مردم که «مارهای» تبلیغات چی ضحاک به راه انداخته اند سبب می شود تا این مظهر هراس و وحشت را بر جان و مال خود مسلّط کنند و مردم نیز که ظلم و استبداد جمشید را دیده بودند، می پذیرند زیرا که وصف مرداس خدا ترس مهربان را شنیده اند و با این فکرکه پسر نیز چون پدر است در اوج ظلم و ستم زماني كه چشم به روشنايي افق فردا دارند از چالهٔ غرور جمشیدی برآمده و در چاه جنایت ضحاکی معلّق می مانند:

ورا شاه ايران زمين خواندند

به شاهی برو آفرین خواندند

ضحاک جوان با مارهای روییده بر شانههای خود، که در آرزوی پادشاهی جهان بود پایههای حاکمیت خویش را استوارتر میسازد، دعوت سران ایران را می پذیرد و به سوی ایران می آید تا ایران زمین را تحت فرمان خویش قرار دهد. پس سپاه عظیمی فراهم و به قرارگاه جمشید حمله می کند. جمشید در مقابل مخالفت مردم هر مقاومتي را بي حاصل مي بيند و ترک تاج و تخت و مملکت میگوید و سرانجام به دست مأموران ضحاک گرفتار می شود وبی آنکه مجال سخن گفتن داشته باشد به حکم ضحاک،بدن با اره دو پاره شدهاش بر خاک ذلّت می افتد و دفتر زندگی اش برای همیشه بسته می شود، و ضحاک مالک بلا منازع تاج و تخت ایران است و فرمانروای بی رقیبان جان و مال مردمی که با پای خود به سراغش رفتهاند و با دست خود تاج شهریاری بر سرش نهادهاند، بر تخت شاهی مینشیند و با جلوس منحوس او همه چیز رنگ می بازد و همه كارها وارونه مي شود:

يسراكنده شدكام ديوانگان هنر خوار شد، جادویی ارجمند نسهان راستی، آشکارا گزند به نیکی ترفتی سخن جـز بـه راز

نهان گشت كسردار فسرزانگسان شده بسر بندی دست دینوان دراز

اساس حکومت ضحاک بر فریب خلایق است. در قلمرو چنین حکومتی چشمه هنر می خشکد، فرزانگان و آزاد اندیشان کنج عزلت مینشیند، دیوان بر اقتصاد کشور مسلّط میشوند و به بدی و ناپاکی مردم را غارت میکنند. شجاعت و دلاوری خوار است و فریب و ریا نقد رایج بازار می شود. حکومت وحشت با خونریزیهای بی دریغ مردم را می ترساند و دروغ و ریا فرزندان خلق ترس و وحشتند. خاندانهای حکومتگر در رأس حکومت در اندک مدتی چنان ثروتهای افسانهای می اندوزند که در هیچ دورهای بر ایشان میسر نبود. اکنون ضحاک مسلط است و کامروا و تنها مزاحم رامش و کامش وی، دو مار برکتف رسته اویند. ضحاک همچنان به شستشوی مغزی و مخ خوری جوانان از طریق دستگاههای تبلیغانی خود ادامه می دهد و آنهاکه تحت تأثیر تبلیغات او واقع نمی شدند و به مخلفت بارژیم اژدها فش می پردازند سر از آشپزخانه ابلیس در مي آورند. ماراني كه خوراكي جز مغز تازه جوانان نمي پسندند. مردم اسير دست ضحاک هستند و ضحاک اسیر دست ماران بر دوش و به عبارت دیگر موکلان عذاب ابدی. در چنین حال است که فردوسی می گوید: ۱ به نیکی نبودی سخن جز به راز ۱۱

خوراک روزانه ماران مغز دو جوان است، اشتهای سیری ناپذیر ماران ضحاک، روزگار مردم را سیاه کرده است. اما فریادی از مردم بر نمی خیزد. برای مبارزه با دو تبلیغاتچی و امنیتی ضحاک به دو فرد نیاز است. پس دو نجیب زادهٔ ایرانی به نام ارمایل و گرمایل در شمایل آشپز به قصر می آیند و از هر دو قربانی یکی را نجات میدهند، ارمایل و گرمایل، در حقیقت دستگاههای ضد تبلیغاتی وضد اطلاعاتی و امنیتی را در بین مردم سازمان می دهند. این دو نجیب زاده که از شم آینده نگری خوبی هم برخوردارند باکار تبلیغی بر روی جوانان مأموریت خویش را انجام میدهند و جای چنین کاری هم همان آشپزخانه یعنی مرکز نبلیغات ایدئولوژیک و دستگاه امنینی است. پس سعی میکنند با نفوذ در

سازمان اطلاعات و امنیت ضحاک از هر دو نفر یک نفر را از شر دستگاه تبلیغاتی و امنیتی ضحاک برهانند و اینگونه به جمع آوری نیرو می پردازند وهمین جوانان از کام اجل جسته انبوه می شوند و سرانجام برای یاری ایران بر می خیزند

ضحاک در شبی شومترین خواب زندگی خود را می بیند: جوانی با گرزی گاو سر به جنگ او آمده است. او را از کاخ شاهی بیرون می راند و در دماوند کوه به زنجیر می کشد. این کابوس نیمه شبی ضحاک را گرفتار ترسی جنون انگیز می کند سرآسیمه و پریشان از خواب بر می خیزد در حالی که چنگال مرگ برهستی اش چنگ انداخته، لحظه ها سیاه و سنگین شده اند قدرت و شکوه پادشاهی وی به پایان خود نزدیک می شود. با احضار مؤبدان و خوابگزاران، ابلهانه، کوس رسوایی خود را به صدا در می آورد و مژدهٔ سقوط خود را به گوش جهانیان می رساند. خوابگزاران نیز پیام آور زمزمه های دلنشینی برای او نیستند. از فریدونی سخن می گویند که می آید و تاج و تخت پادشاهی او را سرنگون می سازد. جنون قدرت و تلقین چاپلوسان درباری کار ضحاک را چنان ساخته است که خود را صاحب فره ایزدی می پندارد و آدمکشی های خود را اجرای فرمان الهی می داند و بالحن حق باجانب می گوید:

بدو گفت ضحاک ناپاک دین چرا بنددم از منش چیست کین

خواب ضحاک در حقبقت آرزوی افسانه پردازان وتصویر گران تاریخ است. ضحاک مدتها قبل از پایان پادشاهی خود توسط همین خواب فهمیده بود که دشمن اصلی او کیست و چگونه حکومت هزار ساله او را پایان می دهد. (۱)

مؤبد سبب قیام فریدون را شرح می دهد که به خونخواهی پدر است و به مناسبت کشته شدن گاوی که او را شیر خواهد داد، کشتار جوانان صاحب مغز سلب امنیت و آسایش رعیت، مسلط کردن دیوان بدکاره بر جان و مال مردم، نتیجهٔ مسلمش در هم ریختن کارها و تباهی اقتصاد مملکت است. گاو بر

۱ - تعیین سرنوشت ضحاک با تمسک به خواب و رؤیا برای او می تواند به سبب اعتقادات مردم آن دوران هم باشد. باور مردم به آسمان و تقدیر را فراتر از اراده انسانها ویا روند قانونمید زندگی و تاریخ به شمار آورد.

مایهای (۱) که هم بار میکشد و هم شیر میدهد مظهر مشخص برکات اهورایی است و جز اقتصاد و بنیهٔ مالی مملکت چه می تواند باشد؟

ضحاک برای تغییر سرنوشت به جستجوی فریدون می پردازد تا مثل همه ابلهان روزگار به جای رفع علت به دفع معلول بپردازد. سرانجام فریدون، سمبل دلهایی که مشتاق زندگی هستند و بر چهرهٔ مرگ مهر نفرت نشاندهاند، متولد می شود و از نیروی جادویی شاهان (فر) بهرهمند می شود.

او متولد می شود، چون زندگی باید ادامه داشته باشد و تاریخ باید به حرکت خود ادامه بدهد و ضحاک نمی تواند جلوی این رود خروشان را بگیرد، و گاو بر مایه نیز قدم به عرصهٔ هستی می نهد. مأموران دژ خیم ضحاک در هر کوی و برزنی در جستجوی فریدون و گاو برمایه هستند.

پدر فریدون آبتین (۲) آزاده ایرانی است که به کین ضحاک کمریسته است و جلادان مردم شکار در طلب او گرم جستجو. مرگ آبتین زندگی همسر و فرزندش فریدون را دستخوش تحولی هراسانگیز میکند و فریدون را از گذشته اش جدا میکند و در این جهان پر آشوب تنها و بی هویت رها میکند.

۱ - گاو برمایه: در فرهنگ هند و ایرانی از جمله معانی گاو «زمین» است که به کرات در ودا و بندرت در اوستا به کار رفته است. گاو برمایه استانی زرخیز از استانهای کشور است که از دیگر استانهای کشور آب و هوای بهتری دارد.

همان گاو کش نام بر مایه بود زمادر جداشد چو طاووس نر به هر موی بر تازه رنگی دگر

این ناحیه مدنی پس از تولد فریدون از کشور جدا شد. و به عنوان مرکز مخالفین حکومت قرار گرفت. گاو بر مایه نامی است که مخالفین حکومت ضحاک به این بخش از کشور دادهاند (فریدونیان... ص ۹۳).

۲ - آبتین: آنچه را فرزانگان با مغزشان از آغاز می فهمند تودهٔ مردم از طریق شکم گرسته تجربه کرده و خیلی دیر درک میکنند، زمانیکه فقر و یاس و نکبت و فساد هستی شان را تباه کرده است. پس به سراغ مغز فرزانگان و روشنفکران و شکم گرسنه مردم می رود و این مسئولیت به عهده آشپزخانه یعنی سازمان امنیت گذاشته می شود. سازمان امنیت مغز کوب و دستگاه تبلیغات مغز خور که به جای نان و عده و و عید به خورد مردم می دهد. پس آبتین در حین مبارزه به دست افراد ضحاک کشته می شود.

در ازدحام بی عاطفه شهربیم جان، ریشهٔ جوانمردی را خشکانیده است. اگر از مردانگی و صفا نشانی باقی مانده باشد در سینهٔ آرام روستاهای دور افتاده است. پس مادر کودک را در آغوش میگیرد و ترک شهر و دیار میکند. این گریز شاید کنایه ای باشد از نابسامانی زندگی شهریان و خفقان حاکم بر پایتخت ضحاک فریدون از شیر گاو برمابه (پایگاه ترویج تمدّن و فرهنگ ایرانی) رشد میکند و ضحاک در جستجوی فریدون وگاو برمایه است. و سرانجام گاو را یافته و میکشد.

بیامد ازآن کینه چون پیل مست
همه هرچه دید اندرو چارپای
سبک سوی خان فریدون شتانت
به ایاوان او آتش اندر فگند
فرانک بدو گفت کای نامجوی
تو بشناس کز مرز ایاوان زمین
ز تخم کیان بود وبیدار بود
پدر بد توا، و موا نیک شوی

مران گاو بر مایه را کرد پست
بیفگند و زیشان بپرداخت جای
فراوان پیژوهید و کس را نیافت
ز پای اندر آورد کاخ بلند
بگویم ترا هر چه گفتی بگوی
یکی مرد بد نام او آبسین
خردمند و گرد بی آزار بود
نبد روز روشن مرا جز بدوی

ضحاک با تصرف کشور و در اختیار گرفتن خزانه و سپاه، کمر به کین ایرانیان بسته است مغز جوانان (۱) را طعمهٔ ماران ساخته و ریشه تعقّل و تفکر را از بین برده است. باکشتن جوانان و آزادگان، قلمرو جمشید را به قبرستانی سرد و خاموش مبدّل کرده است و تخم خشم و غضب را در دل مردم می کارد.

باکشتن گاو برمایه و درهم شکستن خانه ها به جنگ سنّت و فرهنگ ایران رفته است و اکنون دم از فرّه ایزدی می زند. که آوازهٔ فریدون به گوشش رسیده است و از انفجار غضب ملت بردبار بیمناک است و تحقق کابوس و حشت انگیز خود را نزدیک می بیند، پس چاره جویی می کند و کار را به جایی می رساند که

۱ - در اینکه غذای ماران بر آمده از دوش او باید حتماً مغز جوانان باشد راز و رمزهایی وجود دارد که از جهتی نمادی است از رفتار حکام خود کامه و ستمگر تباریخ که به منظور هموار کردن راه سلطه جوجویی و استبداد و زورگویی خود نخست به سراغ جوانان میروندو موانع راه قدرت طلبی خود را با شستشوی مغزی و یا کشتن جوانان و از بین بردن مغزشان که کانون تفکر و اندیشههای انقلایی و ظلم ستیز آنان است، هموار میسازند. (قلمرو ادبیات حماسی، ص ۱۱۱).

شگفت آمدش کان سخنها شنید

بخوبي بحبتند يسيونداو

مخالفان خود را دیو مردم می خواند، در چنین شرایطی همه آرزومند سقوط او هستند حتی آنان که کار گزاران دستگاه او هستند. پس به این فکر می افتد که: محضری به امضای سران ملک و حافظان نظام برساند که جز راستی سخنی بر لب بر نیاورده است و از عدالت سر مویی فرو گذار نکرده است و این گونه می خواهد که رأی اعتماد دوباره بگیرد:

زبیم سپهبد همه راستان بر آن کار گشتند همداستان بر آن محضر اژدها ناگزیر گواهی نوشتند برنا وپیر

و ناگهان ستم دیدهای زبان به اعتراض میگشاید:

خروشید و زد دست بر سر ز شاه که «شاها، منم کاوهٔ داد خواه یکی بسی زبان مرد آهنگرم ز شاه آتش آید همی بر سرم»

این خروش دادخواهی آهنگری است که حکومتیان، جوانش راگرفته تا مغزش را خوراک ماران کنند. پس سعی در جلب نظر کاوه (۱) می کند. از این حرکت جسورانه، حیرت زده بر خود می لرزد ضحاک از خطر شورش و توطئه آگاه شده است پس فرزند او را از کشتن معاف می کند و از کاوه به خاطر نفوذش در بین مردم دلجویی می کند. تا جلوه ای از عطوفت ضحاکی را به چشم خلابق کشانده باشد.

سپهبد به گفتار او بسنگرید بسدو بساز دادنسد فسرزند او و از کاوه می خواهد تا سند را گواهی کند.

و از کاوه می خواهد تا سند را گواهی کند. کاوه محضر را می خواند:

چو بر خواند کاوه همه محضرش سبک سوی پیران آن کشورش

خروشید کای پای مردان دیو

نسباشم بدین محضر اندر گوا نه هرگز بر اندیشم از پادشا

خروشید و بر جست لرزان ز جای بدرید وبسیرد محضر به پای

کاوه خروشان و فریاد کنان از دربار ضحاک بیرون می رود در حالی که جمعیت عظیمی بیرون مجلس منتظر بازگشت کاوه هستند.

خروشان همی رفت نیزه به دست که: ۱۱ی نامداران یزدان پرست

۱ - کاوهٔ آهنگر: می تواند نمادی برای روح سازش ناپذیر یک ملّت در تاریخ باشد. او مظهر ملّتی است که ظلم و ستم را تحت هیچ شرایطی نمی پذیرد و سرانجام بر ظالم می آشوید.

کسے کے حاوای فریدون کند

دل از بند ضحاک بیرون کند بيوييد، كين مهتر أهرمن است جهان أفرين را به دل دشمن است »

کاوه پیش بند چرمینش را بر سر نیزه میکند نمادی از رنج و درد مردم که بزودی به مظهر حكومت تبديل خواهد شد. فرياد كاوه آب حياتي است كه برگورستان خاموش مردگان پاشیده می شود و طلسم اهریمنی ضحاک در هم می شکند، دردمندان همدل مي شوند و همدلي ها گسترش مي يابد و مقاومتها را ايجاد و مقاومتها تنشها را در بين مردم مي افزايد كينه شديد مردم نسبت به ضحاك و دستگاه جهنمی او سبب حمایت از فریدون می شود، و ضحاک در آتش نفرت مردم گرفتار می شود. سیل جمعیت از کوی وبرزن به سوی کاوه سرازیر می شود و در اطراف علم كاوياني حلقه مي زنند و به همراه او به راه مي افتند و به سراغ فریدون می روند. انبوه جمعیت و اهتزاز چرم پارهٔ آهنگری او را به قیام مي خواند.

سخن را ز هر کس نهفتن گرفت فريدون سبک ساز رفتن گرفت برادر دو بودش دو فوخ ممال از و هـر دو آزاده مهتر بسال

فریدون قبل از حرکت به برادران خود سفارش سلاح مخصوصی برای کشتن ضحاک می دهد و آنها برای تهیه گرزگاوسر به سراغ آهنگران می روند. گرز آهنینی که محصول بازوان هنرمند طبقه کارگر و گروه متخصصان است و این گرز به شکل سرگاو بود. به عبارتی شکل و شمایل این گرز در واقع نشانه گاو برمایه (همان ناحیهای که مرکز قیام فریدون بود)گاو می تواند نمودار جامعهٔ کشاورزی و مظهر اقتصاد تولیدی کشور باشد. و این سلاح جدید در پیروزی نهایی تأثير تعيين كننده دارد.

فریدون به همراه انبوه جمعیت به عبادتگاه می رود و به ستایس یزدان پاک می پردازد و از او باری می خواهد و سحرگاه در غیاب ضحاک به کاخ او حمله و کاخ را تصرف می کند. قدرت مادی و نظامی مملکت را در دست می گیرد. مردم سالها جور بیگانه کشیده، مشتاق هم وطنی نژاده و شهریاری آزادهاند.

ضحاک با سپاه گرانش به شهر میرسد و از بیراهه به کاخ شاهی میرود و با فریدون درگیر می شود و به جنگ تن به تن می پردازد و فریدون او را اسمبر می کند و به فرمان سروش غیبی که می گوید بگیر و در بندش کش و بگذار تا خلایق پوچی کارش را و بطلان جادویش را ببینند و با شکنجه ماران گرسنهاش روزگار بگذارند - مارانی که دیگر نصیبی از مغز جو انان ندارند - و فریدون چنین می کند. سروش غیبی به او می گوید جز چند نفر امین با خود نبرد و به تاخت او

را ببرد تا کسی از مخفیگاه ضحاک آگاه نشود، و ضحاک را در غار تاریخ به میخ لعنت ابدی می آویزد. (۱) چرا فریدون ضحاک را نکشت؟ اگر فریدون با فرود آوردن آخرین ضربه به زندگی شوم ضحاک خاتمه می داد بعید نبود که طرفدارانش بعدها از او قهرمان نسازند.

فریدون ضحاک را در غاری که بنش ناپیداست مخفیانه و دور از چشم مردم زندانی می کند. آیا این غار بی انتها تونل زمان نیست؟ آیا این غار بی انتها تونل تاریخ نیست؟ ضحاک و نظام ضحاک در طول تاریخ باید زنده بماند و در بند کردنشان بیشتر جنبهٔ تبلیغی دارد ومخفیانه است. چه بسیار در طول تاریخ و در تونل زمان بند او را بگشایند و امثال او فردا و فرداها در نقطه دیگری به قدرت برسند و این سیستم جهنمی را بر مردم مسلط کنند. ضحاک و مارانش همواره زنده اند تا باز در جای دیگری علم شوند. هر چند که ضحاک در بند است امّا ابلیس آزاد است، در کنار هر کسی جا خوش می کند تا فرصتی بدست بیاورد و دوباره خود را نشان بدهد.

فریدون می داند که حال و هوای جنگ چه آشویی در کشور ایجاد کرده است. تحریک ضحاکیان به یک تحرّک نظامی دیگر، به فریدون هشدار می دهد که جانب بزرگان و ضحاک سازان را نگه دارد و زیاد تند نرود و به ثمره چپاول آنها ومال و منالشان چشم ندوزد. سران سپاه به بهانه دفع دشمن چه اعمالی مرتکب می شوند و کسی یارای دم زدن ندارد که دشمن در برابر است و وطن در خطر. پس نخستین فرمانش خلع سلاح است و بازگرداندن امنیت و فانون پس خبر خاطر شکستگان می پردازد و دلجویی آزردگان.

بیا تا جهان را به بد نسپریم نباشد همی نیک و بد پایدار سخن ماند از تو همی یادگار فسریدون نسرخ فسرشته نبود به داد و دهش یافت آن نسیکویی

به کوشش همه دست نیکی بریم همان بِهٔ که نیکی بود یادگار سخن را چنین خوار مایه مدار ز مشک و ز عسنبر سرشته بود تو داد و دهش کن فریدون تویی (۲)

۱ - روزی که فریدون ضحاک را به بند کشید مودم مهر روز و مهرگان خواندند و آن روز را عید گرفتند و جشن برپای داشنند( تاریخ الامم و الملوک ص ۱۰۱ - ۹۸)

۲ - این ابیات در شاهنامه مسکو در (ج ۱ ص ۲۵۱ - ملحقات) قرار دارد.

# منابع و مآخذ:

- ١ برگزيدهٔ داستانهاي شاهنامه؛ احسان يار شاطر، انتشارات ارمغان، چاپ اول، تهران، ١٣٧٨.
- ۲ پژوهشی در شاهنامه ؛ حسین کریمان، به کوشش علی میر انصاری، انتشارات سازمان اسناد ملی ایران، چاپ اول، تهران، ۱۳۷۵.
  - ٣ تاريخ ادبيات ؛ ذبيح الله صفا، ج ١، انتشارات فردوس، چاپ دهم، تهران، ١٣٤٩.
  - ۴ جاذبه های فکری فردوسی ؛ احمد رنجبر، انتشارات امیر کبیر، چاپ سوم، تهران ۱۳۷۹.
  - ۵ حماسه سرایی در ایران ؛ ذبیح الله صفا، انتشارات امیر کبیر، چاپ پنجم، تهران ۱۳۶۹.
- ۶ زندگی و مرگ پهلوانان در شاهنامه ؛ محمد علی اسلامی ندوشن، تهران: دانشگاه تـهران،
- ۷ سیری در شاهنامه اندر کشف رمز ضحاک ؛ محسن فرزانه، چاپ گوته، چاپ اول، تهران، ۱۳۶۹.
- ۸ شاهنامه (گزارش ابیات و واژگان دشوار)؛ عزیز الله جوینی، ج ۱، انتشارات دانشگاه تهران،
   چاپ اول، ۱۳۷۵.
- ۹ شاهنامهٔ فردوسی (بر اساس چاپ مسکو) ؛ سعید حمیدیان، ج ۱، دفتر نشر داد، چاپ دوم،
   تهران، ۱۳۷۴.
  - ١٠ ضحاک مار دوش ؛ سعيدي سيرجاني، چاپخانه بهمن، چاپ دوم، تهران، ١٣٤٨.
    - ۱۱ ضحاک ؛ على حصورى، نشر چشمه، چاپ اول، تهران، ١٣٧٨.
- ۱۲ ضحاک در چشم انداز یک تعبیر ؛ اشکان آویشن، انتشارات نگاه، چاپ اول، تهران، ۱۳۶۹
- ۱۳ فریدونیان، ضحاکیان و مردمیان ؛ جواد جوادی، چاپ بهمن، چاپ اول، تهران، ۱۳۷۰.
- ۱۴ قلمرو ادبیات حماسی ایران ؛ حسین رزمجو، ۲ جلد، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، چاپ اول، تهران، ۱۳۸۱.
  - ۱۵ کاوه و ضحاک ؛ بهداد، چاپ بهمن، چاپ اول، تهران، ۱۳۷۴.
  - ١٤ گزند باد؛ عطاء الله مهاجراني، انتشارات اطلاعات، چاپ اول، تهران، ١٣٤٩.

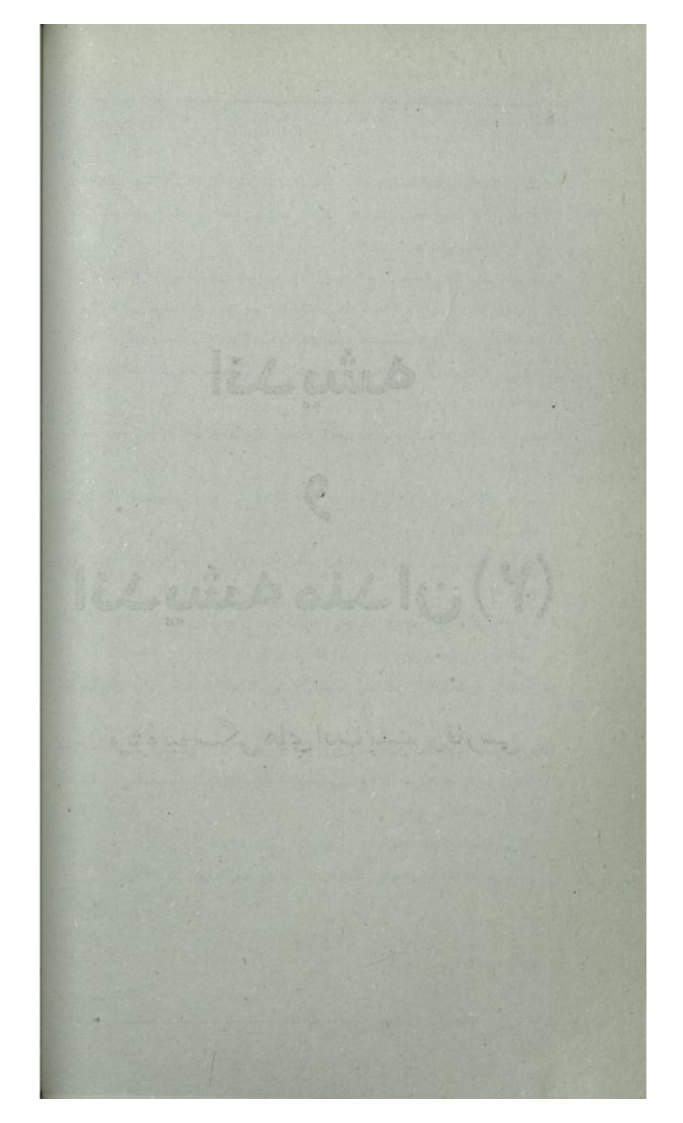
李华华华

اندیشه

9

اندیشه مندان (۲)

ویژهٔ پیوستگیهای ادب پشتو و فارسی



# تأثير ونفوذ فارسى بر زبان پشتو

### چکیده:

زبان فارسی بنا به استعداد ذاتی خود مردم شبه قاره هند و پاکستان را، چنان تحت تأثیر قرار داده که به نظر می رسد اصلاً زاییدهٔ همین سرزمین است. پشتو زبانان از لحاظ شیوهٔ زندگی، آداب و رسوم در زمرهٔ ملل آسیای میانه به شمار می روند. نفوذ فرهنگ ایران بر ملل آسیای میانه از قرنهای متمادی به چشم می خورد. دو زبان فرماسی و سانسکریت دو عنصر اساسی در زبان پشتو محسوب می شود. ده ها ضرب المثل فارسی به همان کلمات اصلی فارسی در زبان پشتو مورد استفاده قرار می گیرند. آن گونه که در سطح شبه قاره علامه اقبال موجب ترویج زبان فارسی گردید در منطقهٔ شمال غربی مرزی شبه قاره پشتو سرایان نامی نظیر خوشحال خان ختک، اشرف خان هجری، عبدالقادر ختک و دهها نفر دیگر به فارسی سرایی نیز روی آردند و در شعر فارسی از استادان ادب نظیر سعدی، حافظ، خسرو و دیگران تتبعاتی کردند. اصناف گوناگون سخن غزل، رباعی، مثنوی و قصیده در پیروی از شعر فارسی در شعر پشتو مورد استفاده می باشد که در آن اغلب شعرا، اصطلاحات، تشبیهات و استعارات و پژهٔ فارسی را به کار می برند.

#### 泰华华

زبان شیرین فارسی میراث دیرپایی است از نیاکان و پیشینیان ساکن فلات پهناور ایران که در مسیر تحوّلات، فراز و نشیبها و دگرگونی های زیادی را پشت سر نهاده و تطوّرانی در جهت تکامل یافته تا به شکل امروزی خود رسیده است. زبان فارسی در راستای حیات خویش بخصوص بعد از نفوذ فرهنگ اسلامی آثاری پُر ارجی در زمینه های ادب، هنر، فلسفه و عرفان و سایر شاخه های علمی، فلسفی، عرفانی پدید آورده که از نظر درجهٔ اهمیت در زمرهٔ ارزش های مهم مدنیّت بشری به شمار می آید. ۱

زبان فارسی در واقع مظهر بخشی از تاریخ درخشان مردم شبه قاره هند و

<sup>\* -</sup> استادیار گروه فارسی دانشگاه پیشاور

پاکستان است که بنا به استعداد ذانی و درونی خود آن دیار را آن چنان تحت تأثیر قرار داده که به نظر می رسد اصلاً زاییدهٔ آن آب و خاک می باشد. از طرفی چون فارسی زمانی زبان رسمی نیز بوده توجه خاص اقشار مختلف آن سرزمین پهناور به آن امر طبیعی بود و فراگیری آن نیز برای پیشرفت مهم و ضروری تلقی شده است. ۲

به گفتهٔ یکی از صاحب نظران ایران و شبه قاره هند و پاکستان دارای فرهنگ مشترکی می باشند. بنابراین باید دارای روابط محکمی نیز باشند و همین وحدت و اشتراک فرهنگی است که سبب استوار ترین دوستی ها در طول تاریخ بین کشورهای شبه قاره و ایران شده است. به طوری که همواره بهترین دوستان ایران نیز مردم شبه قاره بو دهاند و هستند چه در حالی که خاک ما در طی قرون بارها از شمال و شمال غرب توسط قبائل زرد پوست و رومبان و اعراب و همسایگان شمالی مورد تاخت و ثاز قرار گرفته است.

در لابهلای، تاریخ زبان فارسی در هند و پاکستان میبینیم که تا اکنون بیش از دویست و پنجاه (۲۵۰) جلد کتاب در این باره تدوین و تألیف شده است.

اهمیت زبان فارسی در شبه قارهٔ هند و پاکستان پیدا است. همچنین نفوذ گستردهٔ زبان فارسی در جوامع مختلف شبه قاره هندو پاکستان به حدّی بوده است که اولین روزنامه فارسی به نام حبل المتین در کلکته به مدیریت سید جلال الدین کاشانی انتشار می یافت.

هم اکنون در اکثر دانشگاه های هندو پاکستان کرسی زبان و ادبیات فارسی وجود دارد مانند دانشگاه های علی گره لکهنو، دهلی، بمبئی، زبانهای نوین اسلام آباد، حیدرآباد، لاهور، پیشاور، کراچی و غیر آن. ۳.

برای زبان فارسی در گوشه و کنار صدها کتاب لغت نوشتهاند و تقریباً هشتاد در صد آن در هند و پاکستان تألیف شدهاند. زیراکه بیش از هفت صد سال زبان فارسی در شبه قاره زبان رسمی دربارهای مختلف آن سرزمین بوده که زبان غارسی در شبه قاره زبان رسمی دربارهای مختلف آن سرزمین بوده که زبان یک دیگر را نمی دانستهاند. ناچار مردمی که زبان فارسی زبان مادری شان نبوده است، نیازمند به کتاب هایی بوده اندکه ما در نتیجهٔ غفلت، خویش را از آن بی نیاز می دانسته ایم. آشکار است که این کتابها حاجت ما فارسی زبانان ایران را تأمین نمی کند. زیرا به دست اشخاص محقق به همهٔ رموز و پیچ و خمهای زبانی آشنا باشند فراهم نشده است و آنگاه درمیان فارسی دانان هند برخی از تعبیرات و ترکیبات و تلفیقات زبان فارسی رایج شده که در ایران معمول نبوده. آ

میانه به شمار می روند. در آسیای میانه فرهنگ ایران خیلی قدیمی دانسته

می شود که اثرات آن بر همهٔ کشورهای همسایه نمایان می باشد. لذا پشتون ها تا قرن ها زیر سایهٔ دولت ایران مانده و زبان فارسی همواره برای پشتونها به طور زبان رابطه بوده به خاطر این اثرات زبان و ادب فارسی بر فرهنگ پشتون ها بیشتر می باشند.

سانسکرت و فارسی دو عنصر اساسی زبان پشتو است. پشتو از هر دو استفاده کرده و این استفاده بدین سبب است که سانسکرت و فارسی هر دو وابسنگی به گروه آریایی دارد و منابع فارسی و پشتو متجانس و متحد الاصل میباشند. زبان پشتو خودش هم یک شاخه ذیل زبان آریایی محسوب می شود. از این لحاظ استفاده از زبان فارسی برای پشتو از فهم و ادراک خالی نیست.

به حیث مجموعی رابطهٔ قلبی پشتو زبان ها با ایرانی ها همواره بوده، گاه به شکل روحانی گاه به شکل تجاری یا ادبی، به همین نسبت بر همه بخش زندگی ایشان، فرهنگ نفوذ عمیق دانسته است. ما در حدود زبان محبت و گفتگو بر چند امثال اکتفا می کنیم؛ مثلاً:

مدعى سست، گواه چست

غم نداری بُز بخر

یک نشد دو شد

عصای پیر به جای پیر

این ضرب المثلهای فارسی در زبان پشتو رواج دارد. ۵

در مناطق مختلف شبه قاره خانواده هایی وجود دارد که افراد آن باهم به فارسی تکلم میکنند. جالب اینکه در چترال پاکستان زبان فارسی تا ۱۹۵۵م زبان اداری بوده.

زبان فارسی زبانی است که در هند و پاکستان باعث ترویج تعلیمات اسلامی گشته و بیشتر فلاسفهٔ اسلام و پیشوایان دین اسلام به زبان فارسی آثاری نوشتهاند.

اقبال برای ملت ایران مفهومی خاص دارد. زمانی که استعمار گران خارجی برای گستردن سلطهٔ خویش کمربستند تا فارسی را از شبه قاره بزدایند و شبه قاره را به قول خودشان از وضع ارتجاعی رهایی بخشند، اقبال مصلح قدم در راه نهاد و ایران نادیده آثازی جاویدان به فارسی از خود به یادگار گذاشت. او عصارهٔ تلاشل و کوشش هزار سالهٔ مسلمانان شبه قاره بود که بیش از هر جا از ایران الهام گرفت و به ایران عشق ورزید. در اشعار نغز و پیر مغز او بیش از هرکجای دنیا نام آشنای مناطق ایران چون تهران و تبریز و اصفهان و شبراز وغیره به چشم می خورد.

مرا بسنگر که درهندوستان دیگر نسی بینی برهمن زادهای رمز آشنای روم وتبریز است

وی شیفتهٔ خداوندگاران شعر وادب فارسی است و جا به جا درکلمات موزونش از آنها یاد میکند.

گهی شعر عراتی را بخوانم گهی جامی زند آتش به جانم <sup>۶</sup>

این اعجاز زبان فارسی است که به هر جای که رسیده طبقات مختلف جامعهٔ آن سرزمین را تحت تأثیر خود قرار داده است و در نتیجه گواهی نامه شبرینی و همه گیری لازوال خود را از آنها به دست آورده است. همچنین می بینیم که زبان فارسی کوه ها و تپههای سخت و سنگین و دور افتاده واقع در انتهای شمال غرب شبه قاره را نیز با ذوق زیباشناسی آشنا ساخته است. در این رابطه می توانیم از شعر فارسی شاعر معروف زبان پشتو خوشحال خان ختک نام ببریم که می گوید: ۷

چرا خوشحال را پُرسی که چونی مگر از چهرهٔ او مبرهن نیست

میدان اصلی خوشحال خان ختک زبان پشتو است و وی به عنون شاعر پشتو شهرت جهانی دارد ولی می بینیم سرچشمه بینش و دید و فکر خوشحال خان زبان و ادبیات فارسی است. بدین جهت وقتی دقیقاً به شعر پشتوی وی می نگریم به اثرات عمیق شعر فارسی بر شعر پشتوی آن شاعر شهیر پی می بریم. به طور مثال شیخ اجل سعدی می گوید:

> گر نبیند به روز شپره چشم چشم آنتاب را چه گناه و خوشحال می گوید:

> بنا پیرک که حینی تنبستی دتمز کوم خلال خطر دی ترجمه: اگر خفاش از او فرار کند آفتاب چه خطا دارد.

> > شيخ سعدى:

دیوانه باش تا غم تو دیگران خورند کان را عقل بیش، غم روزگار بیش خوشحال خان:

راشه ليون شه چيي د نور خلق غم خورشيي

خوچی هوبنیاری کمری غم به لادرباندی زورشی ترجمه: دیوانه شو تا دیگران غم ترا بخورند و اگر بخواهید از عقل بیشتر استفاده بگیرید به غمت نیز بیشتر خواهد بود.

حافظ شیرازی:

ما در پیاله عکس رخ یار دیده ایم ای بی خبر ز لذت شرب مدام ما خوشخال خان :

تل دپاره د صورت نقش پکینی کموره کسه د نسته آئسنه د زره زنک نسه ده ترجمه: اگر آیینه دل تو زنگ نخورده می توانید همواره در آن یار را ببینید. عرفی:

صد سال مى توان بىه تىمنًا گريستن

عرفی اگر به گریه میشر شدی وصال خوشحال خان :

زه خوشحال که خپل مئن په ژلما مومم له ژلما به پسی نکمرم سترکمی اوچی ترجمه: اگر خوشحال بتواندمعشوق خود را با گربه کردن به دست بیاورد چشمان خود را هبچگاه پاک نخواهد کرد.

سعدى:

که دانیا اندر آن حیران بماند

به نادان آن چنان روزی رساند

خوشحال خان:

نادان د ملک خبنتن کا دانا هسی ورته کوری دغه پوهه د چانه ده پری سبحان پوهیزی بس ترجمه: (خدا) نادان را صاحب ملک و جایی داد میکند و دانا با حسرت نگاه میکند و این فقط خداست که می تواند این واقعیت ها را پی ببود.

خسرو:

در محبت چون زن هندی کسی مردانه نیست سوختن بر شمع مرده کار هر پروانه نیست خوشحال :

چه په يار پسى روغ خان سيزى په اور كنبى زه پسه دارسم ميئن يم د هندوانو ترجمه: اينكه جان خود را زنده با يار خود در آتش مى اندازد و در نتيجه مى سوزد من عاشق اين رسم هندوان هستم.

از مطالعهٔ تاریخ ادبی و اجتماعی و سیاسی به نظر می رسد که زبان فارسی نه فقط یک زبان مقدس و دبنی تلقی می گردد، بلکه برای به دست آوردن مقام دنیوی نیز وسیله ای بوده است. بدین جهت هرکس که به گونه و شکلی با علم و ادب و انشاء و شاعری رابطه ای داشته است، زبان فارسی را حتماً یاد می گرفت بلکه به وضوح می توان گفت که زبان فارسی سرچشمهٔ علم و دانش تلقی می گردید.

زبان فارسی در سر تا سر شبه قاره تا قرن ها منبع و سرچشمهٔ علوم متداول بوده و همچنین در فرهنگ آن دبار برای خود مقام شامخی به دست آورده بود، این واقعبت به اثبات می رسد که از نظر جغرافیایی، تاریخی، مذهبی و فرهنگی ایالت مرزی شمال غربی (سرحد) و ایران هزارها سال در یک رشته ناگسستنی با یک دیگر پیوند دارند. این پیوند بر زبان و ادب و فرهنگ و تمدّن ایالت سرحد اثراتی گذاشته است که محو نخواهد شد. همچنان که از هزارها سال پیش تا اکنون امواج وقایع گونه گون هم نتوانسته است آن را نابود سازد و می بینیم که زبان ایرانیان یعنی فارسی با پشتو آشناتر و نزدیک تر می باشد. و همچنین پشتو تأثیر شاعران زبان فارسی را بیشتر در خود دارد.

از نظر تاریخی از دیرباز پشتون ها با ملت ایران روابط گستردهای دارند، به

ویژه از زمانی که قشون محمود غزنوی، شهاب الدین غوری، ظهیر الدین بابر، احمد شاه ابدالی و نادر شاه از تنگه خیبر تا درون کشور پاکستان وهند را جولانگاه خود ساختند. پشتون ها در بیشتر شئون زندگی شان تأثیری پذیرفتند که در لغات و کلمات زیر دلیل آنها می باشد با اغلب مصادر زبان فارسی و ادامه افعالی که از آن ساخته می شود. از زبان پشتو با تغیر خیلی عادی و غیر مهمی به کار برده شده است.

|             |            | Marie Control of the Control |             |
|-------------|------------|------------------------------|-------------|
| مصادر فارسى | مصادر پشتو | امر ونهي فا                  | ارسی و پشتو |
| خوردن       | خولمال     | بخور                         | نخور        |
| خنديدن      | خندل       | بخند                         | مخند        |
| شمردن       | شميرل      | بشمر                         | مشمر        |
| گشتن گ      | گرحیدل     | برس                          | مرس         |
| رسيدن       | رسيدل      | بكار                         | مكار ^      |
| پختن        | پخول       |                              |             |
| گرفتن       | گيرول      |                              |             |
| كاشتن       | کارل       |                              |             |

## لغات دیگری

| جلد    | جلد   | ديوال | ديوار     |
|--------|-------|-------|-----------|
| فنا    | فنا   | حای   | جای       |
| جفا    | جفا   | رنح   | رنج       |
| جور    | جور   | حآدر  | چآدر      |
| مهی    | ماهی  | اس    | اسب       |
| روژه   | روزه  | پلن   | پهن       |
| پکیر ا | فقير  | پلار  | پدر       |
| جلسه   | جلسه  | شپه   | <b>شب</b> |
| جسم    | جسم   | نوم   | نام       |
| جزا    | جزا ا | پام   | فهم<br>آب |
| جنس    | جنس   | اوبه  | آب        |
| جهاد   | جهاد  | نحور  | خواهر     |
| جهل    | جهل   | زيات  | زیاد :    |
|        |       | حاضر  | حاضر      |

این نتیجهٔ تأثیر زبان فارسی در ایالت مرزی شمالی غربی (سرحد) پاکستان بوده است که بیشتر شعرای زبان پشتو به زبان فارسی نیز شعر سرودهاند. در این رابطه می توانیم از خوشحال خان ختک، اشرف خان هجری، عبدالقادر خان ختک، معز الله مهمند، مصری خان، قاسم علی خان آفریدی، میان نعیم، صفی الله، ارباب عبدالرحیم، محمد زمان خان ختک، دوست محمد کامل وغیر آنها اسم ببریم. همان طوری که ما سراغ داریم تعداد شعرای فارسی زبان در ایالت سرحد به پنجاه می رسد.

زبان پشتو که از هر نظر تحت تأثیر زبان فارسی در آمده در فن شعر این ناثیر به درجهٔ اعلی می رسد. غزل، رباعی، مثنوی و قصیده وغیر آن در پیروی از شعر فارسی به وجود آمد. و شعرا همان اصطلاحات، تشبیهات و استعارات در شعر به کار می بردند که خاصهٔ زبان فارسی می باشد.

شاعر شهیر زبان پشتو خوشحال خان ختک که در زبان فارسی نیز شعر سروده است، در شعر پشتوی خود ابتکار تازهای را به وجود آورده است که در نیجهٔ آن در دامن شعر فارسی به وجود آمده است. و آن ابتکار این است که ایشان قافیه ها و ردیف های پشتو را آن چنان با مهارت کامل و قشنگی در شعر فارسی خود در آورده که احساس می شود که اگر خوشحال خان این کار را نمی کرد از طرف وی یک نوع بی عدالتی با شعر فارسی تلقی می گردید.

بگرد کوی تو گشتن مراد زمادی (مال من است)

بود که روی تو بینم که کعبه مادی (من) است

من این جمال تراکی مثال دریابم

که خود مقابل تو از ماه و مهر پیداری (به وجود آمده است)

منم که غیر ترا در جهان نمی بینم

خلاف نیست خریدار حق تعالی دی (است) ۱۰

در غزلی دیگر در آغاز و پایان هر بیت کلمات پشتو را به کار بردهاند که

حسن عجیبی به شعر فارسی بخشیده

تا رئیل قندو نبات و شهد یک جا دیده ای

(تو می گفتی) آری آری آن دهان و آن لبان و آن وئیل (گفتن) (همواره صبح تا شب) تل سبا بیگاه آه و ناله و فریاد ماست بر دل سخت نشد تأثیر زاری و ژرل (زاری و گریه کردن)

نمونه اشعار اشرف خان هجري :

ساتی بده پیاله کنون موسم گل است بلبل هسزار نخمه موزون دهد به گل آمد بستی به بساغ بدو گفتم ای نگار

هنگام نسو بسهار هسوای هسواگل است مطرب چرا خموش مگر چشم او گل است حقاکه نیزد روی تسو ورد چسن قبل است گفتم مکان او خم گیسوی کاکل است گسفتا مسیار دست رخم معدن الست در بند شاه هند یکی رشک بلبل است ۱۱ گسفتا شسده نسزار کسجا نقطهٔ دلت گفتم گلی زباغ رخت بر چینم مها گفتا غزل زکیست، ختک گفتمش، دلا نمونه اشعار عبدالقادر خان ختک:

چو زلف عنبرین را پیچ و خم کردی کـرم کـردی

دها را از سوتو بند غم کردی کرم کردی

چو بگشودی نقاب از رخ، نمودی عارض زیبا

شب انسدوه مسا را صبحدم کردی کرم کردی

بحمد الله كه قتلم را به ديگر كس نفرمودى

سرم را چون به دست خود قلم کردی کرم کـردی

به روی عاشقان زار عسمرت در فرون بادا

جفاها گفتی و جور وستم کردی کرم کردی

سراسر محنت و غم بود در ملک وجود ما

چو بازم ساکن ملک عدم کردی کرم کردی ا

### پانوشتهها

١ - پيش گفتار ضرب المثل هاى مشهور ايران گردآورى از غلام رضا آذرى، ص ١

۲ - دستور نویسی فارسی در شبه قاره هند و پاکستان، از دکتر شفقت جهان ختک، مقدمه، ص ۱.

٣ - همان، ص ٧ و با اضافه .

۴ - فرهنگ عمید، تألیف حسن عمید، مقدمهٔ استاد سعید نفیسی موسسهٔ انتشارات امیر کبیر،
 تهران، ۱۳۶۳ ش.

۵ - پیش گفتار، ضرب المثل های مشهور ایران، گردآوری از غلام رضا آذری، ص ۱-۲.

٤ - مجلة اقباليات شمارة فارسى، اقبال اكادمي باكستان، ١٩٨٧م.

٧ - پایان نامه دکتری میر غزن خان ختک، ص ۴۶.

۸ - همان، ص ۲۰

٩ - پایان نامه دکتری، سید قیوم سلیمانی، صص ۸-۹.

۱ - پایان نامه دکتری میر غزن خان ختک، ص۵۸

١١ - همان پايان نامه، صص ٧٢ - ٧٣

۱۲ - همان، ص ۷۷.

※※※※

## شعر فارسى خوشحال خان ختك

## چىدە:

خوشحال خان ختک به عنوان برجسته ترین شاعر پشتو زبان شناخته می شود، اما به شعر فارسی هم آثاری گرانبها از خود باقی گذاشته است. او به پشتو خوشحال تخلص می کرد اما به فارسی غیر از خوشحال گاهی کوهی و روهی هم تخلص می کرد. وی در شعر فارسی به شعر فارسی سرایان سرشناس نظیر حافظ، سعدی، امیر خسرو، جامی، فیضی، و بیدل توجه کامل می نمود. همین تأثیر و نفوذ اشعار و افکار فارسی سرایان در شعر پشتوی خوشحال نیز باز تابی داشته است. با وصف کمیت محدود شعر فارسی خوشحال، برخی از مضامین بِکر و نوآور را در شعر خود آورده که کم نظیر است، به طور مثال:

- چشم ظاهر بین مردم، مردم چشم سراست

عاقلان را در درونِ چشم، چشم دیگر است

-عفو خُدا ز جرم سن و تو زیادت است

«لا تـــقنطوا» از آیت قـــرآن شـنیدهای

alt alt alt

خوشحال خان ختک اگرچه شاعر پشتو زبان است و از مقامی ؟ که در ادبیات جهانی برخوردار است از شعر پشتویش است. ولی در کلّیاتش یک بخش مختصری از اشعار فارسی نیز دارد که باوجود شاعر ملّی گرا، و رهنمای آزادی خواه و نویسندهٔ متعصب پشتون بودن، علاقه اش، به فارسی فراوان بود و آبداری شعر پشتوی او نیز به علّت مطالعه و آشنایی با شعر و شاعران توانمند فارسی بود. در دیوان پشتوی او ببتها وموضوعاتی فراوانی است که از همین شعرای جهانی فارسی گرفته شده است و بیشتر کتابهای زیر مطالعهٔ ایشان همین شعرای جهانی فارسی گرفته شده است و بیشتر کتابهای زیر مطالعهٔ ایشان

١ - استاديار دانشكده دولتي - كويته

فارسی بوده است. به قول کامل مؤمند: «از مطالعهٔ دیوانش اثرات ادب فارسی و خوشه چینی از اساتید فارسی به نظر می رسد. « ۱

اگرچه شعر فارسی خوشحال به حد شعر پشتوی او نیست. ولی اشعارش نمایانگر آشنایی کامل او با زبان فارسی می باشد. شاید او به این نتیجه رسیده بودکه اگر فقط به زبان فارسی شعر بنویسد مقام و مرتبهای را نخواهد یافت لذا با کمک شعر فارسی به سروده ی پشتو دست یافته است. مثل میرزا اسد الله خان غالب، که گفته بود:

فارسی بین تا ببینی نقشهای رنگ رنگ بگذر، از مجموعهٔ اردو که بی رنگ مناست ولی جایگاهی که امروز او در شعر اردو دارد در فارسی شاید دهمش ۲ را نداشته باشد. بر عکس این خوشحال خان به اشعار فارسی اش فاخر نیست بلکه بر شعر پشتو می نازد و می گوید:

بند به بندئی نظرو کره خوندئی اخله د دانا دخلی کلام لکه کنی د — ترجمه: نظر به هر بندش داشته ۳ باش و مزهاش بگیر /کلام دهن دانا مثل نی شکر است

زه خوشحال پشتون چی به پنبتو فارسی کبنی طاق یم

لا مسیبه پسنبتو ژبه کبنی ژبه در خلیزی ترجمه: من خوشحال پشتون ۴که در پشتو و فارسی یکتا هستم / در پشتو زبانم بیشتر روان است.

از مطالعهٔ اشعار فارسی خوشحال به نظر می رسد که در آن فرهنگ و هنر همه جانبهٔ ایران و همچنین فلسفهٔ اخلاق و عرفان و ادب و فنون آن کشور با آب وتاب کامل جلوه گر است، خوشحالی در شعر فارسی از لب و لهجه مترنم سعدی و حافظ تأثیری زیاده پذیرفته است. ۵

و علیه شعر پشتو در شعر فارسی خوشحال خبری از فردوسی نیست. فقط دو بیتی که علیه اورنگ ریب سروده است دیگر کاری به حماسه و مبارزه ندارد. ولی با وجود شعرای مذکور تأثیر شاعران دیگر هم دیده می شود.

سبک وی در غزل (فارسی) همان عصاره و چکیده سبکهای پیشین است در اشعار دری وی، چیزی تازه و نوی که در خوو ذکر باشد موجود نیست با این همه آنچه در شعر مورد پسند همه می گردد شیرینی و روانی و موسیقی لطیف و خوش آهنگ اوست. باز در سادگی واژگان و زیبایی کلام و معنی او را

امتیاز خاص بخشیده است... در انتخاب واژگان هم سبک شاعران سبک عراقی و از حیث معانی نیز لب ریز از چاشنی محبت و شور عشق است. ترکیبات بازاری ومیانه، تشبیهات دور از ذهن و استعارات مبالغه آمیز در شعرا و راه ندارد ۶۰ ولی در نظر نعیم نقوی: اگر او (خوشحال) توجهای کاملی به شعر فارسی می داد به یقین می نوان گفت که از شعرای معروف فارسی به شمار می آمد ۷ ما نمی توانیم کلام فارسی او را با افتخار بیش پیش خواننده بگذاریم. اگرچه به جای خود خوب است ولی در برابر اساتید شعر فارسی جایگاهی خاصی ندارد. ۸

اگر خوشحال خان به جای پشتو به شعر فارسی توجه می داد به همان عصر خودش یک شاعر بین المللی قرار می گرفت. چرا که فارسی در بعضی از کشورهای مسلمان مورد مطالعه و درک قرار می گرفت ولی او می دانست که برای احساسات مجاهدانه، مردانه و سرفروشانهاش دامن نرم و نازک فارسی ضعیف است، به زبان فارسی، سخنان عاشقانه، رندانه و متصوفانه گفته می شود، و متحمّل رزم و جهاد و شمشیر و نیر و تفنگ نمی توان شد. ۹

ولی شاید آقای میر عبدالصمد خان از شاهنامهی فردوسی بی بهره مانده است و گرنه این حرف را نمی زد ؛ که فارسی متحمل سخنهای رزم و جهاد و شمشیر و تیر نمی تواند بشود. وقتی کتابی را به نام خوشحال و اقبال می نوشت در شعر فارسی اقبال می توانست همین موضوعات را ببیند.

اگرچه تعداد اشعار فارسی او خیلی کم است ولی اشعار فارسی او در ادب فارسی مقامی را به دست آورده است که دانشمندان با نظر تحسین می نگرند.» ۱۰

«بخش عمده ی شعر فارسی او غزلبات است که تحت تأثیر حافظ و سعدی قرار گرفته است، شیرینی، روانی و سادگی خاصه عمده ی او است. ۱۱ نظرات خوشحال شناسان راجع به شعر فارسی او باهم تفاوت دارد، که اینجا ملاحظه فرمودید ولی از نظر بنده درست است که شعر فارسی خوشحال به سطح شعر پشتوی او نیست. یا در برابر شعرای بزرگ فارسی ضعیف است. ولی از عوامل عمده ی آن، کار نکردن به زبان فارسی است. اگر او مثل پشتو ایات زیادی به زبان فارسی می سرود، حتماً جایگاهی را می یافت. ولی هنوز ایات زیادی به زبان فارسی می سرود، حتماً جایگاهی را می یافت. ولی هنوز هم که شاید بیشتر از ۴۵۰ بیت فارسی نداشته باشد بیت های در او می بینیم که

دلیلی است برای قادر الکلامی او، و همان امید و رجاکه در پشتو دارد اینجا نیز دیده می شود. اگرچه او زندگی را با مشکلات و سختی ها سپری کرد. ولی همّت و حوصله را از دست نداد و همیشه تلقین همّت و تلاش و جستجو می کند چرا که در نظر او مرد از دهن شیر هم رزق خود را در می آورد، و نه فقط به همّت خودش بلکه تکیه بر لطف خدا دارد و از رحمت او مایوس نیست.

برون بر ببین که جهان بر تو تنگ نیست تاکی درون گوشه ی خلوت غنودهای عفو خدا ز جرم من و تو زیادت است «لاتقنطو» از آیت قرآن شینودهای ۱۲

خوشحال خان همیشه ایمان به راست گویی داشت. مادر اشعار پشتوی او شاهد راست گویی او در مورد دیگران و خودش نیز میباشیم. حتی اگرچه گاهی از راست گویی شخصیت خودش نیز زیر سوال میرفت. او معتقد است که

راستی را پیشه کن وانگه دم مودی بزن مود گر میبود در عالم چو شاه خیبر است ۱۳ همّت و مردانگی نزد خوشحال اصل کار است. او هیچ وقت دست طمع پیش کسی دراز نمی کند و می گوید:

من خلام همت آن كو طمع را سد ببست گرچه نان جو ندارد جان من اسكندر است ۱۴ يا اين بيت كه :

شیوه جود و کرم هر کس که دارد حاتم است آنکه نستاند، نخوهد او زحاتم بهتر است ۱۵ باز یا شهباز که نکته مهم شعر خوشحال است و علامت مردانگی، همت و بلندپروازی است. مانند اشعار پشتو در اشعار فارسی هم دیده می شود.

شاهباز است که مر ساعد شه را شاید گرچه بیهوده بهرگوشه پرید این دل من ۱۶ بسر فسراز تُسه فسلک پسرواز ماست بساش تسا شهباز ما پسروا کسند ۱۷ در توصیف باز می گوید:

شاه موغان شکاری باز است آنکه محبوب شماری باز است آنکه بر دست شهان دارد جای بو العجب صنعت باری باز است دل بسه مسرغان هوانسپاری ای پسر گربه سپاری باز است ۱۸

خوشحال خان مثل شاعران بلند پایهٔ فارسی هیچ وقت با ملا و شیخ و واعظ نساخت. او همیشه شورو مستی و عشق و رندی را دوست داشت و با مسلک پیر میکده هم رنگ بود. او میگوید:

ما را چو دل به عشق نگارینه شد گرو ای ناصح! این چه درد سری میدهی برو ما مت ساغر میعشقیم پسیش ما این وعظ و این نصیحت عالم به نیم جو ۱۹

卷带带

با وجود وسعت كام و دل و جمع بتان

زاهم و انسموده دل، در کمنج تمنهایی غشود

ما زیان عاشقی بگزید، زاهند سود زهند

آن زیان را دوست میدارم ازین بیهود، سود ۲۰

یا این ابیات که جنبه ی بهاری را نیز در خود گنجانیده است.

نو بهار و می و معشوقه و جام است اینجا زهد و پرهیز و ورع را چه مقام است اینجا قصه کوتاه که در مذهب ما ای ساقی غیر می هر چه بود جمله حرام است اینجا

خوشاحال خان شاعری است که در دیوان او بیت هایی که از همه بیشتر و زیادتر دیده می شود، عشقی و اشعار غنایی است. چون پیاروی شاعران فارسی گوی بود و در زندگی اش آثار از تجربیات عشق و محبت دیده می شود. عاشقی چیست غم و درد و بالا را بودن سالها شد که زروی تو کشید این دل ما۲۲ و در مدح قد و بالا و حسن وزیبایی محبوب، این مرد شمشیر زن این گونه احساساتی دارد.

به پیش قامت دلجویی و پیش زلف شبرنگت لبت مسسیح صفت مرده را روان بخشد اگرچه تیر عدو جانستان بود خوشحال

نگارینا درخت سرو سنبل را چه یاد آرم ۲۳ عجب طبیب طبیعت شناس مر خویست سرا خدنگ بلا آن دو چشم جادویست ۲۴

خوشحال خان به زبان فارسی غزل، قصیده و رباعیات هم نوشته است. بک قصیده او که ۲۶ بیت دارد هم از لحاظ تفکّر و محتوی و هم از لحاظ هنر شعری قابل ستایش است؛ که به این مطلع آغاز میشود.

جشمِ ظاهر بينِ مودم، مودم چشم سو است

عاقلان را در درون چشم، چشم دیگر است<sup>74</sup> و این قصیده بر وزن و بحری سروده شده است که قبل از او به قول هیواد مل امیرخسرو دهلوی «قصیدهٔ بحرالابرار» جامی هروی قصیده ی «لجة الاسرار» امیرعلی شیر نوایی قصیده ی «تحقهٔ الافکار» و کلیم کاشانی قصیده «نسایم الاسحار» و ابوالمعانی بیدل قصیده «سواد اعظم» را به همان بحو و وزن سروده بودند ۲۶۰

چند غزلهای از شعر فارسی خوشحال نیز به بحوری سروده شده است که قبل از ایشان شعرای فارسی گوی معروف سروده بودند. مثل این غزل خوشحال که

هـ ركه در كـوچه آن ماه مكاني دارد كفر محض است اگر ميل جناني دارد ۲۷ به وزن غزل لسان الغيب شيراز است كه مي گويد

شاهد آن نیست که موی و میانی دارد بنده ی طلعتی آن باش که آنی دارد ۲۸

سعدی هم به همین بحر غزلی دارد:

آن شکر خند، که پُرنوش دهانی دارد نه دل من که دل خلق جهانی دارد ۲۹

غزلي را حافظ مي سرايد كه:

سا زیاران چشم یاری داشتیم خود غلط بود آنچه میپنداشتیم سی

به همین بحر غزلی را خوشحال با این مطلع چنین آغاز کرده است

چون نظر بر خال خوبان داشتیم تخم غم را در دل خود کاشتیم ۳۱

و غزلي راكه خوشحال خان به اين مطلع آغاز ميكند:

نو بهار و مى و معشوقه و جام ست اينجا ﴿ زهد و پرهيز و ورع را چه مقام است اينجا ٣٢

به وزن و بحری است که جامی در آن این غزل را سروده است.

طرف باغ و لب جوی و لب بام است اینجا ساقیا خیز که پرهیز حرام است اینجا ۳۳ و به همین بحر: غزلی فیضی هم دارد که می گوید:

این چه مستی است که بی باده و جام است اینجا

باده گر خام بنوشیم حرام است اینجا۳۴

در این بحر از عرفی و نظیری هم غزلها داریم و غزلی راکه خوشحال با شیرینی بسیار سروده است این است که :

به خط نو رسید آن نو رسیده به قتل عاشقان خط برکشیده ۳۵ به قول خانم گویا اعتمادی، واقف بتالوی، خاتم الشعرای ادبستان هند، به همین بحر دو غزلی را به مطلع های زیر سروده است:

- ز چشمم می رمد آن نور دیده خد داند که از مردم چه دیده

- مگر گل شب ترا در خواب دیده که پیش از صبح پیراهن دریده ۲۶

ets ets ets

خوشحال خان ختک چند غزلی ملمّع هم دارد که در آن از فارسی و پشتو استفاده نموده و این علامت قادر الکلامی او می باشد، او میگوید: تأویل قند و نبات و شهد یکجا دیدهای آری آری آن دهان و آنلبان و آن ویل ۳۷ ناویل (تو گفتی) ویل (گفتن) کلمات پشتو است. وبیت دیگری که گمان مبر که بگردد زعشق تو خوشحال چراکه بر رخ خوب تو دیر شیدا دیـ ۴۸ دیر شیدا دئـ (بسیار شیدا است) جمله پشتو است که به هنر و زیبایی به کار برده است.

دکتر جاوید میگوید: بسا موارد شاعر (خوشحال) موفق شده است تا کمال معنی را با جمال لفظ استادانه پیوند و آرایش دهد و عالیترین حال و عواطف بشر را در قالب زیباترین الفاظ به سبک قصیح و دلپذیر عراقی بیان کند مانند این ابیات:

اکوهی، اگر زمانه نسرستد هزار غم از غم چه غم چو رطل گران را بیافرید ۴۰ ارو هیا، یسوسف عهد است نگار تو ولی نیست آگه ز درد دل یسعقوبی تو ۴۱ با داغ دل چو لاله دریسن باغ زاده یسم از ماست هر که زاویه در خون کند کسی ۴۲ مثل شعرای دیگر، در اشعار دری خوشحال تلمیح هم به نظر می آید که دلیل وسعت مطالعهٔ شاعر است. در ببتی می گوید:

آدم صفت زروضهٔ رضوان بدر شوم ما را اگر زکوی تو بیرون کند کسی ۴۳ مسن مگر از حال خود آگاه نیم شیخ صنعان را زدین بیزار کرد ۴۴ واز آیات قرآنی هم اقتباس آورده است که ثمره ی آشنایی خوشحال باکلام الهی است.

عفو خدا ز جرم من و تو زیادت است ۱۷ تنقطو، ز آیت قرآن شنیدهای ۴۵ اینجا باید از نظر صور خیال هم به اشعار دری خوشحال یک نگاه بیاندازیم که از چه آرایه ها استفاده نموده.

واج آرایی:

قدر ياران وفا دار نمي داند حيف ۴۶

یار من بار ز اغیار نمی داند حیف نجنیس یا جناس :

چشم ظاهر بسين مسودم مسودم چشم سسر است

عاتلان را در درون چشم چشم دیگر است ۴۷

مراعات النظير يا تناسب:

چو «روهی» در حدیث آید نبات و شکر افشاند

در آندم طوطی خوشگوی و بلبل را چه یاد آرم ۴۸

حسن تعليل:

سرو در باغ سر افکنده از آنست که او قامت راست ترا دیده و خوش اسلوبی تو ۴۹

طباق با تضاد:

مشک سلطان است و مسن درویش او مهر شاهان هان بدرویشان خوش است ۵۰

ارسال المثل:

باران دید، را به تردد همی دهم خلقی بگشت باغ و مراپای در گل است ۱۵ تکرار و تصدیر:

قیمت گوهر نمی داند مگر گوهر شناس

از زبان مود صاحبدل سخن چون گوهر است ۵۲

تضاد:

از غم و غصه مر ناکس و کس هیچ نشد هست از آهن و نولاد پدید این دل من <sup>۵۳</sup> ایهام:

شاه من تند بران رخش که بس مردم شهر بهر نظاره ی تو بر در و بام است اینجا <sup>۵۴</sup> لف و نشر:

دلم ربـــوده آن زلف و خــال و ابــرويست

چه خوش هلال چه خوش دام و دانه دلجویست ۵۵

خوشحال خان در شعر پشتو «خوشحال» تخلّص میکند. ولی در فارسی «خوشحال» «کوهی» و «روهی» آورده است.

چــرا خــوشحال را پــرسي كــه چــوني مگـــر از چــهره ي او مــبرهن نــيـت ٥٤

بك وى او ك وه دارند روه ي زخيل آن سگان بوهى چه بودى ۵۷

قتل کوهی را به تیغ غمزه خواهد آن نگار کاش باشد این کرم ایدوستان زانشوخ زود ۵۸

خوشحال به زبان فارسی تاریخهای ولادت و وفات افراد خانهاش را نیز در صورت شعر در آورده است اینجا بطور نمونه قطعهٔ ولادت پسر بزرگش اشرف خان هجری را می آوریم:

ب زاویای مه روزه پاس اول شب بنواد اشرف و اندر کنار دایه بخفت چسو بود وقت بهار و شگفت، گلها حساب سال وی آمد بهار «اهل شگفت» ۵۹

قبلا یادآور شدیم که خوشحال برخلاف شعر پشتو، شعر فارسی اش به جای حماسه تقریباً همه به عشق و رندی و پند و نصایح و امید و رجا و همّت و بلند خیالی مشتمل است. ولی یک رباعی که در آن اظهار تاسّف بر همکاری با

مغولها است چنین است:

گفتم که مغل شوم به شمشیر زدن آخر دن آخر تشده مسمان افریخانم

افسینان را بس بسریدم گسردن حیف است ز کوشش بی جا کردن ۶۰

#### بادداشتها

- ۱ خوشحال خان ختک، ص ۲۲۵، مولف: دوست محمد کامل مومند، اداره اشاعت سرحد، پیشاور، ۱۹۵۱م.
- ٢ كليات غالب (قارسي) ج، ١، ص ١٤١، مجلس ترقى ادب، لاهور، طبع اول، جون ٤٧ ٠١م.
- ۳-ارمغان خوشحال ص ۸۷، مقدمه از: سید رسول رسا، یونیورستی بک ایجنسی، پیشاور، ، بار دوم، ۱ ۰ ۲۰۰۰م.
  - ٢ همان، ٥٥.
- ۵ خوشحال نامه، «خوشحال کی فارسی شاعری» از دکتر سید مرتضی جعفری، ص ۵۹). اباسین آرتس کونسل پیشاور، ۱۹۸۰م.
  - ۶ ننگیال پشتون « اشعار دری خوشحال» از خانم گویا اعتمادی، ص ۲۷.
- ۷ پشتو کا عظیم شاعر خوشحال خان ختک، ص ۹۱، از پرفسور نعیم تقوی، شعبه تصنیف و
   تالیف، وفاقی اردو کالج کراچی ۱۹۸۱م.
  - ٨ ارمغان خوشحال، ص ١٤٥
- ۹ اقبال و خوشحال، ص ۹۷، از: مير عبدالصمد خان، عظيم پبلشنگ هاوس، پيشاور، بار دوم ۱۹۸۲م.
- ۱۰ احوال و آثار و شرح سروده های فارسی خوشحال خان، پایان نامهٔ کارشناسی ارشد خانم شازیه نذیر، دانشگاه ملی زبانهای نوین – اسلام آباد
- ۱۱ ننگیالی د زمانی، ص ۲۴۷، سر محقق زلمه هیوادمل، د افغانستان دکلتوری ودی تولنه، جرمنی، ۱۳۸۰
- ۱۲ د خوشحال ختک کلیات، ج، ۱، ص ۵۱۹، مقدمه از: عبد الحی حبیبی، قندهار، چاپ اول ۱۳۱۷

١٩ - همان، ص ٧٩٢.

۲۰ - همان، ص ۲۱۵.

۲۱ - د خوشحال ختک کلیات، ج۱، ص

۲۲ - سر آب، خوشحال کی فارسی شاعری، از نجم الرشید، ص ۷۱ ۱۳ - همان، ص ۹ ۵ ۵

۱۴ - همان. ص ۵۰۸

10 - همان، همان

16 - ارمغان خوشحال، ص ۷۹۴

١٧ - همان، ص ٧٨٩.

١٨ - همان، ص ٧٨٨.

۲۳ - د خوشحال ختک کلیات، ج ۱، ص

۲۴ - ارمغان خوشحال، ص ۷۸۸

۲۵ - همان، ص ۲۹۲

۲۶ - ننگیالی د زمانی، ص ۲۴۶

۲۷ - د خوشحال ختک کلیات، ج ۱، ص

DO A

۲۸ - دیسوان حافظ - ۸۳، بسه اهستمام:
 جهانگیر منصور، نشر دوران، تهران، چاپ
 ششم ۱۳۸۰.

۲۹ - کلیات سعدی - ص ۲۳۹، محمد علی فروغی، انتشارات ققنوس، تهران، زمستان

٣٠ - ديوان حافظ - ص ٢٣٩

۳۱ - د خوشحال ختک کلیات،: ج ۱، ص ۵۱۷

٣٢ - همان. ص ٥٠٥

۳۳ - دیوان جامی، ج ۱، ص ۲۳۳، جلد اول، مقدمه و تصحیح: اعلا خان انصح زاد، نشر مرکز مطالعات ایسران، تهران، ۱۳۷۸

۳۴ - کلّیات فیضی - ص ۱۷۸، مرتّبه: ا.دی ارشد، ادار، تحقیقات پاکستان، دانشگاه پنجاب لاهور، ۱۹۶۷م.

۳۵ - د خوشحال ختک کلیات، ج ۱، ص ۵۱۹

۳۶ - دیسوان واقف، ص ۷۱۱ - ۷۱۲ باهتمام: پرفسور غلام ربانی عزیز، پنجابی اکادمی، لاهور ۱۹۶۲م.

۳۷ - د خوشحال ختک کلیات، ج ۱، ص ۵۲۶

۲۸ - همان، ص ۲۸

۳۹ - نگاهی بر اشعار دری خوشحال خان، ص ۱۵، تالیف: پوهاند دوکتور جاوید، اکادمی علومافغانستان، ۱۳۶۴.

۴۰ - د خوشحال ختک کلیات، ج ۱، ص

۴۱ - همان، ص ۱۱۸

۲۲ - همان، ص ۱۱۵

۴۳ - همان، همان

۴۴ - ارمغان خوشحال، ص ۷۸۹.

۴۵ - د خوشحال ختک کلیات، ج ۱ ۷ ص

۲۶ - ارمغان خوشحال - ص ۲۹۲

۲۷ - همان. همان.

۴۸ - همان، ص ۲۹۳

۴۹ - همان، ص ۲۹۴

٥٥ - همان، ص ٧٨

۵۱ - همان، ص ۷۸۷

۵۲ - همان، ص ۵۰۰

۵۳ - همان، ص ۷۹۴

۵۴ - همان، ص ۷۸۶

۵۵ - همان، ص ۸۸۸

۵۶ - همان، ص ۷۸۷

۵۷ - عمان، ص ۷۹۴

۵۸ - همان، ص ۷۹۰

۵۹ - تاریخ مسرصع، ص ۲۹۹، تألیف: افضل خان ختک، مقابله و تصحیح: دوست محمد کامل - یسونیورستی بک ایجنسی پیشاور.

٥٠ - همان - همان .

# دوست محمد خان کامل یثربی نگاهی به احوال و آثار

(۱۹۱۵ - ۱۹۸۱ میلادی)

## چکیده:

دوست محمد خان کامل یثربی (م ۱۹۸۱م) نویسنده، منتقد و سخنور سه زبان فارسی، پشتو واردو از شخصیت های علمی، ادبی و فرهنگی قرن بیستم به شمارهی رود. او در زمینهٔ تحقیق و پژوهش آثار متعدّدی به پشتو، اردو و انگلیسی چاپ شده و چاپ نشده از خود باقی گذاشته است. در شعر فارسی به موضوعات منقبت، وطن دوستی، تغزل گرایش صمیمانه نشان می داد. او دانش آموخنهٔ رشته های فلسفه و حقوق از دانشگاه آسلامی علیگره بوده و در شغل وکالت دادگستری اشتغال داشت، اما در نهضت استقلال طلبی مسلمانان شبه قاره و در فعالیتهای انجمن نویسندگان پشتو زبان سهم شایانی داشته است. به اشعار و اندیشه های فارسی سرایان برجسته به حدّی منوجه بود که غیر از شعر فارسی در شعر اردو و پشتو هم از آن سرچشمهٔ فیاض بهره هایی برده است. غیر از ده ها مقاله علمی چهار کتاب به پشتو، سرچشمهٔ فیاض بهره هایی برده است. غیر از ده ها مقاله علمی چهار کتاب به پشتو، می کتاب به اردو و یک کتاب به انگلیسی در آثار چاپ شده اش می درخشد. متاسفانه مجموعه های شعری وی که ه خُمخانهٔ یثرب ه (فارسی و اردو) و مجموعه اشعار (پشتو) عنوان دارد، تاکنون به چاپ نوسیده است.

46 46 46

<sup>\* -</sup> ساكن حيات أباد - پيشاور

## شرح احوال 🗥

دوست محمد خان کامل بیربی که در تاریخ ۱۷ سپتامبر ماه ۱۹۱۵ میلادی در شهر پیشاور پا به عرصه وجود نهاد، پسر فوجون خان از قبیلهٔ مومند افغانها بود. نیاکان دوست محمد خان در روستای معروف ایل مومند به نام بده بیرکه در مجاورت شهر پیشاور می باشد، زندگی می کردند. که بعداً به شهرستان نوشار [نوشهره] کوچ کرده در یکی از دهکده نوابع آن شهرستان به نام داگی سکنه گزیدند؛ ولی بعداً پدرش با خانوادهٔ خود به پیشاور آمده در سکندرپوره آن شهر اقامت گزید. وی (فوجون خان) به عنوان قاضی خدمت می کرد.

دوست محمد خان کامل تحصیلات ابتدایی را در یکی از دبستانهای پیشاور به پایان رسانید و درست در همین زمان بود که پدرش به هری پور، یکی دیگر از شهرهای ایالت سرحد شمال غربی انتقال یافت. چنانچه بعد از سه سال خدمت فوجون خان در سال ۱۹۲۹ میلادی به عنوان قاضی به شهرستان مردان منتقل گردید. دوست محمد خان کامل در همهٔ این مدت پدر خود را همراهی میکرد و همچنین در سایهٔ عطوفت و محبت پدری تحت نظارت و راهنمایی وی، رشد می یافت. در سال ۱۹۳۲ میلادی آقای دوست محمد خان کامل در شهر مردان دبیرستان خود را باموفقیت گذرانید و وارد دانشکدهٔ اسلامی پیشاور شهر مردان دبیرستان خو د را باموفقیت گذرانید و وارد دانشکدهٔ اسلامی پیشاور محله خیبر برگزیده شد در سال ۱۹۳۴ میلادی از اسلامیه کالج پیشاور رفته وارد دانشکدهٔ ادواز پیشاور (Edward College Peshawar) شد. در همین ایام بود که دوست محمد خان کامل علاوه بر شعر پشتو به سرودن شعر فارسی و اردو نیز درست به کار شد. و در جلسات انجمن های ادبی شرکت می جست و هنگامی که در سال ۱۹۳۶ میلادی نایل به اخذ درجهٔ لیسانس گردید جهت ادامه تحصیلات در سال ۱۹۳۶ میلادی نایل به اخذ درجهٔ لیسانس گردید جهت ادامه تحصیلات

۱ - الف د توری او در قلم خاوند (صاحب سیف و قلم) تألیف محمد نواز خان ختک - پیشاور سال ۱۹۶۱ میلادی ص ۸ - ۹.

ب: «خُم خانهٔ یثرب» دوست محمد خان کامل یثربی - نسخهٔ خطی با تشکر از همیش خلیل محقق معاصر پشتو.

خود عازم دانشگاه علیگر شد و در آنجا بود که دوست محمد خان کامل اول در فلسفه فوق لیسانس گرفت و بعداً تحصیلات خود را در رشتهٔ حقوق به پایان رساند. در سال ۱۹۳۹م وی بعنوان وکیل دادگستری در پیشاور مشغول به کار گردید و دوش به دوش آن به فعالیتهای سیاسی نیز پرداخت و تحت لوای حزب مسلم لیگ برای استقلال مسلمین هند دست به مبارزه زد و حتی برای مدّتی زندانی شد. در سال ۵۰–۱۹۴۹ وزیر ارشد ایالت سرحد شمال غربی به نام عبدالقیوم خان به کامل پیشنهاد کرد که سمت قاضی ارشد (Session) نام عبدالقیوم خان به کامل پیشنهاد کرد که سمت قاضی ارشد (Session)

در سال ۱۹۵۱ میلادی وی به عنوان منشی عمومی Secretrary) کود البیمان دارسی ادبی جرگه البیمان ملی ادبی] که البیمان نمایندهٔ نویسندگان پشتوی ایالت سرحد شمال غربی پاکستان بود، انتخاب گردید و به طور متوالی در حدود هشت سال این مسئولیت سنگین را به عهده داشت. فعالیتهای اولسی ادبی جرگه [انجمن ملی ادبی] در تاریخ زبان و ادبیات پشتو از اهمیت فراوانی برخوردار است و همچنین انجمنی است که به زبان پشتو شعرا و ادبیایی مانند امیر حمزه شینواری، کاکاجی صنوبر حسین مومند، دوست محمد خان کامل، اجمل ختک، قلندر مومند، ولی محمد خان طوفان، میر مهدی شاه مهدی، حسین بخش کوثر، همیش خلیل، سیف الرحمن سلیم، عبداللطیف وهمی، سردار خان فنا، رضا همدانی و فارغ بخاری را برورانده است.

در سال ۱۹۶۲ میلادی رئیس کل دادگستری و دیوان عالی کشور سمت قاضی دادگاه عالی را به دوست محمد خان کامل پینشهاد کرد ولی وی از قبول آن معذرت خواست و بالاخره در تاریخ ۲۳ فوریه ۱۹۸۱ میلادی به روز دوشنبه دوست محمد خان کامل این دار فانی را وداع گفت و به رحمت ایزدی پیوست. مزار وی در پشتون گری از توابع شهرستان نوشار [نوشهره] می باشد.

## سبك و آثار

دوست محمد خان کامل عالم و دانشمند وفیلسوف و محقّق و ناطق و نویسنده و شاعر ارجمند به زبانهای پشتو، انگلیسی، فارسی، اردو، عربی و سانسکریت بود و بر این زبانها نسلط کامل داشت و در بین این زبانها به سه زبان یعنی فارسی، پشتو و اردو شعر نیز می سرود ولی شعر هر سه زبان وی تحت تأثیر شعر فارسی بوده است به طوری که در مقطع یکی از غزلهای پشتو می گوید:

نن گمان په پیشور می د شیراز شی په دا زمکه چی کامل سخن طراز دی ترجمه: « امروز که کامل دارد در این بحر و وزن شعر می سراید، گمان می کنم که پیشاور به صورت شیراز در آمده است. »

دوست محمد خان کامل در فارسی کامل و یثربی هر دو تخلص را به کار می برد. اگرچه وی شعر سرودن را از غزل سرایی شروع کرد ولی ممکن نبود که قلب حسّاس و نگاه ژرف بین وی از تحوّلات سیاسی وطن اثر نپذیرد و نهضتهای استقلال طلبانه و جنبشهای ملی را نادیده بگیرد. لذا علیه استعمارگران قطعاتی گفته و از این راه افکار میهن پرستانه خود را ابراز داشته است. همچنین در آثار وی افکار ملی و وطنی دیده می شود. کلامش ساده و روان و شبرین و خالی از ابهام و تعقید است از نظر سبک پیرو مکتب خاصی نبست و این واقعیت را خودش نیز اظهار داشته است:

مذاق شعر ندارم نه قدرت سخن است فغان و ناله و فرياد مدّعاي من است

## آثار چاپ شده

- ١ خوشحال خان ختک به زبان اردو
- ۲ كليات خوشحال خان خنگ تصحيح و تحشيه به زبان پشتو
  - ٣ ديوان سكندر خان ختك تصحيح و تحشيه به زبان پشتو
    - ۴ رحمان بابا بزبان پشتو
- On a Foreign Approach to آن آفارن اپروچ تو خوشحال بزبان انگلیسی Khushhal)
  - ۶ تاریخ مرضع تصحیح و تحشیه به زبان پشتو
- همچنین مقالات تحقیقی و علمی و ادبی در موضوعات مختلف نوشته و به چاپ رسانده است که بعضی از آنها به شرح ذیل است :

۱ - تحلیل و بررسی کتابی به نام «دقر آن ژرا» [گریهٔ قرآن] تالیف سمندر بـدر شوی [مجله ماهنامه اسلم پیشاور مه ۱۹۵۱م]

۲ - گدیه گری کار مشکلی است [مجله ماهنامه اسلم پیشاور اوت ۱۹۵۲م]

٣ - رحمن، باباي عشق [مجله ماهنامه اسلم پيشاور مه ١٩٥٢م]

۴ - نواز ختک [مجله ماهنامه اسلم پیشاور فوریه ۱۹۵۲م]

٥-كاكاجي صنوبر حسين در جلسات ما إروزنامه الفلاح پيشاور فوريه ١٩٥٥م]

۶ - شعور ملى در ادب خوشحال [سه روزه آزادي پيشاور آوريل ١٩٥٥م]

٧ - ور بميريم نيز مي آئيم [مجله ماهنامه لار پيشاور نوامبر ١٩٥٤م]

٨ - نذرانة عقيدت طالب علمي [مجله ماهنامه لار پيشاور ژانويه ١٩٥٧م]

٩ - ياد يوسف [هفت روزه رهبر پيشاور فوريه ١٩٥٧م]

۱۰ - یک قربانی بزرگ و فراموش شده [مجله هفت روزه رهبر پیشاور مـارس ۱۹۵۷م]

۱۱ - تاتره (قلة كوه خيبر در ايالت سرحد) [مجله ماهنامه ننگيالى پيشاور مه
 ۱۱ - ۱۹۵۷م]

۱۲ - عشیره و خانواده علی خان [مجله هفت روزه رهبر پیشاور ژوئن ۱۹۵۷م]

١٣ - راجع به انتقاد رحمن بابا [مجله هفت روزه رهبر پيشاور ژوئبه ١٩٥٧م]

۱۴ - پیام محرم [مجله هفت روزه رهبر پیشاور اوت ۱۹۵۷م]

۱۵ - مقامیّت و قومیت [مجله هفت روزه رهبر پیشاور ژوئن - ژوئیه ۱۹۵۸م]

١٤ - راجع به انتقاد خوشحال بابا [مجله هفت روزه رهبر پيشاور اوت ١٩٥٨م]

١٧ -كتاب نوين راجع به رحمن بابا [مجله ماهنامه لار پيشاور سپتامبر ١٩٥٨م]

١٨ - خوشحال خان خنک [مجله هفت سنگ ميل پيشاور ژانويه ١٩٥٧م]

## آثار چاپ نشده

۱ - مجموعهٔ اشعار پشتو ۳ - انسان کامل

۴ - څمخانه یثرب میجموعه اشیعار فارسی و اردو .

۲ - تاریخ ادبیات پشتو

## نمونة كلام:

#### خطاب به سالار شهیدان

ای حسین ای نسور چشم قسرة العین نبی

پور حیدر تو رسولالله اص را آمد وصی

در ولای آل پسیغمبر دل و جسان را قسرار

احسمد مختار مولايم مرا مولا على

عشسق تو سرمایه کونین ما را ای حسین

ما فدای نام تو روحی و امی و ایس

از تو باطل سرنگون شد وز تو حق شد سربلند

تا ابد حت راز تو حاصل بلند آوازگی

كاركفر آمد به سراز همت عالى تو

از تو دین پاینده، جان و ملّت بیضا تویی

جسور و استبداد بسر او پسردهٔ اخسفا کشید

نام انتصاف است در عالم زكار تو جلي

امّت جدّ ترا از تو سعادت شد نصيب

گرچه سردادی نه دادی دست در دست شقی

روی پُسر نُسور تسو تاریکی ز عالم دور کسرد

شد زفلیض تمو دل کامل سواپا روشنی

ندای دیسن خداوند پاک لم یسزلی
نده کسرده ای تسو شهابیعت یسزید شقی
به دین سایه فکن گشته ای چسو سرو سهی
زهبی نصیب مسرا گسر تسفقدی بکسنی

حسین ابن علی ای سوار دوش نبی اص»
اگرچه کرده ای قربان جان خویش مگر
نه گشت خم سر پاکت به پیش باطل و کفر
شها: بسیا کمه شود گرد را و تو کامل

神经验

### به جوانان سرحد

راحت و بازی به پیشت کارزار شیر صولت، شیر دل عالی نؤاد ملک و ملّت بهتر از جان پیش تو خون خود را ریختی ای جان من شان تسو از کار تو شد آشکار فسخر ما افسغانیان ایستار تو شد آشکار جدنبهٔ ایستار مسیگردد شبات کامرانسی در وغا لالای تسو نام شان روشن چو مهر ضو فگن شمع دیسن در کفر زار افروختند رایت دیسمن را بسیخ بسرانداختند رایت دیسمن نسبی افسراشدند تا که در جنّت بنازد بر تو قیس در کسمندش آسسمان را بساز آر در کسمندش آسسمان را بساز آر شو مثیل شیر شاه (۴)

پسور خسيبرای جسوان نسامدار مسرد مسيدان وغسا فسرخ نسهاد جان سسپاری بسهر ملّت کيش تو بسهر شسادابسی گسلزار وطسن مال و جان از بهر دين کردی نثار آتش گسيدای دين در شش جهات از تو ای شيدای دين در شش جهات فساتحان مسلک هسند آبای تو فساتحان مسلک هسند آبای تو ديسن حسق به هسنديان آموختند ديسن حسق به هسنديان آموختند کسفر را از پسای در انسداختند نسور ايسمان در دل خود داشتند نسور ايسمان در دل خود داشتند بسازخيز ای يادگار ميرويس (۱) همت عالی تو چون خوشحال (۲) دار يسشري ای نور چشم غوريا (۳)

非非常

ما همچوگرد در ره جانان نشسته ایم و رخ دا مستاب رشستهٔ جانم نه بگسلد خود بر و حبیب کشیدیم چشم را و را و دل خسم بان و دل خسم جان جهان مسرا

وز روی بندگیش به افلاک جسته ایم کان را به رشتهٔ گل روی تو بسته ایم زان روز ما زهر دو جهان چشم بسته ایم ما زامتیاز راحت و اندوه رسته ایم

١ - أزادي خواه افغان از منطقهٔ قندهار.

۲ - خوشحال خان ختک شاعر و مبارز پشتون.

٣ - شهاب الدين غوري - شاه افغانستان كه مناطقي از شبه قاره هند را فتح كرده بوده

۴ - حاكم شبه قاره هند معاصر همايون

٥- سردار معروف قبيلة يوسفزني افغانيان

با نیک و بد چه کار چو از خود گسسته ایم واعظ مگر ز حال تو كامل خبر نداشت

منم فسرده و بي تاب و چشم گريان است خیال یار و جدایی چو برق سوزان است که بی خبران ز نراقت هزار نالان است ز زخم ناوی چشم تو دل گلستان است

ز یاد زلف پریشان دلم پریشان است دلم چو ماهی بی آب و دیده ها پُر آب صبا به خدمت سلطان گل پیام رسان فدای عزم شکارت شوم بیا به شکار

مرا به گوش مدام آمده در ایس چمن است

مناق شعر تدارم نه قدرت سخن است فغان و ناله و نسریاد مندعای سن است ب حيرتم كه گهي شاد بودهام در عمر چنين دماغ و دل من گرفته محن است دو صوت شیون قصری و نالهٔ بلبل صبا وزيد بخنديد غنجه و گل شد چه خندهاش كه زحيرت هنوز وا دهن است ب لفظ خنده مرا خنده آید ای کامل وگرنه گریهٔ شام و سحر نصیب من است

### خوشحال خان ختک

رسستم وفردوسي افعانيان همت و غيرت ز جان تو عجين بهر ما برداشتی رنج و محن

رهنمای قوم ای خوشحال خان در دل تــو ځب آزادي مکين جنگ تو بُد بهر ناموس وطن

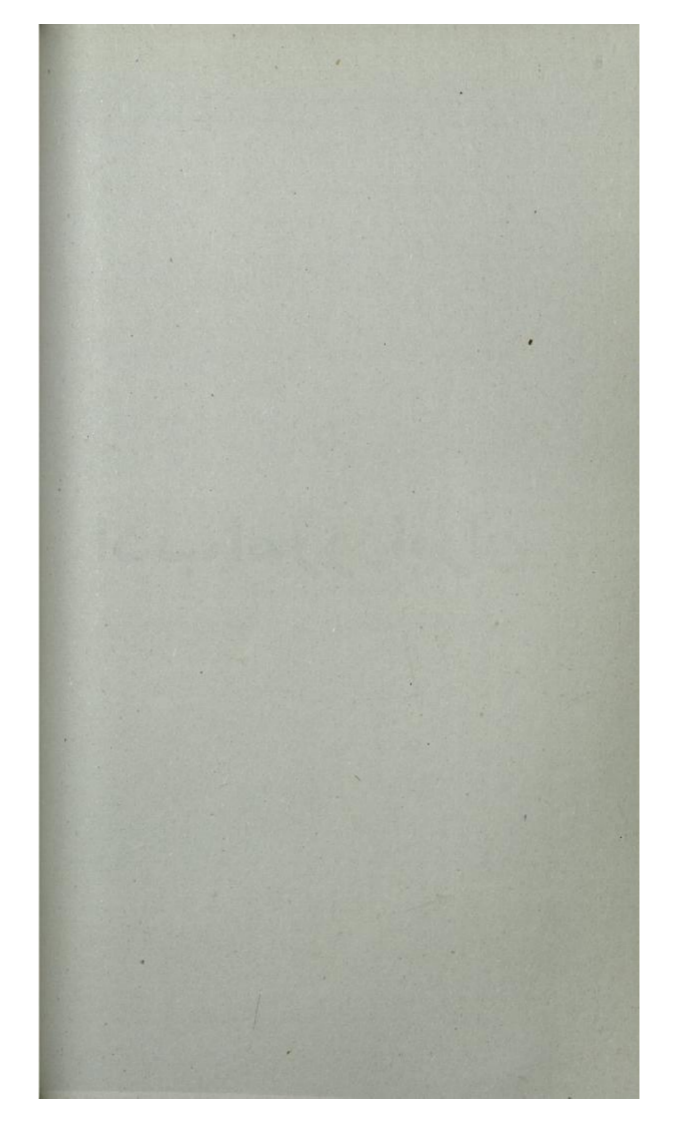
### دوبيتي

قصهٔ درد خویش باز بگو مسیکتم از تو پسرده داری تو

جان من گفت یوده داری چیست گفتمش از نگاه ناطق خود

este este este este este

# ادبامروزايران



# علاج درد\*

دیگر طاقتم طاق شده بود و نمی دانستم از دستشان چه کار کنم. هر چه عز و جز می زدم و می گفتم که «شما را چه به این جور چیز نوشتنها» به خرجشان نمی رفت که نمی رفت. اصلاً انگار نه انگار که من معلّم انشایشان بودم و به دلائلی نمی خواستم که آنها این قدر راجع به جنگ چیز بنویسند! توی آن سوراخ دانی یکی هم پیدایش نمی شد که به آنها بگوید: «آخر نیم وجبی های الف بچه! شما را چه به انشاهای این چنینی.»

نصیحت پردازیهای خودم هم که شش دانگ بی فایده بود. حیف از آن همه دود چراغ خوردنهایم. عجیب اینکه درمیان آن همه کتابی هم که خوانده بودم، علاجی برای این درد پیدا نمی شد. اصلاً مگر غیر از این بود که می خواستم به دلیل همان چیزهایی که در لابلای همان کتابها آموخته بودم، عمل کنم؟

اول سال که کار را شروع کردم، این طور نبود خودم موضوع می دادم و مثلاً می گفتم بروید و راجع به تابستانی که گذرانیده اید انشا بنویسید. با اینکه اگر دلتان می خواهد از آرزوهای بزرگتان بگوبید. آنها هم می رفتند و نوشته یا نوشته، با چند خط، سر و ته قضیه را هم می آوردند و نمره شان را هم می گرفتند، البته من ملاحظه شان را می کردم، وگرنه آن نوشته های بی سرو ته را که نمی شد گفت انشاء. یک چیزهایی می نوشتند که مرغ پخته اگر می شنید خنده اش می گرفت. اما به هر حال مثلاً دلم خوش بود که بیچه ارا از دنیای خودشان بیرون نمی کشم.

اما جنگ که شروع شد، دیگر اختیار موضوعهای انشا از دستم خارج شد! نه این که نتواننم به آنها موضوع دلخواه خودم را بدهم، اتفاقاً به این نتیجه رسیده بودم که بابد روی این کار پافشاری کنم! اما خوب، بچهها خودشان خودسرانه می رفتند و هرچه دلشان می خواست می نوشتند و می آوردند و هر

<sup>\* -</sup> جمشیدی، مریم ؛ مجموعهٔ داستان (گزیدهٔ ادبیات معاصر)؛ تهران: نیستان ۱۳۷۸، ص ۸۳ - ۸۸.

موضوعی را به جنگ و بمباران و این جور چیزها ربط می دادند. به آنها می گفتم بروید و هر قدر که می خواهید با پوکه های خالی که جمع کرده اید، بازی کنید اما این قدر انشاء جنگی پشت انشاء جنگی تحویل من ندهید! آخر چار دیواری کلاس ما که اتاق جنگ نیس. اما مگر این حرفها فایده ای هم داشت؟! هر چه تذکّر می دادم، کلاه هیچ کدامشان قاضی نمی شد. این بود که من هم بالاخره یک روز تصمیم خودم را گرفتم.

آن روز وقتی وارد کلاس شدم، یک راست به طرف تخته سیاه رفتم و موضوع انشای مورد نظرم را نوشتم: « مدرسه و کلاسی را که در آن درس میخوانید توصیف کنید. » بعد هم برای این که مطمئن شوم بچهها این بار حرفم را عملی خواهند کرد، سینه صاف کردم و گفتم: « موضوع انشای هفته آینده همین است که می بینید. هیچ کدام هم حق ندارید خلاف این موضوع چیزی بنویسید... یادتان باشد که نمره این انشاء وارد کارنامهٔ ثلث اول خواهد شد. پس خوب به حرفهایی که زدم گوش کنید... یادتان باشد که باید راجع به مدرسه و کلاس، بنویسید نه چیزهای دیگر. « حرفم که تمام شدگرمای عجیبی را توی تنم احساس کردم. به طرف پنجره کلاس رفتم و توی دلم آرزو کردم کهای کاش تمام خط و نشان کشیدن هایم کارگر بیفتد.

و بالاخره دفتر زمان ورق خورد و روزی که انتظارش را میکشیدم فرارسید. موقر و سنگین واردکلاس شدم و قبل از هرکاری پنجره ها را بازکردم و به وسط کلاس برگشتم. با دستپاچگی به چشمهای معصوم یک یکشان نگاه کردم و در آمدم: «خوب بچه ها! موضوع انشاء چی بود؟»

این را نه از آن جهت پرسیدم که همه چیز فراموشم شده بود. اتفاقاً خیلی هم خوب همه چیز را به خاطر داشتم، اما باید طوری رفتار می کردم که رویم حساب کنند و به حرفم گوش بدهند. اصلاً چه کسی گفته بود که من نمی توانم از پس بک عده خرده بچه بربیایم؟ همهمه بچه ها که کلاس را پر کرد، دل من از خوشحالی غنج رفت. این صداها نشان دهندهٔ آن بود که آنها موضوع را به خاطر داشتند. حالا باید کسی را که می دانستم جسور تر از آن است که به این زودیها دم به تله بدهد، برای خواندن انشاء انتخاب می کردم. احتیاج به فکر کردن نبود، قاسمی نژاد را خیلی خوب شناخته بودم. اهل خرمشهر بود و با پدر و مادرش در شهر ما - اهواز - زندگی می کرد. او بیشتر از هر کسی توی کلاس احساسات به خرج می داد و با هیجانی که خاص خودش بود، انشاهایش را می خواند، آنهم چه انشاهایی، انگار تازه از خط برگشته بود که می توانست این طور با آب و تاب از جنگ حرف بزند. در این مواقع می شد جوشش شتابان خون را در صورت تیره رنگش حس کرد و نه آنکه تنها دید! برای این که همه چیز طبیعی جلوه کنه، تیره رنگش حس کرد و نه آنکه تنها دید! برای این که همه چیز طبیعی جلوه کنه،

دفتر كلاس را باز كردم و اسمش را از ميان انبوه اسمها صدا زدم:

- مرتضى فاسمى نژاد!

صدایش از میان انبوه بچهها به گوشم رسید:

- حاضر

کمی جا خوردم و با عصبانیت گفت: « من که حاضر غایب نمیکنم بچه! پاشو بیا انشایت را بخوان.»

و او به ناچار جثهٔ کوچکش را از میان نیمکت بیرون کشید و با ورق کاغذی که در دست داشت به طرفم آمد. وقتی کنارم رسید، وسوسه به جانم افتاد که کاغذش را از دستش بگیرم و از روی کنجکاوی نگاهی به آن بیندازم. عجیب مشتاق شده بودم که هرچه زودتر از محتوای نوشتهاش باخبر شوم.حسی ناشناخته به من گفت که به او اطمینان نکنم! با ناامیدی نگاهی به چشمان بزرگ میشیاش انداختم و گفتم:

- مگر دفتر انشاء نداری که توی ورق نوشتی؟

همان طور که مردُد ایستاده بود، گردنش را کمی خم کرد و مثل بچه گنجشک سرمازدهای، آرام به حرف آمد:

- اجازه... اجازه چرا... ولي آقا...

بي أنكه اجازه دنبال كردن حرفش را به او بدهم، گفتم:

- خوب دیگر، شروع کن...

و او باکمی آین پا و آن پا شدن شروع به خواندن انشایش کرد. موضوع انشاء را خواند کمی مکث کرد و بعد این طور ادامه داد: «مدرسه ای که من در آن درس می خوانم ده کلاس دارد. من و همکلاسهایم در یکی از این کلاسها جمع شده ایم. کلاس ما دو پنجره رو به بیرون دارد. من و همکلاسهایم روی هم ۴۷ نفر می شویم. معلم ما وقتی که می آید، قبل از هرکاری به طرف پنجره می رود...»

تازه سرکیف آمده بودم و داشتم لبهایم را از شوق می جویدم که آن اتفاق وحشتناک رخ داد. صدای مهیبی بلند شد و سقف آسمان گویی ، به زمبن افتاد! فریاد من و دانش آموزانم هنوز در نیمه راه گلوهایمان بود که سقف روی سرمان نشست و ما را در زیر خروارها خاک و سنگ محبوس کرد. در آن هنگام ناگهان همه چیز مثل نگاههای کز کرده چشمان میشی قاسمی نژاد برایم حقیقت پیدا. فریادی از وحشت کشیدم و لحظهای بعد حس کردم که دستهایم مثل بالهای یک جار قد کهنه، در هم گره خورده است. تقلاکردم که تکانی به اندامم بدهم، اما با اولین تلاش به بیهودگی این عمل پی بردم. خفگی داشت کار خودش را می کرد. کم کم داشتم از تاب و توان می افتادم که نوشته بود: اکاشکی می توانستم با برادر رومنده ام رضا به جنگ بروم نه آنکه مثل یک بچه با پوکه هایی که از کوچه

خیابانها جمع کرده ام برای معلم کاردستی ام قاب عکس دور طلایی بسازم... تکرار این جمله در آن وضع، چندین باز ذهنم را به آشوب کشید. مثل این بود که کسی با مشعلی نامریی، درونم را آتش زده بود. حس می کردم باید فریادی سر بدهم، خودم را یکباره از زیر آوار بیرون بکشم، با دستهای بی رمقم حجم خاکها را به کناری بزنم و یک یک عزیزانم را توی کلاس جنگ بنشانم. آنوقت دلم می خواست قاسمی نژاد را از میان انبوه بچهها صدا بزنم و اگر شرم جلودارم نشود بالحن گرفته و خجالت زده ای به او بگویم: عزیزم! از این به بعد هر چقدر دلت می خواهد از جنگ بنویس! دفترت را پرکن از خاطره ها... دشمن از نوشتههای تو می ترسد... از خاطره هایی که در دفتر ذهن تو به یادگار بماند... بنویس قاسمی نژاد بنویسیدبچههای کلاس درس... رضا دیروز به جبهه رفت... بنویس قاسمی نژاد بنویسیدبچههای کلاس درس... رضا دیروز به جبهه رفت... دفتر مشق مجید امروز زیر بمباران سوخت... ظهر امروز یک قطار پُر از رزمنده

اما افسوس که زندگیم را تمام شده احساس میکردم. حالا دیگر جیغ و شیونهای بچهها با صداهای مبهم و خفهای که رو به ضعف میرفت، مغزم را مثل گله موریانه های سمج می جویدند. اینها بیهه های من بودند... بیهه های خوب کلاس من! از خدا آرزو کردم کهای کاش اگر خودم می میرم، آنها زنده بمانند.

نمی دانم چه مدت از آن لحظات بحرانی گذشت که به هوش آمدم! مردم شهر مرا از زیر آوار بیرون کشیده بو دند و نگاههای دردمندشان حاکی از آن بود که حادثه ای هولناک به وقوع پیرسته است. مأیوسانه نگاه بی رمنی و خسته ام را در اطراف گرداندم و اولین چیزی که توی چنبر چشمانم جای گرفت، جنازهٔ غرقه به خاک و خون قاسمی نژاد بود که چشمهای بزرگ میشی اش را آرام بر هم نهاده بود و در حالی که بر کنارهٔ لب پایین اش، خون دلمه بسته بود، روی دستان مدیر مدرسه به طرف برانکارد برده می شد! با همان حال نزاری که داشتم به زحمت مدیر مدرسه را صداکردم. به طرفم آمد و گریه کنان قاسمی نژاد را نشانم داد که پارچه ای روی نیم تنه بالای بدنش کشیده بودند. اول به چشمان اندوهبارش نگاه کردم و بعد آرام و خزنده دستم را از زیر پارچه به طرف دستانش بردم. انتظار داشتم اگر ورقه انشای توصیف کیلاس هنوز در میان دستانش باشد آن را بیرون بکشم، با شرم نگاهی به موضوعش بیندازم وسپس دردمندانه پاره پاره اش کنم. اما هر چه گشتم دستی بر شانه های کو چکش نبود. دردمندانه پاره پاره از درد می شکست.

## دكتر محمد رضا شفيعي كدكني (١)

## شبچراغ

گر چراغ شعر، روشن در شبِ تارم نبود گر نبود ایس شبچراغ جاودان قرنها گر نبود آن پرسش خیّام ز اسرار وجود گر نوای نای رومی بر نمی شد در سماع مشعله در دست حافظ گر نبود، آن دورها راستی زندان سرایی بود آفاق وجود

رای رفتن، روی گفتن، چشم بیدارم نبود در ظلام این شبستان راه دیدارم نبود راه، بر هر یاوهای، اکنون، جز اقرارم نبود از چنین زهرِ خموشی، هیچ، زنهارم نبود اندر اینجا، روشنایی، هیچ، در کارم نبود گر چراغ شعر روشن، در شب تارم نبود

**安安** 

## نصرالله مرداني (٢)

## راز سر به مُهر

سا راز سسر به شهر یک آغاز میهمیم شاید به شیب درهٔ این جنگل بزرگ در پسرتگاه صخوهٔ صحرای نیستی چون نقطه، کوچکیم به پرگار روزگار در ما هزار عالم دیگر نهفته است از ما ربوده دیسو زمان خاتم روان سنگینی تمامی عالم به دوش ماست جسوشیده از بسلندی فسریاد ما زمان در ما بهشت و دوزخ، درهم تنیده است در ما بهشت و دوزخ، درهم تنیده است

یسعنی در ایسن سراچهٔ بازیچه آدمیم ما سایهای زشاخهٔ یک بید درهمیم گویا که ما نتیجهٔ لبخند یک دمیم اما برون ز دایسرهٔ هر در عالمیم ما جام در غبار فرو رفتهٔ جمیم آنجا که ما تیجلّی اسماء اعظمیم ما در حریم عشق تو ای دوست! محرمیم گاهی چو دود آتش و گاهی چو شبنمیم اهریمن و فرشته، یک قیصه باهمیم ما قیصهٔ شگفت مسیحا و مریمیم

张告告

۱ - شفیعی کدکتی، گزینه اشعار، تهران : انتشارات مروارید، ۱۳۷۷، ص ۲۱۹ و ۲۲۰.

٢ - قانون عشق (مجموعه شعر)؛ صدا، ١٣٧٤.

سلمان هراتي (١)

### هوای باغ

سرخند که از کویر داغ آمده اند مردانه به یاری چاراغ آمده اند سبزند که از هوای باغ آسده اند در اوج تسراکسم شب ظلمانی

## هزارةعطش

در خون، دل باغ را شناور کردند تا بوتهٔ خشک را صنوبر کردند بادرد، شب دروغ را سسر کردند در ظهر هنزارهٔ عطش باریدند

## تاظهر ظهور

بر خندهٔ ماهتاب دل می بندم چون صبح به آفتاب دل می بندم چون تشنه به آب ناب دل می بندم ای روشنی تمام، تما ظهور ظهور

دکتر فیصر امین پور (۲)

### راز زندگی

باز هم به گوش میرسد... تو چه فکر میکنی؟ راستی کدام یک درست گفتهاند؟ من که فکر میکنم گل به راز زندگی اشاره کرده است هرچه باشد او گل است گل یکی دو پیرهن بیشتر ز غنچه پاره کرده است! غنچه با دل گرفته گفت :

ازندگی ،

لب ز خنده بستن است

گوشهای درون خود نشستن است.

گل به خنده گفت :

«زندگی شکفتن است

با زبان سبز، راز گفتن است.

گفتگوی غنچه و گل از درون باغچه

非非非

۱ - هرانی، سلمان؛ دری به خانه خورشید (مجموعه شعر) تهران: سیروس، چ دوم ۱۳۶۷؛ ص۹۴. ۲ - امین پور، قیصر ؛ به قول پرستو ، تهران: نشر زمان، ۱۳۸۰، تهران.

بوسف على مير شكاك (١)

#### ابر وباد

اگر درختی بودی مگر جز آنکه به خورشید و ماه مهر بورزی واختران را رها و زمزمه گر در آب تماشا کنی و باد را به سجودی در پای افتی کاری میکردی!؟

اگر پرنده به جای تو بود جز آنکه عشق بورژد به جفت خویش و به پرواز خویش چه میکرد؟

مميشه آدميان

پرنده بودن خود را انکار کرده اند همیشه، سایهها به خواب دچارند مخواه

> ابرها پرنده ببارند و بادها درخت بکارند!

کسی به جستجوی تو برخواهد خاست؟! زبان زمزمهٔ خویش باش ترا به یاد ندارند.

۱ - گزیدهٔ ادبیات معاصر، مجموعهٔ شعر یوسف علی میرشکاک تهران ۱۳۷۸، کتاب نیستان ص ۶۴ و
 ۶۵.

عمران صلاحي(١)

### آبهای شیدایی

به تو نزدیک تر می شوم تــو را بیشتر میبینم

مرچه بیشتر میگریزم هر چه رو بس میگردانم

در آبهای شیدایی بے تے محدودم

جــــزيرهاى هستم از هـــمه ســو

تصویرت را می چرخانند

هــــزار و یک آیــنه

در تسو يسايان مسيگيره.

از تــو أغـاز مــىشوم

علىرضا قزوه \*

## درياب مرا، حضرت شمس الحق تبريزا

در شهر یکی نیست چو چشمان تو خون ریز ای اشک تــوام بـاده وچشــم تـوییاله پسرهيز گسران را چسه نيازي ست به تبويه ای آیسنهی «لست عسلیهم بسمسطر »

من شهر نشابورم و تولشكر چنگيز از زلف تسو سرشارم و از چشم تو لسويز یا توبه گران را چه نیازی ست به پرهیز هـ روز يكـ خشت مى افـتد به سـ ر مـا اى سقف ترك خورده، به يك باره فرو ريـز درياب موا، حضوت شمس الحق تبريز!

محمد على بهمني "

## دلم برای خودم تنگ می شود

كسى حرف دلش را نگفت من بودم همیشه بی خبر از حال خویشتن بودم هـ آنـچه شيفته تر از يمي شدن بودم اشارهای کسم، انگار کسوه کن بودم که فکر صافی آبی چنین لجن بودم دلم خوش است که در غربت وطن بودم

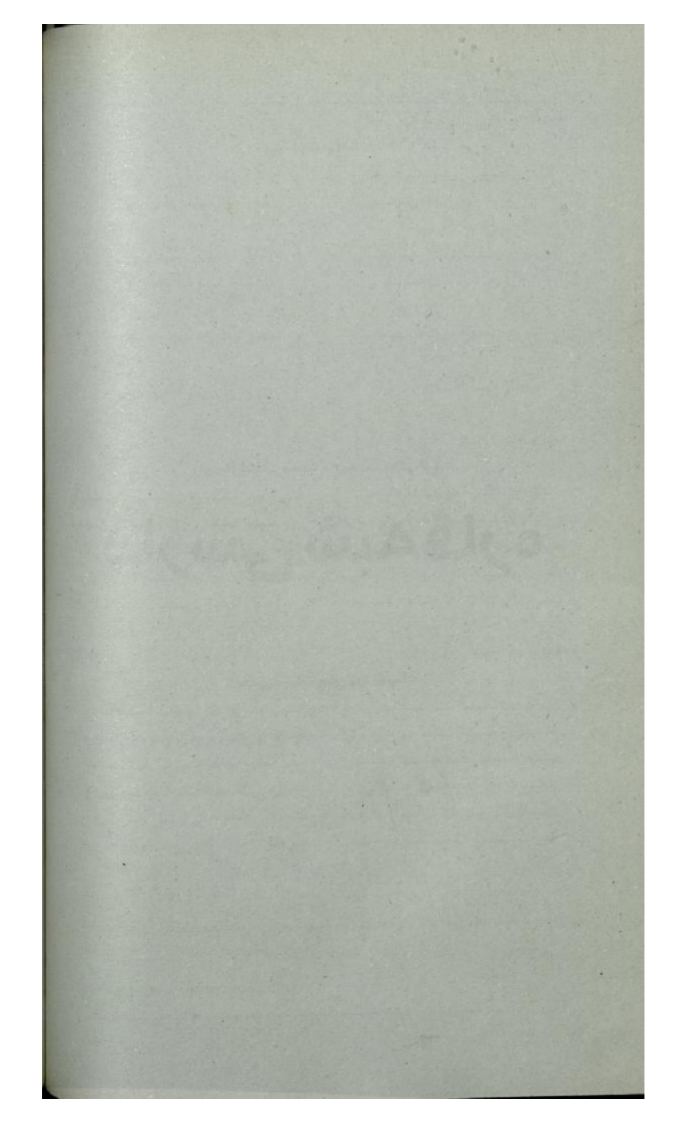
اگرچه نزد شمأ تشنهي سخن بودم دلم بسرای خسودم تسنگ مسیشود آری: نشد جواب بگيرم سلام هايم را چگونه شرح دهم عمق خستگیها را من آن زلال پرستم در آب گند زمان غريب بسودم، گشتم غسريب تر اسا:

١ - مرا به نام كوچكم صدا بزن (گزيد: اشعار) ؛ عمران صلاحي ؛ هدف صالحين، تهران ١٣٨١، 19400

http://www.iranpoetry.com

اقتباس از:

# فارسى شبهقاره



# خدمات بزرگ مولتانیان در راهگسترش زبان و ادب فارسی

## چکیده ؛

در این گفتار نخست سابقهٔ باستانی مولتان که آن را مثل شهرهای بابل، نینوا و برد از کهن ترین شهرهای جهان برشمرده، تبیین گردیده، آن گاه اوضاع تاریخی در اعصار وقرون متمادی تا عصر حاضر شرح داده شده است. آغاز نفوذ و ارتقای زبان و ادب فارسی طی سیزده قرن اخیر و نقش سرپرستی فرمانروایان، صوفیان و عرفا و تجار و هنرمندان بازگو و از شعرهای سخنوران فارسی سرای ساکن مولتان از قرن پنجم هجری ناقرن حاضر نمونه هایی نقل شده است :

اب وعبدالله روزبه نکستی، عشمان مختاری غزنوی، فضلی مولتانی، فساء الدین سنجری، شیخ فخرالدین عراقی، میرسادات حسینی هروی، محمد سخان، برفسور خان، ملا قادر، منشی شهید مولتانی. از فارسی سرایان قرن بیستم ملتان، پرفسور محمد اکبر منیر، محمد شاه بخش عاصی، حبیب احمد افق امروهوی، برق ملتانی، صابر ملتانی، اسد ملتانی، دکتر زبیده صدیقی، آفا حسین ارسطو جاهی، عطاء الله شاه بخاری ندیم، احوال و نمونه های شعری شان در این مقال آمده، که همهٔ آنان در همان قرن هم راهی ابدیّت گردیده اند. در آخرسه تن از شاعران فارسی گوی معاصر که در عین حال استادان شعر وادب فارسی و اردو نیز می باشند، پرفسور دکتر عاصی کرنالی، دکتر اسلم انصاری، دکتر خیال امروهوی مشروحاً معرفی گردیده اند. بدون تردید منطقهٔ مولتان با داشتن هزار سال سابقهٔ شعر و ادب فارسی از مراکز عمده فارسی سرایی و فارسی نویسی در شبه قاره پاکستان و هند محسوب می شود. در پایان از فارسی سرایی و فارسی نویسی در این سرزمین به سلک نگارش در آمده، اسم برده شده است.

ale ale ale

ا - استاد باسابقهٔ زبان و ادب فارسی مقیم ملتان

خیر من به مولتان برسان (عواقی)

چون وزی صبحدم نسیم سحر

## سابقة تاريخي

مولتان این پیرکهن تاریخ مانند بابل و نینوا و ینزد یکی از قدیم ترین شهرهای دنیا به شمار میرود. طبق نظر مورخین شهر مولتان ۵۰۰۵ سال قبل از مسیح هم وجود داشت. آریاها که از سرزمین های ایرانی آمده بودند در ۱۷۰۰ سال قبل از مسیح این شهر و نواحی آن را فتح نموده ساکن این جا شدند. در آن زمان قوم دراویدین در این جا زندگی می کردند و از ترس آریاها به دیگر جاهای سرزمین هند فرار کردند. آریاها درمیان سرزمین هایی رودخانهٔ سند و راوی و چناب سالها توقف كردند. مورخين هندو اين امر را با سندها بيان مي نمايند كه كتاب معروف و مقدس هندوها يعني رگ ويدا در همين جا نوشته شده بود. بعداً آریاها به دیگر سرزمین های هندرفته آن جا ساکن گردیدند. آریاها در شهر مولتان بزرگترین و مقدس ترین معبد پر هلادبهگت را بنا کردند که تا تأسیس پاکستان مقدس ترین معبد تمام هندوان به شمار می رفت و آثار آن در نزدیکی خانقاه حضرت بهاء الدين زكريا سهروردي تا حالا موجود است. طبق اساطير هندوها پسر برهماکیثب این شهر را آباد ساخت و اسم آن کیثب پوره نهاد. نزد هندوها كيثب پدر دوازده افراد روحاني مذهب هندوها بود. اين تمام افراد روحانی آفتاب پرست بودند و بنا به تبلیغات آنها پرستش آفتاب در سراسر هند رواج داشت. بطلیموس مورخ یونانی این امر را تصدیق میکند. کوچکترین پسر کیثپ برهلاد بود بعداً به مناسبت اسم یک شاه دیگری که سنبه نام داشت اسم این شهر عوض شده سنب پوره شد.

درکتاب هایی قدیم زبان سانسکریت اسمای هنس پوره و بهاگ پوره هم دیده می شود. ولی بعد از بنای معبد ادیته دبوتا این شهر به اسم مولی استهان پوره شد. اولین مورخی که در سال ۶۴۱ میلادی به این شهر آمد هیون تسانگ اهل چین بود که اسم این شهر را امولوسان اپولو، ذکر کرده بود. بعضی ها مولااستهان پوره هم نوشته اند. مولا بعنی اصل و استهان یعنی جا و مراد از اصل قرص خورشید است. بعضی مورخین اسم مولتان را مالی استهان نوشته اند که قرص خورشید هایی هندوان که مالی نام داشت ساکن این شهر بود.

اظهار موجودیت تاریخی تاریخ مولتان از زمان حکومت هخامنشیان آغاز میگردد. سلسلهٔ هخامنشیان (۵۵۹ - ۳۳۰ ق م) مربوط به یک دولت بزرگ ایران می باشد. شاهان هخامنشیان ایران سند و مولتان را هم زیر حکومت در

آورده بسودند. مسولتان بسیستمین ساتراپ (استان) حکومت هخامنشیان و شروت مندترین ساتراپ آنها بود. هخامنشیان تا زمان حکومت داریوش سوم روی مولتان حکومت داشتند و این سلسله بعد از فتح ایران از دست اسکندر به اتمام رسید. اسکندر از سال (۳۲۷ - ۳۲۵ قبل از میلاد) بعد از عبور از تنگه معروف خیبر وارد شهر تاکسیلا شد و بعد از فتح نمودن تاکسیلا و عبور کردن از رودخانه جهلم وارد مولتان شد. در آن زمان قوم مالی یا ملوئی در شهر مولتان حاکم بود. میگریند که در این حمله جنگ شدیدی ما بین لشکر اسکندر و قوم مالی به وجود آمد. اگرچه اسکندر این شهر را فتح کرد ولی در نتیجهٔ این جنگ اسکندر از تیرزنی مالی ها شدیداً مجروح گردید. چون اسکندر به سبب مجروح شدن نتوانست سوار اسب شده برگردد مجبور شده از راه دریا به اسکندریه رفت و همان جا فوت گردید.

هرودت مورخ معروف یونانی که در این واقعه همواه اسکندر بود این را در کتاب خود کاملاً شرح داده است. مورخین مولتان در کتابهای خود این حادثه را بیان کرده افتخار ورزیدهاند که اسکندر از دست مولتانیان مجروح گشت و برگشت و بزودی مرد و آرزوی فتح کردن تمام دنیا بالاخص تمام هند را نتوانست به عمل بیاورد. بعد از فوت شدن اسکندر مولتان زیر نفوذ سردار وی که سلوکس نام داشت، در آمد. وی و سرداران وی چندین سال بر مولتان حکومت کردند تا آنکه بنا به ضعف سلطنت یکی از راجه های هند که چندرگیت موریا نام داشت یونانی ها را شکست داده مولتان را به تصرف خود درآورد.

لازم به تذکّر است که در زمان حکومت هخامنشیان ایران، دین زرتشت و زبان اوستایی در این ناحیه نفوذ پیداکرد. تعداد زیادی از زرتشتیان ایرانی در این شهر وارد شده رحل اقامت افکندند.

آنها طبق مذهب خویش در این شهر آتشکده ها هم بناکردند. چون مولتان در آن زمان در ضمن کشاورزی گندم، پنبه و رنگ نیل معروف بود. تجّار بزرگ مولتان که معمولاً زرتشتی بودند این کالاها را به سرزمین دور و دراز برده می فروختند. و دین و زبان خود را هم در سرزمین های دیگری توسعه می دادند.

فعلاً هم در نزدیکی شهر باکو، پای نخت کشور آذربایجان آتشکدهٔ بسیار قدیمی تحت اسم آتشکده مولتانیان موجود است. این در حدود نه کیلومتر دور از شهرباکو است و در نزدیک همین آتشکدهٔ مولتانیان، سرای مولتانیان هم وجود دارد که عالی ترین مهمانخانهٔ دولتی آذربایجان به حساب می رود. در زمان همین حکومت هخامنشیان روابط مابین مولتان و ایران گسترش یافت. دین و زبان و

ادب ایرانی هم در آن زمان مولتان را تحت تأثیر خود آورد. فعلاً هم در مولتان افراد زرتشتی که تاجران نام آور هستند زندگی میکنند و آتشکدهها هم دارند.

بعد از چندرگپت موریا پسرش اشوکاکه پیروکار مذهب بودا بود بر ملتان حکومت کرد و در زمان حکومت وی مذهب بودایی و زبان پالی در این ناحیه گسترش پیداکرد. افراد این خاندان تا دیر حکومت کردند، تا آنکه در سال ۶۲۱ میلادی راجه چچ که از خانوادهٔ برهمنان هندو بود قدرت را به دست آورده، سند و مولتان را زیر تصرف خود در آورد. در زمان حکومت این خانواده نور اسلام در جهان عرب و بیرون از آن سرزمینها دنیا را داشت منور میکرد.

در سال ۴۴ ه ابن مهلب یکی از ژنرال عربها تا مولتان رسیده بود ولی کاملاً موفق نشد.در سال ۶۵ هکه راجه داهر حاکم سند و مولتان بود محمد ابن قاسم بنا به دسنور خلیفه ولید بن عبدالملک اموی راجه داهر را شکست داده سند و مولتان را زیر تصرف در آورد. چون لشکر محمد ابن قاسم برای فتح کردن سند و مولتان از شیراز عازم شده بود ایرانیان هم همراه او بودند که بعد از فتح این شهر در این شهر ساکن شدند. خانوادهٔ بنوامیه تا دویست سال بر این شهر حکومت کردند. بعداً بنو سامه قدرت یافته تا صد سال دبگر این جا حکمرانی کردند.

بنو سامه در زمان حکومت خلفای عباسی حکومت داشتند. در سال ۳۷۲ ه ق. العزیز بالله امام مذهب اسماعیلیه و خلیفه حکومت فاطمیه مصور جلم بن شیبان را با داعیان اسماعیلی به مولتان فرستاد و او در مولتان مستقر شد و نهال مبادی این نهضت را غرس کرد. پیش از جلم بن شیبان یک داعی دیگرئ که ابن هیثم نام داشت به این ناحیه و سند آمده بود. طبق بعضی روایات خلیفه فاطمی در سال ۳۷۵ ه به جیلم قرمطی نوشته است که وی سعی کند به هیو نحوی به قرمطیان سند را (اصل امامت بلا انقطاع) و صحت پیواند خود به امام محمد بن اسماعیل قانع کند و آنان را به اطاعت دربار مصر در آورد. این نامهٔ خلیفهٔ فاطمی حکایت می کند که قرمطیان مولتان محمد بن اسماعیل را (آخرین خلیفهٔ فاطمی حکایت می کند که قرمطیان مولتان محمد بن اسماعیل را (آخرین امام) می دانستند یعنی در عقیدهٔ جماعت (واقفه) بودند.

نویسندهٔ معروف برتلس در کتاب خود ناصر خسرو و اسماعیلیان (ترجمهٔ آربان پور) از عدم اطاعت مولتانیان نسبت به خلفای فاطمی یاد می کند. یک نویسندهٔ دیگر عارف تامر در کتاب خود القرامطه (به زبان عربی) چاپ بیروت ۱۳۹۰ ه ق متذکر می شود که «به سال ۳۷۵ ه مقدسی داعی از طرف المعزالدین بالله خلیفهٔ فاطمی مصر به مولتان اعزام شد. او مدتی طولانی دو آنجا مقیم بود و امور نهضت را سر وسامان داده، افکار مردم را آمادهٔ پذیرش

دعوت ساخت. چنانکه رسولی نزد المعز فرستاد که حامل این پیام بود. بیشتر مردم آزاد و نواحی دور دست آن شیعهاند و خطبه به نام خلیفهٔ فاطمی خوانده می شود. همهٔ مردم اینجا مشتاقند که او را ببینند و گوش به فرمان او بدهند»

ظاهراً مقدسی پس از چندی به مصر بازگشت و امور نهضت را به حمیدبن جلم شیبانی سپرد. حقیقت این است که قرامطی بودن یا اسماعیلی بودن اینها از هیچ راهی برای ما روشن نبست ولی اینها در حدود صد سال و اندی بر ملتان حکومت داشتند.

در سال ۳۹۶ هسلطان محمود غزنوی نخستین بار علیه حکمرانان مولتان لشکر کشی کرد. مولتان برای محمود طعمهٔ خوبی بود. ابوریحان بیرونی که همراه محمود بود دربارهٔ ثروت این شهر میگوید: یکی از بتهای معروف هند بت ملتان بود که به نام مهر برپا شده و بدین مناسبت (آدینپا) نام داشت این بت را از چوب تراشیده و روی آن چرم سرخ کشیده و به جای چشمان او دو یاقوت سرخ نهاده بودند. باید گفت مولتان را محمد بن القاسم بن المنبه فتح کرد و چون علت ثروتمندی شهر را به واسطه بت آن دانست که از همه جا به زیارت آن می آیند بهتر آن دید که بت را به جای خود گذارد و برای استهزاء پاره گوشتی به گردن آن بت آویخت». گنجینهٔ معبد مولتان ظاهراً پس از تصرف شهر به دست قرمطیان باقی بود. علت دیگر حملهٔ محمود به مولتان گذشته از هوس به دست آوردن غنائم آن بود که به وی گفته بودند ابو الفتوح حکمران آن جا ملحد شده و دچار فساد عقیده گردیده و مردم را به کبش خود در آورده است.

بار دگر محمود در سال ۴۰۱ هق از غزنین قصد مولئان کرد و آنجا رفت و باقی سرزمینی که از ولایت مولتان مانده بود به تمامی بگرفت وقرامطهای که آنجا بودند بیشتر از ایشان را بگرفت و بعضی را بکشت و دست بعضی را ببرید و نکال کرد. ازین به بعد مولتان از دست اعراب ببرون رفت و بعد از فتح مولتان از جانب محمود زبان دربار مولتان فارسی شد. از ۹۵ هالی ۴۰۱ ه زبان دربار در مولتان عربی بود. در زمان حکومت اعراب سیاحان عرب که ازین سرزمین دیدن کردند به قرار زیر می باشند:

- ١ ابو زيد سيراني (٢٥٤ هـ ٨٨٥م) صاحب كتاب الهندو الصين
  - ٢ ابن رسته (٢٩٠ هـ ٢٩٠) صاحب كتاب الملاق النفيسه
- ٣ ابوالقاسم ابن خرداذ به (٥٥٥ هـ ٩١٢م) صاحب كتاب الاقاليم.
  - ۴ مسعودي (۳۰۳ هـ) صاحب كتاب مروج الذهب
    - ۵ ابن مهلل (۳۳۱ هـ) در سفر نامهٔ خود
  - ۶ اصطخري (۳۴۰ هـ) در كتاب المسالك و الممالك

٧ - ابن حوقل (٣٧٠هـ) در كتاب صورة الارض

۸ - بشاری مقدسی (۳۷۵ ه) در کتاب احسن التقاسیم

٩ - ابن نديم (٣٧٧ هـ) در كتاب الفهرست..

محمود غزنوی و اولادش تا سال ۲۰۲م بر مولتان حکومت کردند. در سال ۵۹۹ ه شهاب الدین محمد غوری مولتان را فتح کرد و مولتان به تبعیت تخت دهلی شد. در ۵۹۹ ه الی ۶۲۴ ه ناصر الدین قباچه که غلام سلطان محمد غوري بود ، بر مولتان حكومت كرد. در سال ۶۶۹ ه غياث الدين بلبن حاكم دهلي گرديد و محمد سلطان پسرش حاكم مولتان شد. امير الشعراء امير خسرو شاعر بزرگ فارسی همراه این حاکم به مولتان آمد و تا مدّت پنج سال در همین شهر زندگی می کرد. این خانواده در حدود ۶۲ سال بر مولتان حکومت کرد، آخرين أنها سلطان كيقباد بود. در سال ۶۹۰ ه سلطان جلال الدين خلجي كه از نسل خلج خان داماد چنگیز خان بود ملتان را فتح نمود. آخرین شاه این خانواده خسرو خان بود. بعد از خانوادهٔ خلجیان خانوادهٔ تغلق حاکم مولتان گردید بعد از خانوادهٔ تغلق خانواده لنگاه حاكم مولتان گرديد. آن خاندان تا ۹۳۲ ه حكومت داشت. در سال ۹۳۲ ه ميرزا احسن ارغون از جانب ظهير الدين بابر پادشاه مغول مولنان را فتح كرد. شاهان خانوادهٔ مغول هند تا ١١٤٥ هبر مولتان حكومت كردند. بعد از آنها خانواده درانيان كابل كه سر سلسله آنها احمد شاه درانی بود تا سال ۱۸۱۸م بر مولتان حکومت کردند. از سال ۱۸۱۸م الی ۱۸۴۹م مولتان زیر تسلط انگلیسها در آمد و انگلیسها تا سال ۱۹۴۷م بر این ناحیه حکومت کردند. از ۹۵ ه الی ۱۸۴۹ م مولتان همیشه مرکز استانداری بوده ولی در زمان حکومت انگلیس ها مقام استانداری را نداشته و فقط یک فرمانداری از استان پنجاب شد وفعلاً هم يک شهرستان است.

## سابقةُ تاريخي زبان فارسي

چنانکه در سابقهٔ تاریخی ذکرشده مولتان یکی از قدیم ترین شهرهای دنیا به شمار می رود. در زمان قدیم تجّار ایران و مولتان رابطه تجارتی داشتند. در زمان حکومت هخامنشیان ایران، مولتان زیر تسلط آنها در آمد و تا زمان فتح ایران به دست اسکندر مولتان زیر قدرت آنها بوده بعداً اسکندر مولتان را هم فتح نمود. در زمان حکومت هخامنشیان دین و زبان ایرانیان در این ناحیه نفوذ کرد، بالاخص تجار مولتان با زبان ایرانی بیشتر آشنایی پیدا کردند. تحت تأثیر حکومت هخامنشیان بعضی واژه های زبان ایرانی آن زمان در این ناحیه هنوز حکومت هخامنشیان بعضی واژه های زبان ایرانی آن زمان در این ناحیه هنوز متداول است. یکی از آنها واژهٔ پنجاب است. در نزدیکی مولتان از زمان هزاران

سال پنج رودخانهٔ بزرگ که از کوه های هیمالیا سرچشمه میگیرند با هم جمع می شوند آن جا را فعلا پنج ند (پنجند) می گویند.

قبل از آمدن ایرانیان در این سرزمین آن جا را به زبان سانسکریت پانچ ناد می گفتند. وقتی که ایرانیان در زمان حکومت هخامنشیان این جا را دیدند آن را پنج آب گفتند. آب یعنی رودخانه همین واژه پنج آب یا پنجاب برای سرزمینی که این رودخانه ها یعنی راوی ، چناب، ستلج، بیاس و جهلم آنجا را سیراب می کند، مستعمل گردید. در زمان انگلیسها پنجاب بزرگترین استان هند بوده که بعد از تأسیس پاکستان به دو بخش منقسم شده است. استان پنجاب شرقی (هند) و استان پنجاب غربی (پاکستان) لاهور فعلاً پای تخت استان پنجاب غربی می باشد. که مولتان فعلی یکی از شهرستانهای وی است. پس واژهٔ پنجاب از راه ایرانیان به وجود آمد و واژهٔ زبان فارسی محسوب می شود. واژهٔ دیگری کاکا و کاکو است. کاکا یعنی پسر بچه و کاکو به معنی دختر بچه. همین طور که در زبان اوستایی سپاکا یعنی پسر بچه و کاکو به معنی دختر بچه. همین طور که در زبان اوستایی سپاکا یعنی سگ و سپاکو یعنی ماده سگ. ظاهر است که زبان تحت تأثیر حکومت زمان گسترش پیدا می کند. همین طور در زمان حکومت هخامنشیان زبان ایرانی هم در این ناحیه تا حدی گسترش پیدا کرده بود.

از سال ۹۵ هالی ۴۰۱ همولتان تحت سلطهٔ اعراب بوده و زبان عربی زبان دولتی شده بود. اگرچه عربی زبان دینی بود ولی درمیان مردم گسترش زیادی پیدا نکرد چون عربی از گروه زبان سامی بود ومردم مولتان مربوط به گروه زبان آریایی بودند. ما می بینیم که در سرزمین هایی که مردم سامی النسل زندگی می کردند زبان عربی گسترش فوق العاده ای به دست آورد ولی در سرزمین هایی که مردم از نسل آریایی بودند کمتر رشد پیدا کرد.

در زمان حکومت اعراب بر مولنان، ما به اسم یک شاعر و نویسندهٔ معروف روبرو نمی شویم. اگرچه در زمان حکومت اعراب تعدادی ایرانیان هم در ناحیهٔ مولتان زندگی می کردند ولی زبان فارسی متداول نگردید. مورخان عرب هم موجود بودن زبان فارسی در مولتان را ذکر کرده اند ولی از سال ۴۰۱ ه به بعد که محمود غزنوی مولتان را از دست اعراب گرفت زبان فارسی زبان دربار شد و همین سال نقطهٔ آغاز و گسترش ژبان و ادب فارسی به شمار می رود. بنابر فتح محمود غزنوی زبان فارسی در این دیار قدرت تازه ای به دست آورد هزاران خانواده های قارسی زبان از خراسان بزرگ و ماوراء النهر به مولتان آمده جایگزین شدند و فارسی که زبان دربار هم بود ما بین مردم رواج پیدا کرد، و در نتیجه این مولتان اولین مرکز زبان فارسی در شبه قاره محسوب شد.

و بعد از سولتان در سال های بعد وبان فاوسنی ادر سراسو اهدد تا دهالی كسترش يافت. دومين مركز مهم فارسي الاهور يؤدا در زمان حكومت غزنويان لالهور الك شهر بسليار كونجكي به حساب مي آميا. عاراف بالمدار الاهلوة شيخ الواللحسن على بن عثمان جلابي مجويري غزنوي معروف به خضرت داتا گنج بخشن در مقالمه كتاب معروف خود وكشف المنججوب الأهور والبكلي ال مضافات مولفان نولتيته است بسومان مركزا بزرك فاولسي بعدا لزولاهور سرهند بولاه البت دهلني و جلهاي ديگر هناه بعداً مراكز عمدة زيان فارسي شدند . رية بستراه هاي كسفوش زيان فاوسني دو عولتان دي مر نالتساد لو سيسال والديو (هند) و استان ينجاب غربي (باكستان) لاه بايابة بالين فالسلال المعنوير المنان واستان واستان ينجاب غربي مي باشد. كه مو لتاذ فعلى يكي از د فاين تالله وافريد في فايغ ماليف والمراد ٢٠ يتجاب ازراه ايرائيان به وجود آمد و واؤة زبان فارسي ايدلمنا بالمشاهية في الجاولة ديكري كاكا و كاكو است. كاكا بعني بسر بچه و كاكو به معني دختر بچه عمين طور که در زبان اوستایی سپاک بعنی سگ و سپاکو یعنیناهاش گنستاییسے النه النهام النيام معمولاتا فنور نفوذ حكموانان عرب بوده وزياف دربل مم عزيني بود إزاره المعم يعتى بعدار فتح مولتان به دملت فلحمود غزنواي زبان درجار فارسی گردید و افراد زیادی که فارسی زبان بودند در اداره های دولتی استخدام شادند و مرزاه مای دولتی به زبانا فارسی آغازا شد ، دو خوزاه های دیلی هم که به سىز پارسىتى بىلاظيى مسلمان باز ئىدىد زېان فارىلىنى تدرىس مى شد. بە طۇر ماك مدارسة ، فيروزية أج و الوالتان ول في كرامي نماييم كله در سمَّال 830 هـ به سر برساتي تاصراللديل قباللجه حلكم مولتان وأج بازشد مو دوأبخ قلضي مدهاج الدين سيراج صالحب كتاب فارسلى طيقات ناصري دوائثوا وكتاب تناصر نامه در شعر فارسى رياست اين مدرسه را به عهده داشت، قاضي ملكور يكي ازامعزاوف توين نويسندگان و شعواي ترمان خود بود اولواه سر پرساتي اشاهان و حاکمان ناحيه، زبلف فارسلى خوب وشدا پيداركرد آنها لزلفويسندگان و شعرا خوب سوپرستى و قدوهاني مي كردند شاعراي معروف فارسي ازبانه مانند امير خسارو وحسن دهالوى تاخت اسريوساتل شاهواده معاملا درمولتان المدتلي زندكي مى كردند وآثار كوانيهاى خودرا فراين شهور شوودندا وتوسيلة اكبيشواش ويان وادب فاوسع دولين تابخيه شيدند. در وفان حكومت شاه خهان پادشالاً مغول مند، اسعيد قويشلي مؤلتاني شباغي معروف زيان فارسى بود دكترا معين نظامي رئيس فعلى گروه زبانة و ادبيات فارسلي اللشكادة خاوراشناسي، دانشگاه بنجاب الهور درابارة اين شاعر طواز اول، پایان نامهٔ دکترای خود را ترتیب داد و به مدرک دکترا، در زبان و ادب 

برد صوفي بزگ و عارف نامدار مسلک جشت بود. وي فاعدونان وعلام

از سال ۹۵ هالی ۱ م ۴ ه یعنی ا در اومان حکومت اعراب صوفیان و عوفا بالاخص صوفیان آو به این اسرومین ها نهادند زیرا که قرامطه و اسماعیلیان مولتان مخالف شلد په اهل تصوف و فرفا و فرفا بواشل مولتان مخالف شلد په اهل تصوف و فرفا و فرفا بواشل به مولتان لواسال ۱ م ۴ هم به بعد صوفیان ایرانی الزخواسان بزاوگ یو اش بواشل باه مولتان و اسال ۱ م ۴ هم و بایمان ایرانی از مولتان هنوز بتأثیرات افرام طه و بایمانا عیلیان موجود بود صوفی بزوگ قرن پیناچنا موجود بود صوفی بزوگ قرن پیناچنا موجود مورد عثمان هجویری هم به لاهور رفته آن جا ساکن شد.

ولى بعد از قرن بنجم هجرى كه حكومت سلاطير فر العجية الموات الم محكم گردید صوفیان و عرفا هم واه مولتان را پیش گرفتند وباف این همه صوفیان فلرسى أبودم اولين طؤفي كة ابه مولتان در قران بدجم مجرى أمد حضارات شياه يوسف كرديزي بود كه از گرديزيه مولتان آمد خانقاه وي در وسط شهر مولتان قرار داود. بلغد ازاوي عارف عام أور و مشهور احضرت شيخ بهاله الديل وكيوعا بالهروراهي بمعولتان رسيده اين شهر والمبدال به يكاللهر صوفيان كود شيخ بها اللايل زكرية صاسال ع ١٥٤ هيه دنيا آمد تجندين سال هو بخاوا درس خواند بعدابه خدمت شيخ الشيوخ شيخ شهاب الدين ابو حفص عمنواسمه وودي كابرسو مللسلة مسلک سهروردی صوفیان ابواد در ابغداد رهبیده مرید وی شد. شیخ شهاب الله الن سهار ورداي خرقه و سنجادة خود رابع او داد و اوسنابه داستاول مرشداندو بله مؤللتان وسيد شيخ يهاء اللين وكريا فارف ومانه بود. او مؤلتان وا مركز الرشاد و هدایت خود انتخاب کرد. در آن زمان هم هنوز فتنهٔ قرمطیان به طوار کلی از بلیع برفته بود الشيخ موضوف ازاراه تدريس وتيليغ اسلام فننه قرمطيان والحاتمه داد. مردماك ويادى بالهدايية وارشاداوية دين السلام مشرف شديد الرشاد وعداايت شييخ ابواي خواص وعوام به زبان فاؤسل الود دو ومان اسليخ يعلى در قرن مفتم تصوفك وولالة فارتبلي دوامؤلتان بهالوج لوسيداه بوذالا شيخ وامريدان تتنبخ عمه وقبته دو اتبليغانك السلامي سليزاكرم ببو دند ابعه همين مناسبك امي كويند كو ذيين اسلام بربالهای زبان فارسی به مولتان و از راه مولتان به شبه قاره رسید. شبه قاره در آن زمان کاملاً زیر نفوذ مسلمان ها در آمده بود. مریدان شیخ در نواحی سند، مولتان، گجرات (هند) و بنگاله و از بنگاله تا مالزی رسیده دین مبین اسلام و زبان و ادب فارسی گسترش دادند. در آن زمان شیخ فخر الدین عراقی و میر سادات حسینی هروی که مرید شیخ بهاء الدین زکریا بودند در مولتان سالها زندگی می کردند. بعد از شیخ افراد خانواده و مریدانش هم کار شیخ را ادامه دادند.

شیخ فرید الدین گنج شکرکه معاصر و از خانوادهٔ شیخ بها، الدین زکریا بود صوفی بزرگ و عارف نامدار مسلک چشتیه بود. وی در نزدیکی مولتان در شهر پاک پتن زندگی می کرد. شبخ نظام الدین اولیا صوفی معروف مسلک چشتیه مرید وی بود. این عارف نامدار و مریدانش هم در گسترش دین مبین اسلام و زبان و ادب فارسی کارهای بسیار عالی را انجام دادند.

بعد از عرفا و صوفیان این دو مسلک یعنی سهروردیه و چشتیه، صوفیان مسلک قادریه هم تا حالا در ترویج دین اسلام و زبان فارسی مشغول اندکه ذکر آنها در باب شعر و ادب خواهد آمد.

### ٣ - تجّار وهنرمندان

باید دانست که تجار هم در نشر تمدن و فرهنگ و زبان همیشه نقش مهمی را انجام داده ند. ناحیهٔ مولتان که از دیر زمان در کشاورزی معروف بوده است مرکز تجارت هم بوده است. پنبه، توتون، رنگ نبل و اجناس دیگری همیشه ازین ناحیهٔ حاصلخیز به سرزمینهای دیگری از راه تجّار محلی و خارجی صادر می شد. مولتان در زمان قدیم در ضمن ساختن محملها بسیار معروف بود. منوچهری دامغانی در یک قصیده خود مصرعی دارد که نمایانگر این کار می باشد، می گوید:

تو گویی یکی محمل مولتانی

پارچه بافی مولتان از قدیم معروف بوده است. چون پنبه و صنایع پارچه بافی هم زیاد دارد. در زمان قدیم لُنگ (لنگی فعلی) بسیار معروف بود و از مولتان صادر می شد.

رنگ نیل که در قدیم از بوتهٔ نیل درست می شد هم صادر می شد. در شهر بخاراً، دهلی، لاهور، باکو و امثال اینها کوچه های نیلگران مولتانی حالا هم وجود دارند. تجار خراسانی اسبها را آورده می فروختند. زعفران و دیگر ادویه هم فروخته می شد. هنرمندان ایرانی، کاشیکاری و کمان سازی و شانه سازی را معرفی کردند. در ملتان فعلی کوچه های شانه سازان، کمانگران و کاشیکاران

داریم. افراد این کوچه ها در زمان قدیم از ایران آمده ساکن این شهر شده بودند. این خانواده ها در پیشرفت فارسی هم بسیار کمک کردند. در تمام دهات مولتان حیوانات اهلی را از زمان قدیم گرفته تا حالا «گم دام» می گویند و این واژه دام اصل فارسی می باشد. بنابراین خدمات شاهان و صوفیان و عرفای بزرگ و تجار ایرانی در گسترش زبان و ادب فارسی فراموش کردنی نیست.

## معرفی شعرای معروف مولتان از قرن پنجم الی حال حاضر

از سال ۴۰۱ ه به بعد که زبان فارسی زبان دربار و ادارههای دولتی و وسیلهٔ گسترش تعلیمات دین مبین اسلام شد شعر و ادب، هم یواش یواش روی به ترقی نهاد.

# ١- ابو عبدالله روزبه نكتى

در قرن پنجم هجری که مسعود بن محمود غزنوی حاکم مولتان بود. ابوعبدالله روزبه قصیدهای به مدح او در مولتان سرود.

روی آن ترک نه رویست و بر او نه بسرست که برین نار به بارست وبرآن گل به بسرست بست بست بست بست و برآن گل به بسرست بست بست و نظر است و بستای میه و خورشید بسود یار مسرا اندرین معنی هم جای حدیث و نظر است مسلک عادل مسعود خداوند ملوک که به فضل از ملکان بیشتر و پیشتر است

# ۲ - عثمان بن محمد - مختاری غزنوی

در زمان حکومت غزنویان مولتان، عثمان مختاری از غزنین به مولتان رسید. آن زمان حاکم مولتان عثمان عبدالله بن اسماعیل بود. وی قصیدهای در مدح سلطان نوشته مطلعش این بود:

دی غلامی دیدم اندر راه چون مهر منیر

کز برون گل بود مشک و از درون میبود شیر

در حسن طلب این شعر گفت: گوت باید آستین از بهر من پر زرکنی

دامن عشمان عبدالله اسمعيل گير

## ٣ - فضلي مولتاني

ناصر الدین قباچه حاکم مولتان و اُچ از سال ۶۰۱ ه الی ۶۲۶ ه در این ناحیه حکومت کرد. وی سرپرست بزرگ شعرا و ادبا بود. فضلی مولتانی هم شاعر دربار وی بود. در مدح قباچه میگوید: ای ظفر همدم ترا از بخت برنا آمده بادهٔ جام تو ای اسکندر ثانی به بزم ای جهانگیری که بر اوج سریر سلطنت

نامهٔ تو چه توانا فتح نامه آمده چون زلال چشمهٔ حیوان مصفاً آمده آفتاب منفعت مانند جوزا آمده

## 2 - بفروش - اسم شاعر نامعلوم

شاعر دربار قباچه بود. قصیدهای در مدح عین الملک وزیر قباچه سروده

گفتم بدان نگار که خورشید انوری گفتم که دل ربای جانان ز عاشقان گفتم که عین ملک جهان فخر دین حق

گفتا زوی تکوترم ار نیک بنگری گفتا به زلف عنبری و چشم عبهری گفتا که آن حسین ابوبکر اشعری

### ۵ - ضياءِ الدين سنجرى

فخرالشعرا ضیاء الدین سنجری شاعر دربار قباچه بود. وی قصیدهای در مدح و زیر او عین الملک دارد، که این وزیر هم مرجع اهل علم بود.

#### قصيده

ازگل سوری پدید آمد مگر سور چمن ارغوان پرواز سوری عندلیب خوش نواست رسبت صدر وزارت جاودان جاه تو باد کر ترقی جاه تو پیرایهٔ عزّ و بقاست اگرچه زمان حکومت قباچه در ضمن گسترش شعر و ادب فارسی کم نظیر بود ولی بعد از اتمام یافتن حکومت او به دست شمس الدین النمش سلطان دهلی، آچ و مولتان که زیر نفوذ قباچه بودند وجاهت علمی خود را از دست دادند.

ولی این شاید خواستهٔ خداوند عالم بود که درست در همین زمان مولتان از لحاظ شعر و ادب فارسی به اوج خود رسید. تشریف فرمایی حضرت بهاءالدین زکریا سهروردی - که صوفی و عارف نامدار عصر خود بود - مولتان را مرکز بزرگ علوم اسلامی و شعر و ادب فارسی گردانید حضرت بهاء الدین زکریا که سر سلسلهٔ مسلک سهروردیه در شبه قاره بود سرپرست بزرگ شعرا و ادبا هم بود در زمان وی یعنی در آغاز قرن هفتم هجری که قرن اوج کمال تصوف و شعر و ادب فارسی به شمار می رود شیخ فخر الدین عراقی، میر سادات حسینی هروی و دیگرانی به خدمت شیخ مذکور رسیده مرید وی شدند.

## ١ - شيخ فخر الدين عراقي

وی یکی از مریدان معروف و خلفای نامدار شیخ بهاء الدین زکریا بود.

عراقی در حدود بیست و پنج سال در ملتان زندگی می کرد. وی داماد حضرت شیخ هم بود. بیشتر اشعار خودش را در این شهر بی مثال سرود.

عراقی وقتی که به مولتان رسیده غزل معروف خود را سروده، که مطلعش این است:

نخستين باده كاندر جام كودند ز چشم مست ساقي وام كودند

شیخ بها، الدین زکریا از گوش دادن به این غزل، عراقی را مرید خود ساخت و بعداً خرقهٔ خود را به او بخشید. بعد از مرگ شیخ خود عراقی ملتان را ترک گفت ولی اولاد و احفاد او هنوز در مولتان زندگی می کنند.

او شیخ کامل و شاعری کم نظیر بوده و سخنان عارفانهاش بادی از تصوف و وجد و حال می دهد. او یکی از ده تا شاعر بزرگ فارسی به شمار می دود و این افتخار ما مولتانیان می باشد که عزاقی در این شهر زندگی کرد و زبان و ادب فارسی را به اوج رسانید.

# ۲ - میر سادات حسینی هروی

میر سادات حسینی هروی شاعر و نویسنده طراز اول ادب فارسی از هرات آمده مرید حضرت شیخ بهاء الدین زکریا شد و چندین سال در این شهر زندگی کرد.

علاوه براین که او شاعر و نویسندهٔ زبردستی بود ۱۵ سؤال وی که به زبان شعر بود و آنها را به خدمت شیخ محمود شبستری در ایران فرسناده بود باعث به وجود آوردن مثنوی معروف زبان فارسی یعنی گلشن داز شد. باعث این مثنوی عرفانی هم میر سادات حسینی هروی می باشد. این هم افتخار بزرگی است که مولتانیان در گسترش زبان و ادب فارسی دارند.

# ٣ - شيخ عثمان مروندي معروف به لعل شهباز قلندر

وی مرید حضرت شیخ بهاء الدین زکریا بود عثمان مروندی علاوه بر این که عارف کامل بود شاعر فارسی زبان هم بود؛ نمونهٔ کلام:

زعشق دوست هر ساعت درون نار می رقصم گهی بو خاک می غلطم گهی برخار می رقصم بعد از حکومت سلطان التتمش غیاث الدین بلبن سلطان دهلی شد. وی در سال ۶۶۹ ه پسر خودش محمد سلطان را حاکم مولتان کرد. شاهزاده محمد سلطان با اشهر مشاهیر هندامیر الشعرا امیر خسرو به مولتان آمد. در سال ۶۸۳ مغول مجدداً بر مولتان حمله کردند. شاهزادهٔ مذکور در این جنگ شهید شد امیر خسرو شاعر نامدار فارسی هم اسیر شده دو سال در زندان زندگی کرد. مرثبه ای

که او در شهادت شاهزاده گفت از حیث تأثیر و شکوه لفظی کم نظیر است. شعری از آن مرثیه به قرار زیر است:

بسکه آب چشم خلقی شد روان درچار سو پنج آبی دیگر اندر مولتان آمد پدید در مثنوی قران السعدین خود دربارهٔ اسارت خود شعری دارد.

من که بر سر نمی نهادم گل بار پسر سسرنهاد گفتا جُل

مجل در زبان مولتانی به معنی برو است. قافیه گل و مجل را ملاحظه بفرمایید. اهل مولتان معمولا این شعر را حفظ دارند. بعد از حکومت سلاطین دهلی، مولتان امنيّت خود را از دست داد. در سال ۸۰۰ ه امير تيمور مولتان را تاراج کرد. بعد از وی خانواده های مختلف محلی چون سادات و قریشیان لنگاه و لو دهیان بر مولتان حکومت کردند ولی مولتان در ضمن سرپرستی از علم و ادب محروم ماند. تا آنکه در سال ۹۳۳ ه ظهیر الدین بابر مولتان را فتح نمود مرزا ارغون مغل را حاكم مولتان تعيين كرد. چندي بعد در زمان حكومت نصيرالدين همایون پسر بابر، مولتان زیر تصرف شیر شاه سوری در آمد. بعداً مجدداً که همايون باكمك لشكر صفويان ايران، هند را مجدداً فتح نمود مولتان زير نفوذ شاهان مغول هند در آمد. جلال الدين محمد اكبر پسر همايون سراسر هند را زير تصرف آورده آگره را که در وسط هند بود پای تخت خود کرد و در نتیجه سرپرستی وی آگره مرکز علم و ادب فارسی شد. ابوالفضل و فیضی ، که صاحبان علم و ادب بودند در دربار وی زندگی می کردند. تنها شاعر بزرگ زبان فارسی که مولتانی بود نواب سعید قریشی بود. وی شاعر نامدار دربار شهاب الدين محمد شاهجهان بود و در في البديهه گويي كم نظير بود. نمونه كلام نواب سعيد قريشي مولتاني.

> ناآشنای خویشم با یار آشنا شد با او چو عهد بستم از خویشتن گسستم جز صورت خیالش هرگز نبست نقشی جولان قامت او جان بسوده از جهانی از بس که سجده کردم پیشش به هر زمینی کاری که بسته گردد از دوستان گشاید

پیوست هر که با او از خویشتن جدا شد پیوستن و گسستن بی جا نشد به جا شد تا معنی مسحبّت خاطر نشین ما شد جولان نشد اجل شد بالا نشد بلا شد نقش خط جبینم چون نقش بوریا شد در کار ما سعیدا مشکل گشا خدا شد

او یکی از بزرگترین و نامدارترین شعرای آن زمان به حساب می آمد.

بعد از شاهجهان حکومت به پسرش اورنگ زیب عالمگیر رسید. شاهجهان مربّی بزرگ شعرا و ادبا بود ولی اورنگ زیب عالمگیر برعکس او بود. وی تمام عمر خود را در جنگها به سر می برد و در نتیجه علم و ادب پیشرفت خود را از دست داد. بعد از اورنگ زیب عالمگیر قدرت مغول هند یواش یواش ضعیف می شد. در عهد محمد شاه رنگیلاکه از سال ۱۱۳۰ هالی ۱۱۶۲ ه حکومت کرد. در سال ۱۱۵۱ ه نادر شاه افشار دهلی را فتح نمود. مولتان هم زیر نفوذ او در آمد. بعد از نادر شاه افشار، احمد شاه ابدالي افغان شاهنواز خان استاندار مولتان را شکست داده مولتان را به دست آوود و نهایبان وی حاکم مولتان شدند. آخرین حاکم افغانان مظفرخان بودکه در سال ۱۲۳۲ ه (۱۸۱۸م) به دست سیکها شکست خورد و مولتان قلمروی سیکها شد.

زبان فارسی در زمان حکومت افغانان هم زبان دربار و زبان علمی وادبی بود.

## شعرای عهد افغانان در مولتان ١-صفدر جنگ نواب محمد سرفراز خان

نواب محمد سرفراز خان پسر ارشد نواب مظفر خان شهيد آخرين حاكم مسلمان مولتان بود که در سال ۱۸۱۸م سیکها وی را در حملهٔ مولتان زندانی كرده به لاهور برده بودند كه در آنجا هم فوت كرد. نواب مذكور شاعر طراز اول زبان فارسی و شاعر صاحب دیوان بود. دیوان او تا به حالا به چاپ نرسیده است. و نسخهٔ خطی اش در کتابخانه پبلک لائبریری مولتان موجود ست. او شاعر غزل گو بود. غزل هایش بسیار عالی می باشد. منتقدان عصر وی اشعار وی را هم پایه اشعار فردوسی و نظامی و هم سنگ سعدی و جامی قرار دادهاند.زبان وى بسيار ساده، روان ورسا است نمونه كلام غزل از نواب مذكور:

رویش کے او لاله کے انسترن کے جا زلفش کے او نافهٔ مشک ختن کے جا تشبیه غنچه بادهنش کردن از چه روست یک را نگاردر سر ویک منتظر به در صفدر شمر غنيمت امشب كه تا سحر تخلص وي صفدر بود.

کی آرزوی تشنه لب از شیر کم شود کشمیر از کجا و هوای وطن کجا دندانش از کے و زبان سخن کجا أشفته خاطر زكجا مطمئن كجا ساقی کے او بادہ کجا انجمن کجا

### ٢-ملانادر

ملا نادر قاضي القضاة مولتان در حكومت مظفر خان شهيد بود. او يكي از شعرای نامدار زمان خود بود. مثنوی وی هم تا حالا به چاپ نرسیده است.

مثنوي ملا نادر ستايش خانوادهٔ شيخ فخر الدين عراقي مي باشد كه از زمان شیخ فخر الدین عراقی در مولتان زندگی میکنند. در این مثنوی از فخرالدین عراقی گرفته الی آخرین بزرگوار خانواده -که در زمان وی در حیات بود - ذكر نموده است.

## ۳ – منشی حسن شهید مولتانی

حسن شهید مولتانی که در زمان حکومت مظفر خان شهید وسیکها هم زندگی می کرد یکی از شعرای طراز اول زبان فارسی در ناحیهٔ مولتان محسوب می شود. دیوانش در مولتان موجود است. وی مرید حضرت خواجه محمد جمال چشتی بود که صوفی نامدار زمان خود بود. وی در سال ۱۲۶۵ ه ق. در مولتان فوت گردید. خانقاهش در کوچه آغا پوره بیرون دروازه دهلی مرجع عوام و خواص است. وی چندین کتاب به زبان فارسی نوشت که شرح آنها به قرار زیر است: دیوان فارسی، مثنوی نور الهدایت، مثنوی نور الهدی ، رسالهٔ بحر المواج، رسالهٔ رفیق الفقراء، فضائل حنفیه، شمائل حنفیه، خصائل حنفیه، انوار جمال، انشای گلزار معانی.

وی به زبان عربی، اردو و مولتانی هم شعر میگفت.

# نمونهٔ کلام ۱-در مدح رسول اکرم «ص»

محمد الصاروح عشق و جان عشق است محمدالصا دُرّ دریای حققت محمدالصا مخزن فیض وجود است در آ در حسلقهٔ رندان کسه در وی محمدالصا قسبلهٔ دل کسعبهٔ جان محمدالصا جمله عشق آمد ازین رو ۲ - غزل معروف

قطره قطره ز سرشكم شده دريا دريا دى وامروز به اميد وصال توگذشت دل جدا عقل جدا هوش جدا اى ظالم ترک دل گفتم و بى دل ز تو دلبر نشوم هست دل مفتى هر ناز تو راز پنهان بعد عمرى ز حسن سر زده اين تاز، غزل

٣ - مرثية امامين شريفين به صفت مربع:

در ماتم حسين اع اكم ارض و سما گريست

مساهی در آب و مسرغ به اوج هوا گریست تسنها نسه امت از غسم آل عسباگسریست

هم موتضى «ع» فغان زد و هم مصطفى «ص»گريست

چه گویم جان که او جانان عشق است محمد «ص» گوهری از کان عشق است محمد «ص» مسطلع دیوان عشق است محمد «ص» ساقی مستان عشق است محمد «ص» دین و هم ایمان عشق است دل و جان «حسن» قربان عشق است

داغ داغم همه گل گل شده صحرا صحرا بعد ازین نیست مرا طاقت فردا فردا گشته آواره به کویت همه تنها تنها هسرچه بادا به ره عشق تو بادا بادا رمز رمزیست به هر غمزه و ایسما ایسما بسی زبانی ز سر نو شده گویا گویا زیسن درد بسا مسم آدم و حسوا گسریستند

ایــــوب و صـــالح و زکـــویا گـــویستند

كسرتوبيان بسه عسرش مسعلى گسريستند

ديسدند چــونکه پــيشرو انــبيا گــريست

چـــون از شــهادتش خـــبر آورد جـــبريل

چشم عملى «ع» ز گمرية خمون گشت رودنميل

بگریستند جسمله خسلایق به ایسن دلیل

كاين سخت مشكل است كه مشكل كشا گريست

فسير از رضا احسن انبود چاره دگر

بايد ز بهر داد به پيش خدا گريست

در سال ۱۸۴۹ هم که انگلیسها مولتان را فتح نمودند زبان فارسی از سرپرستی شاهان و حاکمان مسلمان محروم ماند. چون فارسی زبان ادارههای دولتی و بالاخص دادگاهها بود انگلیسها بنا به سیاست و احتیاج خود نتوانستند فارسی را خاتمه بدهند. و بنا به خواستهٔ پروردگار عالم نه تنها فارسی از دست آنها محفوظ ماند و از دست آنها به جای زبان دربار زبان مردمی شد. انگلیسها در سراسر هند هزاران دبیرستانها و دانشکدهها و دانشگاهها باز کردند و فارسی در همه جا تدریس می شد. چون عربی و سانسکریت زبانهای مشکلی از حیث دستوری بودند مردم چه هندوها چه سیکها و چه مسلمانها در آموزش گاهها فارسی را انتخاب کردند. اقبال لاهوری هم فارسی را در دبیرستان باد گرفت. در زمان حکومت انگلیسها تا ۱۹۴۷م میلیونها نفر فارسی را یاد گرفتند. در زمان حکومت سابق پاکستان تدریس فارسی را در سطح دبیرستانها محدود کردند و فارسی آن رونق خود را از دست داد.

به هر حال در زمان انگلیسها که دبیرستانها و دانشکدهها را در ناحیهٔ مولتان باز کرده بوهند فارسی از حیث زبان علمی و ادبی زنده میبود. شعرایی که در زمان آنها خوب شعر می گفتند به قرار زیراند:

## ا-پرفسور محمد اکبر منیر

شاعر و آفتاب بهار فارسی در مولتان شادروان پرفسور محمد اکبر منیر در سال ۱۹۲۴م در دانشکدهٔ دولتی ایمرسن مولتان استاد زبان فارسی بود. وی در سال ۱۹۱۹م از دانشگاه پنجاب مدرک کارشناسی ارشد فارسی را به دست آورد و در سال ۱۹۲۰م با خرج خود رهسپار ایران گردید. وی در مقدمهٔ دیوان شعر فارسی خود که اماه نو ۱ نام دارد و در سال ۱۹۳۸ در شهر اعظم گره هند به چاپ فارسی خود که اماه نو ۱ نام دارد و در سال ۱۹۳۸ در شهر اعظم گره هند به چاپ

رسیده بود می نویسد « دو سال به نیکوان آن خاک پاک یعنی شیراز به سر برده به اصفهان و از آنجا به تهران رفتم روی هم رفته سه سال در خاک ایران بودم و در اواخر سال ۱۹۲۳م به بغداد رسیدم. و در آخر اوت ماه ۱۹۲۴م به وطن مألوف خود مراجعت نمودم. در ایام سفر ایران اشعاری که گاه گاهی به زبان پارسی می سرودم در مجلات و روزنامجات آن سرزمین نشر می شد و دانش پژوهان آن خطه نه بر لطف آن سخنان بلکه بر حسن سیرت خودشان گواهی داده و بدین طریق بنده را همواره به تحصیل زبان وطنی شان تشویق می کردند».

در زمان توقف خود در شیراز با آقای میرزا ابراهیم خان قوام الملک هم صحبتها میداشت.

در تهران با آقای ریحان مدیر مجله گل زرد و ملک الشعرا بهار و استاد رشید باسمی صحبتها داشت.

از بغداد که برگشت فوری از حیث استاد زبان فارسی در دانشکدهٔ دولتی مولتان استخدام شد. وی با علامه اقبال لاهوری هم روابط صمیمی داشت. وی در اشعار خود از پاکان شیراز، خوبان اصفهان و نیکوان تهران خوب تعریف می کند.

به نظر بنده او تنها استاد فارسی زبان بود که بنا به سه سال ماندن در تهران مقدمهٔ دبوان خود را به زبان ساده وروان نوشت و الا در آن زمان استادان فارسی زبان هند از زبان ایران آن زمان آشنایی بیشتری نداشتند. وی مانند علامه اقبال لاهوری هم خلاف استیلای فرنگ (غرب) بود.

### نمونةكلام

شدهای غلام ز سادگی رخ ساقی و می و جام را

یکی آ به محفل من ببین ره و رسم شموب مدام را

سخنم چو خنجر خون نشان بوده در نیام دلم نهان

شده وقت آن که بسرون ز غم دم تبیغ آیسینه قام را

دل من چو گنبد نيلگون بزند هلال سخن به خون

که از این شفق چو شود برون بدهند ماه تمام را

همه عشق شو همه حسن جو همه راه دل شدگان بيو

كه نمودهاند حيات ما غم عشق و حسن دوام را

تو بيا منير! به انجمن، سخني به پردهٔ ساز زن

که سرود و نغز تمو می دهد دل شیر آهوی رام را

٢ - نسيم مصلى (به حضرت لسان اللغيب خواجه شيراز)

بیاکه نصل بهار است و خوش تماشایی است

جسمال سبزه برد حزن ناشكيبا را

بياكه بسر لب جويي به باغ بنشينيم

در آب صاف بسبینیم سرو رعنا را

جمال لاله چو بينند اختران سحر

ز روی شـــرم بـــپوشند روی زیـــبا را

بعد ياد طاعت انور نامى تا باينم

چسراغ انسجمن رکسنی و مسصلی را

با کے رفت ز شرراز فتنه ترمور

ك خود فساد گرفته است مر بخارا را -

بسیا کسه بساز در آغسوش روح آزادی

گرفته گلشن و وادی و کسوه و صحرا را

ز طوطیان شکر خای مند هست منیر

سزد که جود کنی طوطی شکر خارا سرودهٔ آوریل ۱۹۲۱م در شیراز

دربارهٔ اصفهان می گوید:

شستربانا بسيا در اصفهان انداز محمل را

که خوبان صفاهان صیبوند از دست ما دل را

لب زايسنده رود و چار باغ و مجمع خوبان

ندانی چون به در بسردند از سسر فکس منزل را

بيا در لجة طوفان مثال نوح منزل كن

یکسی دانسند مسردان خدا دریا و ساحل را

جسمال روی آزادی بسود از خال خود داری

به چشم دل ببین در باغ سرو پای در گل را

مسلمانم منير از سينهٔ من شعلهاي خيزد

که خاکستو کند سوزش خس و خاشاک باطل را سرودهٔ نوامبر ۱۹۲۲م در اصفهان

### دجلة بغداد (شاعر)

این اشعار را دربارهٔ فتنهٔ فرنگ سرود

يكي از نمونهها:

گه شعله فشان گرددگه ریگ روان گردد

با توپ و تفنگ آید با تیغ و سنان گردد

ایـن فـتنهٔ افــرنگی بـا دور زمــان گــردد در دشت نهان ماند در شهر عیـان گــردد .

از بهر جهان سوزی از بهر ستمرانی

در دست گهر دارد در سینه شور دارد

این دیو سیاه باطن اندام سحر دارد یک دفتر آزادی همواره به بودارد

در شرق فرود آید پییوسته نظر دارد

ک دفتر ازادی همواره به بردارد

بر کشور جمشیدی بر ملک سلیمانی

همواره در آویزد اصریمن با ینزدان باید که یکی گردد در سایهٔ یک پسمان نیرنگ همی سازد دایم فلک گردان ناموس حیات آمد این کشمکش دوران

افغانی و ایرانی تورانی و ژایانی

٢ - پرفسور عبداللطيف تپش

این شاعر نامدار و استاد کم نظیر زبان و ادب فارسی سالها در مولتان زبان فارسی را تدریس کرد و در اواخر ۱۹۵۳م فوت گردید.

بعد از پرفسور محمد اکبر منیر، پرفسور عبداللطیف متخلص به تپش استاد زبان فارسی در دانشکدهٔ دولتی مولتان شد. وی هم شاعر طراز اول زبان و ادب فارسی بود و در نشر زبان و ادب فارسی در این ناحیه کارهای بزرگی انجام داد. شاگر دانش فعلاً هم در مولتان موجودند که بعضی از آنها صاحب مقام هستند.

نمونة كلام – غزل

به شب گم شد دلم درگیسوی دلدار حیرانم

نسدانسم از کسه پسرسم در سسراغ آن پسریشانم

نه از بویم نه از رنگم نه از تنامم نه از ننگم

چه گویم راز پنهانی که من آنم که من دانم

نه من فرهاد و مجنونم نه من خرم نه محزونم

نه از خود دور و بیرونم چه میگویم چه میخوانم

شده در شیشهٔ دل جلوه فرما آن پری پیکر

بكن اى زاهم خملوت نشين سير پرستانم

رهین بی خودی هستم «نبش» از من چه می خواهی

نه من فسرهاد كوهستان و نه مجنون بيابانم

#### غزل

حسيرت عشسق فسزودند و فعانم دادند

طـــوطيم در پس آيـــينه زيــانم دادنـــد

تسمتم دست به وصل تو رسيدن ندهد

دامسن سعی ته سنگ گرانم دادند

پای پسر آبسله رفستم ز شبستان فسنا

روش سسایه در ایسن تسیره شبانم دادند

خوش تماشاست دلا چشم من ر جلوهٔ دوست

به كسليم أنسچه نداند چنانم دادند

امر حق است ولي فاش نگوييم اتيشا

شرح معنى اناالحق به زبانم دادند

وی در سال ۱۹۵۷م فوت کرد.

### ٣ - محمد شاه بخش عاصي

محمد شاه بخش عاصی یکی از شعرای معاصر مولتان بود. وی از خانوادهٔ شیخ فخر الدین عراقی می باشد این خانواده یکی از معروف ترین خانواده های صوفیان مولتان به شمار می رود. محمد شاه بخش عاصی در سال ۱۹۰۲م به دنیا آمد و در سال ۱۹۷۰م فوت گردید.

وي شاعر هفت زبان بود ولي بيشتر كُلامش به زبان فارسي موجود است.

مناجات

لمونةكلام

با محبّان خویشتن پیوست کن مستی و تسکین و ذوقم بیش کن دیده و دل از سوایت تاشنا روی دل را سوی روی بار کن قرب خاصانش بود دربارگاه از شراب حبّ خویشم مست کن چشم بینا در تماشا خویش کن دیدههای ماگشا بر جلوه ها دست ما را مست در ایشار کن «شاه» حق آگاه باشد حق پناه

# 45 45

ز آه و سوز بستان اسروار می تالد غسریق بسحو غم بی قرار می تالد اسیر عشق تو در استظار می تالد ز جرمها و خطا بی شمار می تالد

اسیر در قسفس هسند زار مینالد ز آه و سیو ز درد صبح و مسایی نوا به واویلا غسریق ب بسه آه سسود، رخ زرد ،دیدهٔ غسمناک اسیر عشب به اشاه عاصی به لطف و کوم فراوان کن ز جسومها سخنورنامبرده چندین بار به ایران مسافرت کرده بود.

### ٤ - سيد حبيب احمد آفق امروهوي

ا افق امروهوی برادر بزرگ حضرت علامه احمد سعید کاظمی بود. این خانواده از شهر امروهه (هند) هجرت کرده قبل از تأسیس پاکستان ساکن این شهر شده بودند. افق در عصر خویش معروف ترین و نامدارترین شاعر فارسی و اردو بود. علاوه بر غزل د رهنر تاریخ گویی بی مثل بود.

نمونهٔ کلام - در هنر تاریخ گویی

صوفی و مفتی،محدث نعت گو در ره تبلیغ حت شابت قدم عابد و زاهد خلیق و بسی ریا سال ترحیلش افق امروهوی

مرشد کامل محمد شاه بخش قاطع باطل محمد شاه بخش ذاکر و شاغل محمد شاه بخش گفت «دانا دل محمد شاه بخش» ۱۳۹۰ دق

محمد شاه بخش در زمان خود عارفي كامل بود.

# ۵ - سید احمد علی شاه گردیزی متخلّص به برق مولتانی

سید احمد علی شاه گردیزی یکی از شعرای معروف فارسی مولتان و از خانوادهٔ معروف سادات گردیزیان بود. وی تا مدتی رئیس ادارهٔ راه آهن مولتان بود. درآن زمان سید حسن بخش گردیزی از اعاظم گردیزیان بود و بسیار صاحب مقام بود. وقتی که فوت شد در صحن خانقاه حضرت سید شاه یوسف گردیز مدفون شد. برق مولتانی ماده تاریخ وصالش را گفت که روی قبر خان بهادر کنده شده است.

قطعه تاریخ وفات حسرت آیات خان بهادر سید حسن بخش گردیزی از برق مولتانی

> شد از جهان جناب حسن بخش نامور شاه جهان امير زمان فخر خاندان اهل يقين و سالک منهاج مرتضی شد از ديار عز و جلال مراد شاه فرزانه يگانه و بينای دوررس باب العلوم را چو بنا کرد آن سخی ايسن مکتب جديد ز فيض نگاه او پس ايس تفاوت است ميان دو درسگاه پيستم شب از مه رمضان و به وقت شب تاريخ سال فوت بگو «برق» نغز گو

سلطان مسلک علم و ادب فاضل جلیل عسرت نشان بسلند مکان سید نسبیل پرهیزگار و مسؤمن دیسن دار بی عدیل چون ذات ذوالجلال عطا کردش این سبیل در حسسن انتظام امسورات بسی مشیل از جیب خود مصارف او را شده کفیل الازهسر دگسر شده در مسدّت قسلیل ایسن بسو لب چاب بسود او کنار نیل ایسن بسو به سوی باغ بهشت برین رحیل والا مسقام شد سوی تسنیم و سلسبیل

خان بهادر در سال ۱۹۳۸م فوت گردید.

سيد احمد على شاه در سال ١٩٤٥ فوت گرديد.

در هفدهم آوريل سال ۱۹۵۶م خوشبختانه دانشمند و محقّق كم نظير . فارسى شاد روان استاد سعيد نفيسي از مولتان ديدن كرد. سيد احمد على شاه برق مولتانی در مجلس خیر مقدمی اش - که تحت انجمن ادبی مولتان برگزار شده بود - این اشعار را سرود که به قرار زیر می باشد:

> شعر او در لطف و موسیقی چو تار ارغنون مصدر ميم لغت گنجينه فضل و هنر كى فراموشند اهل دل شب قدر چنين ناز باید میکند بریاری بخت اسعیدا وصل او کرده ز پیرانه سری بازم جوان

بالبلى از گالشن تهران به مولتان آمده طوطیان مؤده که مهمان غنول خوان آمده میکش بیرون ز خلوت ناز را جذب نیاز پیر میخانه ببین خود سوی مستان آمده وسعت آفاق ذهنش را چه می پرسی که او برفراز چرخ دانش مهر رخشان آمده تا به ياد آيد به طرز نو دبستان خرد خاصهٔ عنبر شمامش گل به دامان آمده نثر او در لطف و باكبي آب حيوان آمده تاجدار كشور تحقيق و تبيان أمده كاندرآن منشور مى نوشى به رندان آمده برق ملتان كو «نفيسي» را ثنا خوان آمده کی شود حالم دگر چون روز هجران آمده

### ۶ - صابر مولتانی

یکی از شعرای معاصر صابر مولتانی بود که در سال ۱۹۵۱م فوت شد. ديوانش هم تا حالاً به چاپ نرسيده است.

نمونةكلام غزل فسروغ حُسن أن مه پاره ديدن آرزو دارم

ازيسن بسى تسابى فسرقت رهيدن آرزو دارم

به وقت گرمی بازار مصر حسن ای مالک

ب جان أن رشك يموسف را خريدن أرزو دارم

پس از صد آرزو و التجا فصل بهار آمد

گلی از گلشن حسن تو چیدن آرزو دارم

چسنان شد سيئة من مخزن اسرار يكتابي

ز وهمم غمير هم دامن كشيدن أرزو دارم

ز دست قدرت خود ده مرا بال و پسر ای قادر

ک در شوق پسری رویسی پسریدن آرزو دارم

نسدارم ای شکر لب آرزوی دیگر اندر دل

فقط لبهای شیرین را میکدن آرزو دارم

دلم می خواهد ای اصابر ا که از عالم شوم یک سو

به غیر دوست از همرکس بسریدن آرزو دارم

## ٧ - سيد آقا صادق حسين نقوى متخلّص به صادق

بعد از تأسیس پاکستان هجرت از کپورتهله (هند) کرده در نزدیکی مولتان در شهر کوچکی کبیر والا ساکن گردید. بعد از اخذ مدرک کارشناسی ارشد از لاهور استاد زبان و ادب فارسی در کویته شد. در سال ۱۹۶۶م رئیس دانشکدهٔ دولتی مظفر گره شد و بعد از بازنشستگی در ناحیهٔ گلگشت شهر مولتان ساکن گردید.

وی شاعر طراز اول فارسی بود. در علم عروض هم کم نظیر بود. چندین کتاب ازو یادگار مانده است.

### نمونةكلام

به دشمن ملتفت بر من نگاه سوسوی کرده کسی آن ره نپیماید هر آن راهی که پیمودم جهان انگشت حیرت در دهان شد از تضاد او مستاع شاعر فطرت به بازار سخن آمد کسی گوید ز پنجابم کسی گوید ز ایرانم وی در سال ۱۹۷۶م فوت کود.

جفای بی وفا را بین چه طرفه داوری کرده دل گسمراه را نازم به عالم رهبری کرده به ابرو کافری کرده به رخ پیغمبری کرده اگر خالص وگر کاسد سپرد جوهری کرده عجب فتنه به پا «صادق» ز گفتار دری کرده

### ٨ - اسد مولتاني

محمد اسد خان متخلص به اسد مولتانی یکی از معروف ترین وبزرگترین شعرای معاصر فارسی بود. وی در سال ۱۹۰۲م در ملتان به دنیا آمد و در معرای معاصر فارسی بود. وی در سال ۱۹۲۲م از دانشکدهٔ دولتی لاهور مدرک دیپلم (=کاردانی) راگرفت. در سال ۱۹۲۱م وقتی که در لاهور بود علامه اقبال لاهوری خودش اشعار اردو اسد مولتانی را اصلاح کرد. وی تا حین حیات علامه اقبال با او رابطهٔ ادبی داشت.

اسد مولتانی در سال ۱۹۲۶م به دهلی رفته در وزارت خانهٔ دولت انگلیس استخدام شد و تا سال ۱۹۴۷م در دهلی سکونت داشت. از ۱۹۲۶م الی ۱۹۴۷م اسد مولتانی در تمام مجالس ادبی دهلی شرکت میکرد. وی شاعر طراز اول زبان اردو هم بود.

ديوان فارسى اش تا حالا به صورت جداگانهاى چاپ نشده است.

### نمونةكلام

مولتان كم ظاهراً به بيابان برابر است از فيض اوليا به گلستان برابر است این شهر وادی ایست پُر از گل که اندر آن مر خار مم به تار رگ جان برابر است هسر ذرهاش زيسر تسومهر است تابناک هر كوچهاش به كوچه جانان برابر است مسكسن بماند خسرو شرين كلام را كان را سخن به قند نراوان برابر است ایسن قسول حسضرت زکسریا شسنیده ای شعری است زندهای که به دیوان برابر است

المسته پا بنه که مَلک سجده میکند ملتان ما به روضهٔ رضوان برابر است،

شاهکار فارسی اسد مولتانی شعری است تحت عنوان «نوحهٔ انگلیس» که در سال ۱۹۵۲م در مجلهٔ طلوع اسلام لاهور به چاپ رسیده بود. این نوحه از زبان یک نفر انگلیس می باشد که در نتیجهٔ ملی شدن نفت ایران در سال ۱۹۵۱م آبادان را تری می گفت. انگلیس ها سال ها سال نفت ایران را زیر تسلط خود دراورده بودند.

### نوحة انگليس

آه به آبادان آبادان نماند آهاین جا جای استادن نماند چشم من روشن دلم شادان نه ماند

من پسریشان خانه ویران میروم میروم از خاک ایسران میروم ایسن زمسین از آتش مسلی به تفت نفت و هم ماشین من از دست رفت این نظم که هفت بند دارد ، بسیار عالی و نمایانگر عشق و محبت اسد مولتانی به سرزمين ايران مي باشد.

### تازه كردم جذبة قوم ووطن

برق زن بر دین و ایمان می روم مىروم از خاك ايسران مىروم ریختم در ملک طوح انقلاب دخترانش را نمودم بی حجاب کردمش بیگانه از علم کتاب

برفتوح خويش نازان مىروم مىروم از خاك ايران مىروم آه اگر ایران دگر ایران شود بي قوار از جذبهٔ ايمان شود بهره مند از حکمت قرآن شود

من ازين الديشه لوزان ميروم مىروم از خاك ايسران مىروم وای نفت ای وای نفت ای وای نفت

در فسراق نسفت گریان مسیروم مسىروم ازخاك ايوان مىروم چون حق ايرانيان تحقيق شد از مصدق صدق شان تصديق شد

#### ملت من سخت بي توفيق شد

میروم از خاک ایران میروم وندر این خاک آتشی افروختم

خود ز دست خویش نالان مـــیروم از مــــــن ز ایــــران نـــفعها انــــدوختم ونـــدر ایـــن وای ناکامی که خود هم سوختم

مسیروم از خساک ایسران مسیروم بسودم ایسران را سسوی عصر کهن

زین سبب بی ساز و سامان میروم من به عذر جستجوی علم و فن

#### ۹ – دکتر زبیده صدیقی

اسمش زبیده و نام خانوادگی صدیقی بود وی یکی از شعرای معروف فارسی گوی پاکستان به حساب می آید. وی در سال ۱۹۴۰ در شهر پتیاله (هند) به دنیا آمد. در سال ۱۹۴۷ همراه خانوادهٔ خود از هند هجرت کرده ساکن شهرستان بوری والا (ناحیهٔ مولتان) شد.

وی در سال ۱۹۶۱م از دانشگاه پنجاب مدرک کارشناسی ارشد در فارسی را اخذ نمود و در سال ۱۹۶۳م استاد زبان فارسی در دانشکدهٔ دخترانهٔ حیدرآباد سند شد. بعداً به مولتان رسید. در سال ۱۹۶۶م با استفاده از بورس وزارت فرهنگ و هنر ایران به دانشگاه تهران رسید.نامبرده در سال ۱۹۷۲م مدرک دکترای زبان وادب فارسی را اخذ نمود. بعد از مراجعت از تهران زبیده مجدداً اسناد ادب فارسی در دانشکدهٔ دخترانه دولتی مولتان شد و تا سال مجدداً سال مرگ او می باشد تدریس را ادامه داد. وی چند سال آخر در خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران هم در کلاسهای کارشناسی ارشد تدریس می کرد.

او به شاعران برجستهٔ فارسی مانند حافظ و سعدی و مولوی علاقهٔ زیادی داشت. ولی با شاعران جدید ایران مانند نیما یوشیج، فریدون توللی و نادر نادرپور هم علاقه و شناسایی زیادی داشت. او راجع به شعرکهن و نونظری صریح و صاف داشت.

غزلهای وی پر از درد و سوز و گداز است. او گاهی شعر نو هم می سرود. شعر آزاد وی گاهی مصرعهای کوتاه و بلند دارد، زبیده هم یکی از پارسی گویان پاکستانی است که در شعرهای خود زبان ایران امروزی را به کار می برند. تا مصداق «حدیث اهل دل با اهل دل گو» احساسات درونی خود را به ملت هم جؤار و هم کیش خود هم بتوانند ابلاغ نمایند.

### نمونة كلام - غزل

جاودان زی ای جگر ای ساقی ومینای من

ررزها من میخورم شب چشم خون پیمای من

الحذراي دوستان از داستان من كه نيست

هیچ کس را تاب سوز و شور جان فسرسای مسن

ای خوشا دوشینه عشرتها که بودم بردرت

وی دریغا بی تو این امسروز و این فسردای من

دوزخ واعسراف و جسنت مسى ندائسم واعسظا

از خدا خواهم که باشد کوی یارم جای من

دوش بسر صحرا گذر كردم قضا را ديدمش

خاک بر سر ناله بو لب یار دل آرای من

گفتمش تا كى «زبيده» سر به صحرا لب به آه

گفت تا فرمان بفرماید جنون فرمای من

#### لاهور

لاهور ای الههٔ فرهنگ وزندگی

نیمه خدای عشقی و زیبایی و سرور

هر یادگار جاذب رشد و شباب من

در خاطرات دلکش حسن تو گمشده است

ای مرز و بوم آرزو و قلب زنده ام

آن روزهای ابروشبان سیاه باد

کز التهاب شوق

فرمان هرزه گردی و آوارگی بداد

زنده است در دلم

لاهور ای تو مایهٔ الهام و شعر من

می بینمت هنوز

## ١٠ - سيد آقا حسين ارسطو جاهي

سید آقا حسین ارسطو جاهی بعد از تأسیس پاکستان در سال ۱۹۴۷م از شهر جگراون (هند) هجرت کرده به مولتان آمد. وی در زمان انگلیسها بخشدار بخش قاصلکا شهرستان فیروز پور هند بود. جد بزرگش شریف العلماء مولوی شریف از اکابر و اعاظم روحانیون و دانش پژوهان زمان خود بود. آقا حسین ارسطو جاهی در سال ۱۹۷۸م در مولتان فوت گردید.

وی شاعر چیره دست زبان فارسی بود دیوانش از جانب دکتر عبدالله مظاهری رایزن فرهنگی وقت سفارت ایران به چاپ رسیده بود.

نامبرده از بن دل عاشق زبان فارسی و ملت شریف ایران بود. در حیات خود با مقامات و شعرا و ادبای ایران رابطهٔ صمیمی داشت.

چندین بار با دکتر تسبیحی هم ملاقات کرده بود. دبوانش نمایانگر این می باشد .دکتر محمد حسین تسبیحی دربارهٔ وی نوشته است «وقتی واردخانهٔ آقای سید آقا حسین ارسطو جاهی شدم. خود را با شاعری بلند پایه و ارجمند مقابل یافتم که بیانش شیرین و کلامش دلنشین و شعرش خوش و گفت و گویش دلکش بود.»

### نمونةكلام

قطعهٔ شعری که به تتبّع طالب آملی شاعر برجستهٔ ایران سروده است:

پیامی به ایران زمین می فرستم چو بلبل که مازندران را سرایم به ملتان آید چه خوشوقت سازد به آمل رسم گلوخان را بگویم تسعجب که ایران پانی ندارد زبان مرا فارسی گر نبودی لب مسن لب یار را باز کرده من ایران زمین را بسی دوست دارم سرد شاعری طالب آملی را ز ملتان او را فسرستم سلامی

سلامی به ایسرانیان مسیرسانم که آنیجا بود دوست پیوند جانم به طالب مگر این کلامی رسانم کسه آرنسد ما را ز اوراق پانم ز خسال سیه هندوی بسوستانم نسبودی مسرا نسرم نسرمک زبانم به لعل یسمن مسرخی گل فشانم که از مسرو و از مشهد و اصفهانم که مین هیم ز تیونیق غالب بسر آنیم به نیزد تو ای کاش خود را رسانم

### ۱۱ - سید عطا الله شاه بخاری متخلّص به ندیم

سید عطا الله شاه بخاری یکی از معروف ترین سیاستمداران استقلال طلب شبه قاره بود.وی در زمان حکومت انگلیسها در سراسر هند علیه انگلیسها سخنرانی ها می کرد. و در نتیجه در حدود سی سال در زندان به سر برد. وی معاصر گاندی، محمد علی جناح و جواهر لعل نهرو بود. بعد از تأسیس پاکستان به مولتان رسید و در همین جا در سال ۱۹۶۰م فوت گردید. اسم عطاء الله شاه بخاری در نهضت استقلال شبه قاره جاویدان شده است. علاوه بر زبان اردو، وی شاعر طراز اول فارسی هم بود. دیوان فارسی وی تحت عنوان اسواطع الالهام، به چاپ رسیده است.

### نمونهٔ کلام قصیده در مدح خواجه غلام فرید

گلخن عشق چشتیان بسپید هر که از عشق جرعهای نیچشید مسرغ فکرم ز آشیان بیپرید رهببر عاشقان پاک سرشت هر کسی سوی منزل است روان سرمهٔ چشم شد «بخاری» را حسرتی از دل «ندیم» نرفت هرکه بدگفت خواجهٔ ما را

شعلهاش خواجهٔ غلام فرید او چه داند که چیست خواجه فرید نساله های فسرید چون بشنید شساهد عساشقان بزم وحید کسی آنجا رسید و کس نرسید خاکیای غیلام خواجه فرید که نصیبش نشد نگاه فرید هست او بسی گسمان سزید پسلید

تا اینجا از سال ۴۰۱ ه الی ۱۹۶۰م شعرای فارسی زبان را ذکر کردیم که مولتانی بودند و راهی ملک عدم شدند.

#### **非非邻**

اینک ذکرجمیل شعرای فارسی زبانکه در حیات اند و شمع شعر فارسی را دارند روشن میکنند و شعر و ادب فارسی در مولتان و ناحیهٔ مولتان به برکت وجود مبارکشان زنده است.

### ١- پرفسور دکتر محمد شریف عاصی کرنالی

دکتر عاصی کرنالی در شهر کرنال (هند) به دنیا آمد بعد از تأسیس پاکستان از کرنال هجرت نموده ساکن مولتان گردید. او اولین کسی بود که در مولتان ادارهای تحت عنون «دبستان» برای تدریس کلاس فاضل فارسی باز کرد و از آن مرکز علمی صدها نفر فارسی یاد گرفتند. بنده هم یکی از شاگردان وی است.

دکتر عاصی کرنالی سالها در دبیرستانها، دانشکده ها و دانشگاه، زبان اردو و فارسی را تدریس می کرد. بیست سال پیش از حیث رئیس دانشکدهٔ دولتی ملت کالج باز نشسته شد. وی علاوه بر فارسی یکی از معروف ترین شعرای اردو زبان هم به شمار می رود. کلامش در سراسر دنیا به چاپ می رسد. ا

کلیات اشعار اردو که در سال ۱۹۹۴م تحت عنوان تمام و ناتمام به چاپ رسیده است اشعار فارسی هم دارد.

غزل

لمونةكلام

ای بسا دلها که ویسران کردهای دادهای مسارا مستاع آه و اشک

صد گلستان را بیابان کردهای اهستمام باد و باران کردهای آیسینه را چشم حیران کرده ای شمع در جانم فروزان کرده ای خویش را از من گریزان کردهای زنده باشی کارم آسان کردهای شهر را گنج شهیدان کردهای کافری بودم مسلمان کردهای خامهاش ساز غزل خوان کردهای آن چسنان خسنت تسجلی آفسرین یساد تسو روشسن کسند شسام فراق از خسیالت خسانهام مسعمور بساد از جسفایت مسردنم دسستور نیست دست هسمت را ز کشستن بساز دار حسن بی مشلت دلیل حسق نماست در غزل ۱عاصی، ترا مدحت سراست

#### غزل

تاب از رُخت رنگ از لبت وز چشم سحر بی بدل

حل کرده این اجزای خوش ترکیب دادم این غزل

ای مسحفل ایسرانسیان ای دوستان مهربان

يك لحظه ديدار شما صد خلد را نعم البدل

جانان به دين عاشقي خير العمل باشد وفا

گر دين ما و تو يكيست حي على خير العمل

بسر تسو سن كبر و ادا روزى گذر از كوى ما

شاداب كن باغ دلم سرسبز كن كشت امل

تو حسن صورت یافتی ما حسن سیرت یافتیم

چون در جهان آدمي تقسيم شد حسن ازل

آخر چرا ناید حیا از این نفاق از این ریا

قسرآن حسق در دست ما اصنام باطل در بغل

از جسنبش ابسروی آن مسرد فسقیری در عسجم

هر تاج شاهی در خطر هر تخت سلطان در خملل

«عاصی» نگنجد ظرف ما در کنج قصر و کوشکی

اقليم ما ديوانگان دشت و بيابان و جبل

#### در مدح رومی

صد جلوه همچو گل دهد افکار معنوی تو مثل رهنما سر هر کاروان روی هم باده ایست کهنه و هم نشئهای نوی هسر لحنظه صد تجلّی قرآن پهلوی بشگفته در بسهار تسو گسلزار مشنوی ادوار رفته است و روان است در عقب شبها گذشت و رونق میخانه کم نشد نازل همی شود بسه ضمیر بشسر هنوز

### درمدحسعدى

با اهل دل به خلوت و محفل نشستهای دیگر کسان هنوز در دل همی زنند در هر دماغ جلوهٔ دانش عطای تست ما قرن هاست موج غبار ره فنا ما دست و پا زنیم به گرداب ها هنوز تو موجها شکسته به ساحل نشسته ای

هر جا نظر كنم تو مقابل نشستهاى تو آن قدر دخیل که در دل نشستهای در هر سيهر چون مُـهِ كامل نشستهاي تو جاده ها سیرده به منزل نشستهای سلطان تویی و سکه تو را و علم تو را سعدی! به تخت مملکت دل نشستهای

دکتر عاصی کرنالی در سال ۱۹۹۰م از دانشگاه بهاءالدین زکریا مولتان در زبان اردو مدرک دکترا به دست آورد. موضوع پایان نامهٔ وی «تأثیر سنت شعر فارسی بر حمد و نعت اردو، بود که در آن در حدود ۱۲۰ شاعر فارسی زبان را از فردوسی گرفته تا یغمای جندقی ذکر نموده است و دربارهٔ سنت شعر فارسی ۱۴۲ صفحه نوشته است. استاد دكتر عاصي كرنالي در آسمان علم وادب مولتان مانند ستارهٔ درخشان می درخشد.

٢ - پرفسور سيد اصغر على شاه پرفسور سيد اصغر على شاه استاد بازنشستهٔ زبان عربی و رئیس دانشکدهٔ دولتی بوسن رود می باشد. نامبرده در زبان اردو، سرائیکی، عربی و فارسی خوب شعر میگوید و یکی از معروفترین شعرای پاکستان به شمار می آید. فعلاً در دانشگاه بهاء الدین زکریا عربی را دارد تدریس میکند. وی چندین بار از ایران هم دیدن کرده است.

## نمونهٔ کلام قصیده در وصف شهر مولتان

ای مصاف تسلاطم و طبوفان ای مسدار تسبسم و تسفریح ای دلم قسلب انسقلاب مراج گاهی مغرور بسر تسزین جسم گاهی آباد شهر خندیدن یک طرف سند یک طرف سرحد مركز ملك وصف صوبه جات شهرت او رهين چيز چهار مسدفن صد همجوم درويشان هنر ایس زمین کاشی گری صدها اقسام خرما را بازار

ای بسه حال تخلج و میجان ای مسزار تسحون و حسرمان گاهی نازان شود گهی خجلان گاهی در فکر روح تـو حیران گاهی بسر ساد قسریهٔ ریسران یکی پنجاب و یک بلوچستان وسط اطراف خطة ملتان گرد و گرما گدا و گورستان ارض مصولتان ارض گصورستان نیل گون خشت شد نگانه نشان صدها اشجار انبه را بستان

اهسل حرفت را منبع فیاض فخو شعر وسخن عراقی بود مکن حسن سیرت و صورت چمن اهل ذوق شعر و سخن

اهـل دانش را چشـمهٔ حـيوان غـرهٔ شـاعران خـوش الحـان خـانهٔ انس و فـرحت و احسان وطـبن مـنفرد قـصيده خـوان

حافظ حبیب الله عظیمی شاه جمالی حافظ حبیب الله عظیمی در ناحیهٔ شاه جمال نزدیک به شهر مولتان زندگی می کند.
 وی به زبان اردو، فارسی و سرایکی شعر می گوید.

نمونةكلام

مرا حاصل نشد روشین ضمیری نه پیش ماهرویان دلپذیری دسمه عسر عزیزم رفت بیکار نورزیدم به خانه گوشه گیری شکایت چون شنید از من نگاری مسرا گفتا نه تنها تو اسیری هزاران عاشقان دردام زلف اند نسمی پوسند میری یا فقیری دسیری دردام زلف اند شاعران را نیوسد کس سخنگوی دبیری غزل گو بود حافظ هم نظیری نه استاد غزل شد بس «عظیمی»

## ٤ - پرفسور دكتر محمد اسلم انصاري

یکی از معروف ترین و پُرآوازه ترین شعرای معاصر فارسی نه تنها در مولتان بلکه در سراسر شبه قاره دکتر اسلم انصاری می باشد. وی از خانواده معروف انصاریان مولتان می باشد که در علم و ادب بگانهٔ روزگار است. برادر بزرگش مرحوم امید ملتانی هم شاعر طراز اول اردو زبان بود در سال ۱۹۶۰ پروفسور دکتر اسلم انصاری بعد از اخذ مدرک کارشناسی ارشد در زبان اردو و فارسی استاد اردو در دانشکده دولتی بوسن رود مولتان شد. و در سال ۱۹۹۹ مناز نشسته شد. وی تا حال چندین کتاب به اردو و انگلیسی دربارهٔ اقبال لاهوری و شعرای مولتان به چاپ رسانیده است. نام برده در سال ۱۹۹۷م مدرک دکترای زبان اردو از دانشگاه بهاء الدین زکریا مولتان دریافت نمود. موضوع رسالهٔ زبان اردو از دانشگاه بهاء الدین زکریا مولتان دریافت نمود. موضوع رسالهٔ دکترای وی «تصورهای احزانی در شعر اردو از میر تا فانی» بود.

وی علاوه بر فارسی شاعر معروف زبان اردو هم به شمار میرود. آثار جاپ شدهٔ او به زبان اردو

١ - اقبال عهد آفرين

٢ - شعر و فكر اقبال

٣ - فيضان اقبال

#### فارسي

مثنوی فرخ نامه - به سبک کمدی الهی دانته و جاوید نامهٔ اقبال چاپ نشده، ه ۱۵۰۰ بیت دارد

١ - چراغ لاله چاپ شده، ٥ ٥٠ بيت دارد

۲ - مثنوی اقبال نامه چاپ نشده، ۶۰۰ بیت دارد

٣ - نگار خاطر مثنوي چاپ نشده، ١١٠٥ بيت دارد

۲ - سروش عجم - چاپ نشده، ٥٥٥٠ ببت دارد

٥ - غزلهايي به زبان فارسى ١٣٥ غزل جمعاً دارد، چاپ نشده

۶ - منظومه ها، قطعات، شعر سپید، شعر آزاد، چاپ نشده

٧ - مقاله ها دربارة اقبال چاپ نشده

۸ - مثنوي ميخانهٔ گل چاپ نشده

شایسته است که آثار این شاعر نامدار از جانب مقامات ذی ربط ایرانی که سرپرست بزرگ زبان فارسی می باشند بزودی به چاپ برسند.

دکتر اسلم انصاری با زبان شعر معاصر فارسی خوب آشنایی دارد.

### نمونةكلام

ای نام عریز تو سخن بخش زبانها ای حسن دلاوسز تبو آیسین بهاران ای حسن دلاوسز تبو آیسین بهاران ای چهرهٔ زیبای تبو رنگینی عالم از لطف تو گویاست چه معنی چه تکلم سامان نمود است چه سوداو چه تمکین از تشنه لبان است فروغ می و مینا از فضل تو هرداغ گمان مهر یقین گشت مین بندهٔ آن شاه شهانم که عطایش

ای یاد روان پرور تو جان جهانها از عشق جنون خیز تو گلبانگ فغانها ای نقش تسمنای تو نیزهتگه جانها از جود تو پیدا چه عبارت چه بیانها کالای وجود است زر و سیم دکانها رودی چه رود گر نبود بند کرانها از فیض تو صد سود به برداشت زیانها دامان نگه یُرکند از دولت جانها

#### ميخانةگل

آیسینه دار رخ خسوب نگار است بهار نشئهٔ رنگ چه رنگ دگری خواهد بست در طرب گاه که رقصان چو شرار است جنون هسر نفس آه نسیم است و سرشک شبنم می توان گفت که طاووس خیال است چمن شسوق نظاره و چشم نگران است جهان

مسرده ای غم زدگان قاصد یار است بهار گریه میخانهٔ گل نقش خمار است بهار در گذرگاه که چون موج غبار است بهار مگر ای دل زدگان قلب فگار است بهار می توان دید که آیسین هزار است بهار نرگس و نسترن و سرو و چنار است بهار ورق لاله و گــل صــرف غــم انســان شــد

سوی دلهای جهان نامه نگار است بهار سالها هست که بی ساز و و نواییم ااسلم ا پی دلهای حزین نغمه و تاراست بهار

### گفتگوی دوست

آخر زمن چه خواهی، بگفتم قرار، گفت گفتم به یاد روی توام سی قرار، گفت گفتم به دل مرا نبود اختیار، گفت صبر و ترار در ره عشق و وفا چه خوب بی اختیار بودی و بی اختیار به

گفتم ولی نگاه به سن یک دو بار، گفت «دل را به کار خویش به سازی و شادزی» گفتم که نیست کار مرا سازگار، گفت

گفتم که راه نیست به جز راه یار، گفت «گر هیچ کار نیست ترا راه خویش رو» گفتم جنون عشق بود استوار، گفت «برگرد ازین دیار و برو زین جهان غم» لطفى نمود وحرف كرم چندبار، گفت «پیمان شکن نباشی اگر خوشترک بیا»

### قصيدة بهارية انقلابيه

كه به مناسبت شانزدهمين سالگرد انقلاب اسلامي ايران روز يازدهم فوريه سال ۱۹۹۵م در سمینار انقلاب اسلامی در مولتان ارایه شد.

شکوفهای سر شاخ چمن چه خوش خندید چه نقشهاکه بـه اوراق بـرگ و گــل بسـتند گــل وســتاره وبــلبل بــه هــم هــمي گــفتند نگار ما که به بخت رسا چو جمشید است چـه روزها كـه ببخشيد قدرت فياض جمال گلشن گیتی فرود مهر نوین گسمان مسبرکه بسه پایان رسید کار بهار رسيد مرودة ايسام انقلاب جهان شكوه خسرويان زيسر پسرده رو بنهفت خوشا پام سرافرازی نگون ساران چه درسها که به ما یاد داد صبح بهار ستم گران جهان را مگو قوی بال اند حسيات رخت بگسيرد ز نمعره تكبير بسبین که باز روان گشت زنده رود یقین به آن دیار که هر ذرهاش جهان دارد دگر به نیض جنون خار زار گلشن شد تسغيريست بسزرگ و تسحوليست عظيم

کے می توان بے بھاری بھار عالم دید چه رنگها که ز آبی هوای تازه دمید چه لطفها که هوای طرب به ما ورزید بساط ناز به اورنگ خوشدلی برچید چه مهرها که بنا کرد دولت جاوید فروغ صبح فزون شد چـو روى لاله بـديد هــزار قـافلهٔ رنگ و بــو ز ســر بــوسيد معاشران محبت سرشت جمع آييد چو نور وحدت ایمانیان زنو رخشید خوشا نوای بهاران که سرخ رو باشید هسزار رنگ چکید و میزار رنگ دمید بسبين ز دست تــ ذروان عـقاب رو يـوشيد زمانه زنده شود از عقیدهٔ توحید ز مسوج خون شهيدان جلوه جاويد به جهد زنده دلان صبح انقلاب دمید دگر زمین عجم رشک آسمان گردید نسوا گران چمن نخمهای دگر آرید

دکتر محمد اسلم انصاری شاعر چبره دست میباشد که کلامش از لحاظ عاطفه، تخیّل، اسلوب و معنی بسیار توانا است. کلامش آسان ساده و رسا میباشد. وی یکی از پیروان صدیق علامه اقبال لاهوری به شمار میآید. آبروی شهر مولتان از حیث مرکز بزرگ زبان و ادب فارسی به کوشش وی درخشان و استوار است.

## ٥-دكتر خيال امروهوي

آخرین شاعر معاصر زبان شیرین فارسی که در ناحیهٔ مولتان زندگی میکند پرفسور دکتر سید علی مهدی نقوی متخلص به خیال امروهوی میباشد وی یکی از شعرای نامدار معاصر زبان فارسی در شبه قارهٔ پاک وهند به شمار می آید.

دکتر خیال امروهوی در شهر امروهه (هند) به دنیا آمد. خانوادهٔ وی به مناسبت علم و فضل و کمال و دانش در سراسر هند معروف بود. تحصیلات خود را در شهر حیدرآباد دکن (هند) به پایان رسانید.

بعد از تأسیس پاکستان هجرت نموده به لاهور آمد و در ادارهٔ آموزش و پرورش پنجاب استخدام شد.بعداً از حیث استاد زبان و ادب فارسی دانشکدهٔ دولتی سیول لاین مولتان ساکن مولتان گردید. چندی بعد استادفارسی دانشکدهٔ دولتی شهر لیه (نزدیک به مولتان) شده مولتان را ترک گفت و در سال ۱۳۴۹ هش. (۱۹۶۹ م) از همان شهر برای اخذ مدرک دکترا رهسپار تهران شد. وی پنج سال در دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران درس خواند و مدرک دکترای فارسی را اخذ نمود. عنوان رساله دکترای وی «مزدک» بودکه در تهران به چاب رسیده است.

وی مقالهای تحت عنوان «ابتكارات فلسفیانهٔ گروه اخوان الصفا و فرقهٔ اسماعیلیان در قرن چهارم هجری لغایت قرن دهم میلادی « تحت راه نمایی دکتر سید حسین نصر هم نوشت. این در سال سوم، ترم اول بود.

در سال ۱۳۵۵ هش (۱۹۷۴م) که از تهران برگشت و مجدداً در دانشکدهٔ دولتی شهر لبه استاد زبان فارسی شد. وی در سال ۱۹۹۰م از دانشکده مزبور بازنشسته شد وفعلاً با خانواده خودش در شهر لبه زندگی می کند.

دکتر خیال امروهوی شاعر طراز اول زبان اردو هم می باشد و چندین مجموعهٔ اشعارش به چاپ رسیده است. ولی کلام فارسی اش تا حالا به صورت دیوان یا کلیات به چاپ نرسیده است.

در زمانی که در تهران بود اغلب در انجمنهای ادبی تهران اشعار خود را می سرود. شعرای نامدار تهران همیشه از وی قدردانی می کردند. شعر فارسی دکتر خیال امروهوی پُر از عاطفه، تخیّل نو، اسالیب تازهٔ و معنی می باشد. سبک وی بسیار نزدیک به شعرای معاصر ایرانی می باشد. مانند شعرای معاصر ایرانی شعر خیال امروهوی مربوط به حیات انسانی می باشد. اشعار وی نمایانگر درد و غم انسان معاصر است. شعر وی، شعر برای زندگی است نه شعر برای شعر. دکتر خیال امروهوی تذکرهای دربارهٔ شعرا، ادبا و علمای عهد کلهوره های سند هم به زبان اردو نوشته است.

### غزل(١)

نمونة شعر

آنچه در گل ریختم اکنون از او بر میخورم خیر کل رابرگزیدم راستی اندوختم هیچ چیزی بهر آسوده دلی پیدا نشد کس نسمیگوید چرا در دوزخ آشنتگی هرچه از دست ستم کاران رسد دارم قبول

شکر یزدان مینمایم دُرد ساغر میخورم بر همین تقصیر باشد لطمهٔ شرّ میخورم آنچه این جا میخورم رزق مقرر میخورم گاه شعله میچشیدم گاه اخگر میخورم مسلک شبیر دارم زخم بهتر میخورم

### غزل(٢)

أن چنان ظاهر بشو تا هركجا ديده شود

گل همان دم گل بود وقتی که بوییده شود

زلف بیش از مار باشد مار بیش از زلف نیست

شرط این است بسر رخ گل فام ژولیده شود

نسبت ابسلیسی در ایسن دنسیا فسزون از آدمی

كاش از آدم چانين آدم نارايده شود

مزد زحمت کش فزون تر کن که جز این راه نیست

گـــرسنه بـــالاخره یک روز شــوریده شـود

همچنان خود را ز مرگ ناگهان مخفي مكن

مرگ اگل چین است، گل یک بارگی چیده شود

زهـــر اســتبداد دانــم حـرف استعمار را

معنىاش را هر كه پى مى برد فهميده شود

### غزل(٣)

عرچه از غیبت در آمد من همان برداشتم زهرها خوردم که در دنیا جز این یغما نبود چون به دور لا مکان کالای بی ارزش رسید گل به شبنم گفت ما اینجا همیشه نیستیم درمیان شب عجب انگیزهها وارد شدند

پا به گل بودم و لیکن آسمان برداشتم سالها چون بردگان جور شهان برداشتم من برای خویشتن قید زمان برداشتم صحبتش را درک کردم مغزآن برداشتم بهر ترقیمش، قلم پیش از اذان برداشتم بانهایت اختصار ذکر شعرای معاصر که در حیات اند به اتمام رسید. دکتر محمد شریف عاصی کرنالی، دکتر محمد اسلم انصاری و دکتر سید علی

مهدی نقوی خیال امروهوی هر سه شعرای نامدار و چیرده دست هستند که مدرک کارشناسی ارشد زبان فارسی و مدرک دکتری در فارسی یا اردو دارند این هر سه عاشق صادق زبان معجزه گر فارسی کار خود را ادامه می دهند و فارسی از راه ایشان در این ناحیه زنده هست ولی بعد از این ها....

در شعر سه تن پیمبرانند هر چند که لا نبی بعدی ابیات و قصیده و غزل را انصاری و خیال و عاصی

باید که کلام فارسی این شعرای عظام با سلیقهٔ خاصی از همت و کوشش سرپرستان محترم زبان فارسی به چاپ برسد. این ها در حیات اند و می توانند در این کار کمک لازمی در استواری زبان فارسی به جا بیاورند.

### خدمات مولتانيان دربارة گسترش آثار منثور

علاوه بر شعر مولتان در آثار نثر هم خدمات شایانی انجام داده و در این مورد ده هاکتاب به زبان فارسی نوشته شده است.

ذکر بعضی ازکتابهای معروف که ما مولتانیان دربارهٔ آنها افتخار می ورزیم به قرار زیر می باشد.

1-لباب الالباب این کتاب را سدید الدین محمد عوفی در قرن ششم هجری در زمان حکومت ناصر الدین قباچه حاکم مولتان و اُچه نوشت. این اولین تذکرهٔ شعرای فارسی زبان می باشد که مشتمل بر شرح حال شعرا و ادبای ایران از ابتدای شعر فارسی تا زمان مؤلف است.

۲ - تاریخ اسلام: در زمان حکومت ناصر الدین قباچه در قرن ششم هجری، قاضی منهاج الدین سراج به زبان فارسی تاریخ اسلام را نوشت.

۳ - خلاصة جواهر القرآن: در قرن هشتم هجری قاضی ابوبکر مولتانی در قاهره نشسته کتاب معروف خلاصه جواهر القرآن را نوشت و واژه های عربی را به فارسی ترجمه کرد. این کتاب را مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد به چاپ رسانیده است.

3 - اصول فارسی این کتاب یکی از کهن ترین کتب دستور فارسی به شمار می رود. این را عبدالصمد مولتانی در سال ۱۱۱۱ هق. در مولتان نوشت. نسخهٔ خطی اش در مولتان موجود است.

طبق اطلاع بنده این دومین کتاب دستور فارسی در جهان فارسی می باشد

دکتر سید حسن صدر الدین حاج سید جوادی در پایان نامهٔ دکترای خود که دستور نویسی فارسی در شبه قاره نام دارد ذکر نموده است. این کتاب هم از جانب مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد به چاپ رسیده است. علاوه بر این ها صدها رساله از جانب مسلکهای صوفیان نوشته شده است که در کتابخانه های شخصی موجوداند.

#### منابع

- ۱ دستور نویسی فارسی در شبه قاره (فارسی) دکتر سید حسن صدرالدین حاج سید جوادی، چاپ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد، ۱۹۹۲م.
  - ٢ شعر العجم في الهند شيخ اكرام الحق (اردو) چاپ الاكرام -ملتان- ١٩٤١م
    - ٣ ديوان حسن شهيد مولتاني سجاده نشين نذر حسين ملتان ١٩٥٢م
  - ۴ اسد ملتانی شخص و فن (اردو) عبدالباقی ملتانی چاپ بزم ثقافت ملتان، ۴ ۰ ۲ م
- ۵ دیوان سعید خان مولتانی فارسی نسخهٔ تصحیح شده از دکتر معین نظامی دانشگاه ینجاب لاهور
- ۶ جزوهٔ چاپ نشده در ضمن سابقهٔ شعری به مناسبت یازدهمین سالگرد انقلاب اسلامی
   ایران روز ۱۱ فوریه ۹۹۰م در خانهٔ فرهنگ ج.ا.ا مولتان.
  - ٧ ديوان عبداللطيف تيش، فارسى چاپ لاهور ١٩٥١م
    - ۸ کان یارسی از ابوذر غفاری، چاپ ملتان ۱۹۷۱م
- ۹ ملتان ا زحیث مرکز ادبی فارسی، دکتر رفیع الدین احمد کاظمی چاپ لکهنؤ (هند)
   (اردو) ۱۹۷۰م، این پایان نامهٔ دکتر رفیع الدین احمد کاظمی میباشد که دربارهٔ شعرای فارسی زبان ملتان از ۹۵ هالی ۶۵۰ ه.
  - ١٠ ديوان اشعار اردو فارسى دكتر محمد شريف عاصى كرنالي، چاپ ملتان ١٩٩٢م.
    - ١١ اشعار متفرقة دكتر محمد اسلم انصارى ملتان
      - ۱۲ اشعار متفرقهٔ دکتر خیال امروهوی لیه
    - ١٣ ما، منير مجموعة اشعار استاد منير اكبر چاپ هند ١٩٤٩م
    - ۱۴ مجموعهٔ کوچکی اشعار غلام شاه بخش عاصی، ملتان ۱۹۷۳م
- ۱۵ احوال و آثار شیخ بهاء الدین زکریا ملتائی بانو دکتر شمیم محمود زیدی چاپ مرکز
   تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد، ۱۹۷۴م

elle elle elle elle elle

# شعر فارسى امروز شبه قاره

دكتر سيد وحيد اشرف(١)

مناجات

شوق خوی احمد اص، مختار ده باری دگر

رنگ و بسوی حیدر کوار ده باری دگر

ای خدا ما را بده عشق رسول اص ا هاشمی

چشم گریان و دلِ سرشار ده باری دگر

پسيروي جسعفر طسيّار مسا را بساز ده

ایسن زبان را خسوبی گسفتار ده بساری دگسر

اسوة ختم الرسل اص اندر جهان روشين شود

خـــيرأمت را هــمان كــردار ده بــارى دگــر

در نگاه مابده تأثیر ایسمان کمال

روشسنایی دلِ هشسیار دِه بساری دگسر

بسر زمسين شد پنجهٔ فرعون بالا دست باز

زورِ موسى «ع» حكمتِ پيكار ده بارى دگر

بشكسند آيسين ديسوار نفاق و تفرقه

قسرن اولی را هسمان ایشار ده باری دگر

در بَسردَ تساريكي ظلم و جسهالت از زمسين

در روان مسا هسمان انسوار ده بساری دگسر

۱ – فارسى گوى ساكن بروده، استان گجرات هند

پاک گرداند دلان را روح را روشن کند

ای خدا آن سیرت ضوبار ده باری دگر

از مستاع رفسته چسون محروم و در ماندم ما

بهر جناه حسيدركرار ده بسارى دگر

باز این امت شود تا با سعادت باوقار

ذوق و شموق و مستى كردار ده بارى دگر

سوز دل باید که ۱۱شرف ، زان دهد تاب وتیش

سینهام را آه شیعله بار ده باری دگر

دكتر محمود احمد غازي(١)

جمال خواجة يثرب

«دو عالم را توان دیدن به مینایی که من دارم» (۲)

كسرا باشد مسيسر چشم بينايي كه من دارم

كسند يسروردگارم راز دان «عسلم الاسماء»

زهمی تابانی دانش به طیبایی که من دارم

شسبم روشن ز نور جان فنزا، روزم نشاط افزا

كبجا طور كليمي پيش سينايي كه من دارم

به چشم ظاهر تو مصطفی «ص «در روضه اش پنهان

به هر سو جلوهاش تابان به پهنایی که من دارم

جسمال خواجه بشرب دو عالم راكند روشين

نگوید «لن ترانی» کس به سینایی که من دارم

معقام مصطفى اص ابيني اكر باديد؛ دل بين

ندارد کس چنان چشمی به دنیایی که من دارم

مه تسابان مه انور اگر خواهی که می بینی

بیا بین آن مه کامل به صحرایی که من دارم

١ - وثيس دانشگاه بين المللي اسلامي - اسلام آباد

٢ - اين مصرع از علامه اقبال است (زبور عجم)

4.9

دلم چون کهکشان روشین شود از دیدهام ریزد

زمی تابش، خوشا نوری بدنیایی که من دارم

بقاى جاودان يابم جمال مصطفى اس ابينم

عبير انشان همين آيم ز خضرايي كه من دارم

ابوالحسن واحد رضوى (١)

#### صلى الله عليه وآله وسلم

- مجموعة زيبايي!

- قربان شوم هر دم ای پیکر رعنایی!

- از یاد تو میگیرم

تفریح دل و شوق و تسکین و شکیبایی

- در دست تو درمانم

كن چشم كرم بر من! يك جلوه بفرمايي !

- از لطف نگاهم کن

من بندهٔ درگاهت، من بندهٔ شیدایی

-این واحد، بی چاره

از روز ازل هستت دیوانه و سودایی

دکتر اسلم انصاری(۲)

### ای نام عزیز تو

ای نام عزیز تو سخن بخش زبانها ای حسب دلاریز تو آیین بهاران ای حسب دلاریز تو آیین بهاران ای چهرهٔ زیبای تو رنگینی عالم آزرده نهان هاست ز پنهانی بومت از لطف تو گویاست، چه معنی چه تکلم

ای یاد روان پرور تو جان جهانها از عشق جنون خیز تو گلبانگ نغانها ای نقش تسمنای تو نُزهتگه جان ها آشسفتهٔ پسیدایسی نور تو عیانها از جود تو پیدا، چه عبارت چه بیانها

١ - سخن سراى ساكن فيض أباد محمد نگر بخش اتك - پنجاب.

۲ - فارسى گوى با سابقه ساكن مولتان.

سامانِ نموده است چه سودا و چه تمکین ویسرانیِ صحراست زگم کردنِ راهت از تشته لبان است فسروغِ مسی و مینا از فضل تو هر داغ گمان مهرِ یقین گشت مسن بند؛ آن شاه شهانم که عطایش

کالای وجود است زر وسیم دکانها حیرانی دلهاست که باوصف نشانها! رودی چه رود گر نبود بند کرانها از فیض تو صد سود به برداشت زیانها دامان نگه یُسر کند از دولت جانها

### سيد سلمان رضوي(١)

#### دلبری داند

رمسوز بیخودی بسر سخنوری داند نقوش پای دگسر کی بود چراغ سفر به هیأتم منگر گوش کن چه میگریم بگیر دامن جهل گران به آب بسرو بگیر دامن جهل گران به متّهم سازد خدا خداست خدا را نه متّهم سازد قلم به دست قلمرو ز شرق و غرب به پا قسطار ناته دهد، قربت علی(ع) ندهد سرشک درد موفق، زلطف بنت نبی(ص) مسوّحدم و همین است اصل ایسمانم رود به منزل تطهیر می شود «سلمان»

درود بر صنم من که دلبری داند
هـر آنکه راه تراشید رهبری داند
مسقطعات حسرونم پسیمبری داند
مگر که کوه صحاری شناوری داند
که عقل و عشق مقامات داوری داند
قسلندر شه مردان سکندری داند
عسلی شناس کمالات قنبری داند
که قدر گوهر ناسفته جوهری داند
فسقیر وحده رموز توانگری داند
غریب شهر که آداب چاکری داند

## فائزه زهرا ميرزا (٢)

### به بزرگداشت از مولوی

کاشف کلِ حقیقت شد بیان مولوی نکته های اهل ایسان در زبان مولوی تاج جمله اهل عرفان و طریقت او بود ذکر حال وقال مردم شد نشان مولوی گشته او شیدای شمس عهد خود در آسمان عشق شمس الحق بود جان و توان مولوی نالهٔ نی از نیستان وجودش شد عیان از نیستان وجودش شد عیان هم توکل هم تعهد در روان مولوی رازدان عشق حق الفاظ ناب مثنوی هم توکل هم تعهد در روان مولوی

١ - فارسى سراى ساكن اسلام آباد

۲ - استاديار گروه فارسى دانشكده دخترانه فدرال مارگلا F-7/4 - اسلام آباد

هر که خواهد مقصد صرفان بسجوید در وفا جملگی ای عاشقان ازنی نوازان بشنوید خاک پاک درگ آن عارف والا مقام مستنوی مسعنوی تنفسیر قرآن آمده جستجوی مرد کامل هر کسی دارد به دل مفتخر گشته زمین اهل عرفان و ادب وفائزه شد تا ابد مداح آن فخر علوم

هم وف و هم صفا شد آستان مولوی مردمان خورد و کلان از پیروان مولوی تسوتیای دیدهٔ پیر و جوان مولوی وحی منزل آمده صدق العیان مولوی این بود روشنگر خورشید سان مولوی از شسعاع پرتو عملم اللسان مولوی هر زمان شد گل نشان مولوی

# دكتر سرفراز ظفر(١)

## از تنگی وفراخی

موجهای عاشقانه به دست من وتو نیست دل مسی تپد بسه دوری آن یسار نسازنین بسسمل شوند از نگه یسار صد هزار رو سیاه رقسیب عشق میوا داد انتشار هرچه ز روزگار رسد با خوشی پیذیر حوص است خوب و میوهٔ آن تبلخ تر ولی از تسنگی و فیواخیی شروت مکن گله تسند است و کند راه برو سوی میزلت در صبحگاهی اشک ندامت «ظفو» بریز

نازهای دلبرانه به دست من و تو نیست دارویی دیوانه به دست من و تو نیست وین تیر دو کمانه به دست من و تو نیست پایان این فسانه به دست من و تو نیست کاختیار این زمانه به دست من و تو نیست بحریست آن کرانه به دست من و تو نیست «توفیرآبودانه به دست من و تو نیست «توفیرآبودانه به دست من و تو نیست شهب و تازیانه به دست من و تو نیست کاین عمر جاودانه به دست من و تو نیست کاین عمر جاودانه به دست من و تو نیست

دكتر محمد حسين تسبيحي

## ظهور الدين احمد نامه

به مناسبت نیکو داشت و بزرگداشت خدمات علمی و فرهنگی و تاریخی جناب آقای پرفسور دکتر ظهور الدین احمد سلمه الله تعالی

شدم دل بستهٔ انکسار آن استاد ربانی

مسوا یاد آمد از گوهر فشانی های انسانی

۱ - مدیر گروه آموزشی فارسی، دانشگاه ملی زبانهای نوین - اسلام آباد
 ۲ - مصرع غزلی از ملک الشعراء بهار

ظهورالدين امير و رهنماى دانشى مردان

تسویی احمد نگین ملک فارسی را سلیمانی

كمال كارتو خدمت به فرهنگ و هنر آمد

نشان راه ترو پروسته با آداب ایسمانی

تسو در اندیشه هستی گوهر دُرج محبت ما

قسلم در دست تسوگویندهٔ الطاف رحسمانی

منم شاگرد تو در کشف الفاظ ادیبانه

تسو استاد گرانسمایه، حقیقت را نسمایانی

دلم يسيوسته راه كتاب و درس و بحث تو

به تعلیم و تعلم ماهر گل در گاستانی

لب خندان و دل شادان هماره در كلاس درس

ب تحقيق و تستبع أيت و الفاظ قرآني

صفات نيك تو استاد دانايم ظهور الدين

ز پاکستان به ایران آمده چون ماه رخشانی

همه جا نام نیک تو شده ورد زبان و دل

ظهور دين و فوهنگ احمد عشق خدا داني

بزرگ استاد دانایی به دنیای سخنگویان

شده «اکسرام شاه» ما، یکی مودان مودانی

بسسى مسايه گسرفتم از وجسود نسازنين تسو

همان شد ارتقای من به میدان ادب دانی

امسید مسن هسماره ایسن بسود دیدار روی تو

که هستی روشنی بخش جهان و قبلب ایسوانی

صراط مستقيم اينك شده كشف حقيقت ها

همان باشد به درگاه ظهور روح ريحاني

هممه آشار تو فرهنگ و دانش را شناسا شد

به پاکستان و ایرانی، محبت را ثنا خوانی

شده فارسی ادب از تو چمنزار گل خوشبو

یکسی تاریخ ایسوانی، ادب گشته گل افشانی

قلم در دست تو گوهر فشان بو صفحهٔ كاغذ

هممان تعفير قرآني زده نقش مسلماني

ز کشمیر و ز همندوستان رسمد آواز نیکویی

جهان حکمت و دانش ز تبو گشته چراغانی

بسيام حتق رسد از مكتب اقسبال دانايي

کسه در گسلزار اقبالی ظهور الدین شده بانی

جمال كار دانشجو زتو برجسته و نيكو

تو بودی رهنمای هر کسی با لطف و احسانی

سخن های تو ساشد روشنی در راه دانشجو

به هر مجلس به هر محفل تو هستی شمع سوزانی

دلم خواهد که بینم روی تو در مکتب اقبال

همان مكتب كه دارد رونق اخلاق روحاني

به انسبت رودا رسیدم من که بینم درگ احمد

همان احمد كه باشد با ظهور الدين همساني

شدم من ناامید آن دم که در خانه نبود استاد

و لیکسن لطف او در من دمید انوار ماهانی

کنون یادش به دل دارم که باشد سالم وشادان

ب دانشگاه پسنجاب او سود مهر جهاندانی

بود او هم نشين حمضرت اكرام لاهوري

خوشا أن دم ك باشم همره استاد شاداني

صفای درگ تو ای ظهور الدین بود زیبا

تسویی زنده دل لاهسور و دانسای خسدادانسی

شدم من خوشه چین دانش و «فرهنگ اقبالی

«رها» يسم مسن هسماره بسلبل بساغ سخنداني

杂春春

فتانه محبوب(١)

## چېرهٔ رخشان فردوسی

به استقبال فسردوسي نسويسم شان فردوسي

گــزارم صــفحهٔ چــند از مــقام و جـان فــردوسي

تو گویی لفظ خندیده چه زیبا بسته مصرعها

فسداى يك يك آن جسملة پسيمان فردوسي

جهان تابید چون نوری محبت گشت چون شوری

چو ایزد گشت سر آغازی برای شان نودوسی

چنان حماسهٔ ملی نخوانی جان من عالی

که رستم گشت غالب بر دماغ و جان فردوسی

چو اسفندیار رویین تن کشید آن خنجر بی رنگ

نگون بخت آمده دیو سپید در خوان فردوسی

چو رستم خنجر خونین به نامردی بکرد بیرون

هزاران وای بسر سهراب و همر افغان فردوسی

ز چهر دژ خم افراسیاب تو نکته یی دریاب

نگر نفرت بین آیات سود و مصرع شایان فردوسی

زمان رقصيد و ماه خنديد وفا بو خويش مى باليد

چو دیدند رخش پر عهد و وفا رخشان فردوسی

چو محمود آن يىل غىزنى بكرد بىاوى دغابازى

دریغ و درد برباران اشک و قبلب پرطوفان فردوسی

به طول چار فصل عشق بیابید باز یک عاشق

مگرهرگز نیاید شاعر شیرین زبانهمسان فـردوسی

همان رستم که شد ما مش دل کابل زمین جایش

هــــمان رودابــــهٔ زینــبا مــه افــغان فـــردوسی

كسل سرخ محبتها بسبين در غونه زيسا

تو گویی روشنی بخشیده است مرجان فردوسی

۱ - مربی زبان دری در دانشگاه ملّی زبانهای نوین - اسلام آباد

در آخسر ایسن قدر گسویم مسقام رزم راجسویم

در آن تک تک شهار و آیت و دستان فردوسی

شب و روزم شده مسمدم گسل شساهنامه مردم

مسئم «فستَّانة كابل» نشان از أن فردوسي

## جاويد اقبال قزلباش (١)

## بزم آرامش

عسجم زنسده کسردم بدین پارسی بساید کسه حکست شود بسررسی گسرفتم هسمان را بسجان قسوی نسوشته چسو قسمه به صد دلبسری به یاتوت و نقره به این کی رسی؟ بسه مسانند هسومر ادب محوری بستیم بسزم آرامشسی بسیاراسستیم بسزم آرامشسی مسزاران بسیت انسدرین فسارسی بخن گسفت آنسچه بود جستی !

بسی رنج بردم دریان سال سی
بگفته هسمین است حکیم عجم
نسوشته چو شاهنامه در نسارسی
ز رستم به سهراب و بیژن همه
به درهم و دینار نسنج ایس را
چسنان نسام پیدا بکرده همو
به وصفش غزل خوان هستم همی
ز امسال و حکیمت بیآورد او
ز نسردوس آمید به فردوس رفت

## کیفی جامیوری (۲)

#### افشان

گلاب و مشک در پسیمانه افشان عسیار کسعبه و بستخانه افشان بسه سر خاک در میخانه افشان بسیادگوشهٔ و پسرانیه افشان بسیادگوشهٔ و پسیانه افشان بسی تابانه افشان

بهارا! گل سر میخانه افشان حصفور پیر میخانه ز دامن فسم ایسام را در خاک انداز بسه گلگشت چمن اوراق گل را چسو یساد آری ندیمان وطسن را

١ - فارسى گوى با سابقهٔ اسلام آباد

. Homer

۲ - سخن سرای قارسی معاصر اهل ملتان (م ۱۹۷۱م)

ب گسور «کیفی» دیوانه افشان

بـــبار ای ابـــر نـــيسان آنــچه داری

# على كميل قزلباش(١)

#### امانشدم

«در دلم بود که آدم شوم، اما نشدم (۲) فارغ از بيش و غم كم شوم، اما نشدم تا ازیس راه، مکوم شوم اسا تشدم عسموها از ره محراب تسوسل جستم خواستم هرچه، که زمزم شوم اما نشدم خالی از خود شوم و خال لب تو باشم خواستم وای که محرم شوم، اما نشدم دست دلدار بسدستم و مسن از دست دلم حوف «من» را، که زخود کم شوم، اما نشدم ره همجران بگرفتم و بسه هجرت بستم تا بنه آوای تنو ملهم شوم، اما نشدم شــور و غـوغا ز دل خـانه خــراب بـركندم سوختم سر، که مسلم شوم، اما نشدم عشق میگفت که تو خامی و خامی بشناس غم مر غرق خريدم كه غم تو يابم تا زهر غم، دمی بی غم شوم، اما نشدم «در دلم بسود که آدم شوم، اما نشدم» افتخارم به چه باشد که امام می گوید!

سمن عزيز (٣)

#### به ایران آمدم

ب ایسران آمدم از مسلک پاکان هسمه ایسرانسیان مسهمان نوازند مسنم پسیوستهٔ دانش فسوایسی هسمیشه مسیروم راه صدائت بسه هسعو مشنوی دل بسته هستم یسه عشق فارسی هسر دم شب و روز «عسویزم» من «سمن» بنوی خوش من «سمن» بنوی خوش من ستاره روشن و مساه دل افسروز بساز پسادگار مسردم نسیک

شدم مهمان به ملک پاک ایسران بسه درس فسارسی شسیرین زبانان مسنم گل چین در ایسن گلزار خوبان کلام حافظ و سعدی نواخان مشال شمس حق گشتم غزل خوان مسنم کوشش گر الفاظ عرفان چسمن زار محبت گل به دامان بسه جان مسن زده نقش گلستان بسود پسند و کلام اوستادان

٢ - مصرع از حضرت امام خميني (رح)

١ - استاديار دانشكدهٔ دولتي - كويته

۳ - فارسی سرای ساکن اسلام آباد

شده مسؤول من «واعظ در اینجا یکے «دانشگے وا است استاد دانا شده دستور من دستور فارسى سرود جام «جمشیدی» دلم برد هـــماره شـاعران را دوست دارم مشاسم ادب را مسیشناسم شـــده در آزمـایشگاه تــدریس که نامش «مهید» و شیرین زبان است مرا خواندن شده آسان و شيوا د مان «آزاده» و ایاسر» مددکار مه تهران و گردش گاه زیا شلم مسن عاشق كوه دماوند خصيني رهبر جسمهوري عشق بهشت عاشقان دارد خميني امسيد مسن، گل مسن، مسلک ايسوان فسميشه خدمت فارسى نهايد

هــمه بــرنامهٔ خـوب وگـل افشان سخن هایش نشیند بر دل و جان کے «منشی زاده» اش دستور گویان هــمان «فـاضل» امـير نـغمه گـويان به لطف «شكرى» او از آشايان چـو فردوسي حـماسه گـوي ايران کے لید درس مے «غےفاری» آسان مسال باغ گللها در گلستان ب الطف «صُلصُله خانم» نواخان دلم هـــمواره پــيش راهــنمايان همان كوهي كمه بساشد بسرف پوشان ب آرامگاه او گشتم دعا خوان شهيدان لاله ماى سرخ خسندان كه يسيوسته شده با ملك ياكان اسمن ا بوی خوش گلهای نازان

## شیدا زیدی(۱)

#### بربساط طلبت

تو مپندار که افلاک و زمین ساخته اند دشت تحقیق چه تنگاست که صاحب نظران گفت «عکسی است که از آیینه بیرون نه فتاد» نور خورشید کجا؟ سایه و مهتاب کدام؟ دل و جان چیست، که ازین پیش تهی دستانت

مشت خاک است که در چشم تو انداخته اند همه از وهم یقین تا به گمان تاختهاند! گسفتمش «راز دل آیسینه نشاختهاند!! تیغ وهمی است که بر چهرهٔ ما آختهاند! بر بساط طلبت کون ومکان باختهاند!!

泰泰泰

# بشير سيتائي (١)

#### دریادِ دوست

مرد شو، مهر آفرین شو، مردم آزاری مکن دل همان بهتر که دور از عشرت دنیا بود در تلاش آب و نان هرگز مشو عزت فروش سبحه گردانی بکن با اشکها در یاد دوست صحبتی با یار بازاری نگردد کامیاب خارزاری است این دنیا «بشیر» آهسته رو

گر نکویی، صلح جویی، این ستمکاری مکن تسو بسرای عشرت دنیا طلبکاری مکن کاسهٔ حاجات بشکن زشت کرداری مکن خاطر خود مایل تسبیح و زنّاری مکن یار آفاقی بجوی، این عشق بازاری مکن تاختن بی راهه تاکی، تیز رفتاری مکن

# محمد اقبال جسكاني (٢)

#### مردیگانه

بسیا کسن مدد ای خسروی زمانه فسرو شده است حسجاب زمانه نگویم حجابت را تو یکسر بدرکن خودت گفتهای آرزویم کن جذابی مکسان است خسالی در انستظارت فکسر اقبال فروماند است و تاریک

سلطنت داری، تسو بسی کسرانه تسو چسرا مانده ی هنوز حجابانه بسیا ایس طسرف هم بساری عاشقانه بسسیا زود آرزویت دارم صسادقانه نسیست پسیدا جسزو تسو مسردیگانه روشسن سازش به یک نظر عاشقانه

# دكتر معين نظامي (٣)

## چرا خوابم نمی آید

چرا روزم شب تار و شیم روز سیاه است چوا اندوه بی پایان و رنجم بی پناه است چرا از خوابهای بی هویّت ترسناکم

۱ - سخن سرای ساکن دادو (سند) ۲ - استاد یار دانشکده دولتی راجن پور ( پنجاب)

٣ - مدير گروه أموزشي فارسي، دانشكده خاورشناسي، دانشگاه پنجاب لاهور.

چرا از سایه های دشمنان نامشخص در هراسم چرا در بالش من اختلالی لانه ای کرده چرا نجوای بی مهری به مغزم خانه ای کرده گل دل تنگی ام در رختخوابم با هزاران رنگ بشکفته است و بوی نرگس بیداری ای دارد چرا خوبم نمی آید!

صديق تأثير(١)

### رنج و راحت بر طرف

بی دلم من بی زبانم رنج و راحت بسوطرف گر کسی آید نیاید، گر نمی سوزد چواغ گاه بر سدری نشینم گاه بس عسرش بسرین سنزلی ناپید آواز جسرس کو! راه گم!! چیستاین عقل وجنوناندیشه واین نکر چیست! بر دل من هسر چه تابد لذّتی دارد دگر! دسترس دارم نگر «تأثیر» بسر لوح و قلم

فارغ از سود و زیانم رنج و راحت برطرف یک مزار بی نشانم رنج و راحت برطرف بی نیاز از آشیانم رنج و راحت برطرف راهرو نی کاروانم رنج و راحت برطرف هیچ چیزی را ندانم رنج و راحت برطرف من حزین نی شادمانم رنج و راحت برطرف چون نگویم با زبانم رنج و راحت برطرف

# دکتر رشیده حسن (۲)

#### غزل

درازی های شب را بین، به چشم زنده دار من ستاره چشم بر بسته، و ماه هم چهره پوشانده چسان مفتون و دلبند و گرویده به سر بردیم

شنو این سوزناله ها، زقلب بی قرار من به اسیدی، به سرشایدرسداین انتظارمن خوشا آن روزهای عمر، تو بودی درکنار من

١ - فارسى گوى ساكن شيخوپوره - پنجاب پاكستان

۲ - استادیار گروه فارسی دانشگاه ملّی زبان های نوین - اسلام آباد

نه سوی کس نظر دارم، نه کس اینجا گذر دارد نه بختم می کند یاری، نه از تو حرف دلداری جفا از حد فزون رفته، دمی بنشین به بالینم نبودی بی وفا جانا! ز پهلویم چرا رفتی تویی گلزار عشق من، «رشیده» ناز تو دارد

صبا را نیز راهی نیست، در کوی و دیار من چسان آخر به سرآید، بدینسان روزگار من دوای درد لازم هست به قلب داغدار من امسید لطفها دارد، دل امسیدوار مسن چرا پیوسته مینازی، تو هستی تاجدار من

# دكتر الياس عشقى(١)

#### غزل

با الهام و تتبع کلام قلندر شاهباز خواجه عثمان مروندی سیوهانی در بـحر و ردیف اصل و به تبدیل قافیه سرودم و به پیش گاه آن صوفی جلیل القـدر و بـزرگ روحانی تقدیم دارم.

ایسام نسوبهار شب و روز و روز و شب
باشم خراب وخوار شب و روز و روز و شب
دارد مسرا مسافر بی سیمت و بی مقام
همواره دیدم این دل مهجور بی مراد
از بسکه بسوده ام به جهان امید و بیم
دیدم به خواب و هیچ ندیدم به چشم باز
هسوشم ربسود نخمهٔ طوطی و عندلیب
ای وای من به جیب و گربیان نسی رسد
از نسور بسوده اند تهی مساه و آفستاب
از چشسم مست ساقی دل دار بسوده ام
در کشمکش گذاشت میرا بخت واژگون
نسی صبح دید یار نبه شام امیدوار
پوون من نمانده است کسی در تیمام عیر
بادیگران چه شکوه که درمانده بوده ام
الهام تازه یسافتم «عشسقی» ز شساهباز

نودیک جویبار شب وروز و روز و شب
در جستجوی یارشب و روز روز وشب
بخت زبون وزار شب وروز و روز و شب
غم های بی شمار شب و روز و روز و شب
گم کرده رهگذار شب و روز و روز و شب
پسنهان و آشکار شب و روز و روز و شب
در یادهای یار شب و روز و روز و شب
این دست نابکار شب و روز و روز و شب
بی لیل و بی نهار شب و روز و روز و شب
بی هوش و هوشیار شب و روز و روز و شب
بی حبر و اختیار شب و روز و روز و شب
بی حبر و اختیار شب و روز و روز و شب
بی حبر و اختیار شب و روز و روز و شب
بی حبر و اختیار شب و روز و روز و شب
بی خبر و اختیار شب و روز و روز و شب
باخویشتن دوچار شب و روز و روز و شب
باخویشتن دوچار شب و روز و روز و شب
باخویشتن دوچار شب و روز و روز و شب

۱ - فارسی سرای با سابقه ساکن حیدرآباد - سند

گزارش و پژوهش پژوهش

# اخبار پژوهشی

• عطف به درخواست جناب آقای دکتر احمد مجاهد از نسخهٔ خطی ۷۷۳ قرآن کریم با ترجمه و تفسیر کوتاه و اختلاف قراءت و تجوید به فارسی، از کاتب قرن دهم هجری علی اکبر بن محمد الحسینی الاصفهانی در ۵۵۵ صفحه لوح فشرده تهیهٔ و برای تحویل به محقّق گرانمایه به تهران ایفاد گردید.

استاد ارجمند نیز با ارسال و اهدای هفت نسخه از دیوان حافظ برمبنای نسخهٔ تیموری ، مشتاقان فرهنگ و ادب فارسی و اسلامی را از فضل و دانش خویش برخوردار ساختند.

- بر اساس درخواست مسئول محترم نمایندگی فرهنگی ج.۱.ایـران در کراچی از نسخه های خطی شماره ۱۸۴۹ (رقعات مـنبر لاهـوری) و ۲۲۲۸ و ۵۷۲۳ (انشای منیر) لوح فشرده تهیّه و جهت بهره برداری سرکار خانم دکـتر شهلا سلیم نوری ارسال گردید.
- شایان یادآوری است در قبال تهیّه لوح فشرده یا میکروفیلم، پژوهشگران محترم به صورت مبادله، لوح فشرده یاکتابهای مورد نیاز مرکز را تأمین میکنند.
   توفیق بیش از پیش پژوهشگران گرامی را خواهانیم.

# اخبار فرهنگی

۱ – دورهٔ دانش افزایی معلّمان و مروّجان فارسی راولپندی /اسلام آباد و حومه، به کوشش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان باهمکاری خانهٔ فرهنگ ج.ا.ایران در راولپندی

دورهٔ دانش افزایی ده روزه برای معلّمان و مروّجان فارسی دانشکدههای راولپندی / اسلام آبادو حومه به کوشش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان و همکاری خانهٔ فرهنگ ج.ا.ایران از تاریخ ۷ تیر تا ۱۸ تیر ۱۳۸۴ هش برابر با ۲۹ ژوئن تا ۸ ژوئیه درخانهٔ فرهنگ ج.ا.ایران راولپندی تشکیل گردید.

جناب آقای محمد ابراهیم طاهریان سفیر محترم جمهوری اسلامی ایران در پاکستان ریاست جلسهٔ افتتاحیهٔ دورهٔ دانش افزایی را به عهده داشتند. جناب آقای طاهریان در سخنانی بر تشئید مناسبات و علایق در زمینه های مختلف میان ملتین ایران و پاکستان تأکید و در این راستاکوششهای مثمری راکه در زمینهٔ فرهنگی، پژوهشی و ادبی از ناحیهٔ رایزنی فرهنگی جمهوری اسلامی ایران، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان و خانهٔ فرهنگ ج.ا.ایران در راولپندی مشهود است، در خورستایش قلمداد کردند و تشکیل دوره های دانش افزایی را با اهمیت دانستند. آقای علی اورسجی رایزن محترم فرهنگی، دکتر نعمت الله ایران زاده رئیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، دکتر مهرداد رخشنده وابستهٔ فرهنگی و مسؤول خانهٔ فرهنگ پیرامون چگونگی و تدارکات و برنامه وابستهٔ فرهنگی و مسؤول خانهٔ فرهنگ پیرامون چگونگی و تدارکات و برنامه شبلی استاد اقبال شناسی دانشگاه آزاد علامه اقبال از طرف استادان پاکستانی دورهٔ دانش افزایی سخنانی ایراد کرد. دکتر شبلی به شرکت کنندگان دورهٔ دانش دورهٔ دانش افزایی سخنانی ایراد کرد. دکتر شبلی به شرکت کنندگان دورهٔ دانش افزایی توصیه کرد در فراگیری دانش فرهنگ فارسی پشت کار داشته باشند. دکتر افزایی توصیه کرد در فراگیری دانش فرهنگ فارسی پشت کار داشته باشند. دکتر افزایی توصیه کرد در فراگیری دانش فرهنگ فارسی پشت کار داشته باشند. دکتر

شبلی یادآور شد که میراث زبان فارسی برای ملت مسلمان پاکستان افتخار آمیز است. غبر از ۲۲ نفر معلم و مدرس فارسی شرکت کننده از دانشکده های راولپندی، اسلام آباد، اتک، مندی بهاء الدین وگوجرانواله، فرهیختگان و پژوهشگران برجستهٔ شهروند راولپندی / اسلام آباد در این مراسم حضور داشتند، از جمله: دکتر سید علی رضا نقوی، دکتر محمد حسین تسبیحی، آقای سید مرتضی موسوی، دکتر بندری، دکتر عارف نوشاهی، دکتر محمد سرفراز ظفر و دکتر نور محمد خان مهر.

عناوین درس ها، تعداد ساعات و اسامی استادان این دوره به قرار زیر بوده است:

| استاد            | تعداد ساعات | عنوان            | رديف |
|------------------|-------------|------------------|------|
| دكترنعمت الله    | ۸ساعت       | آیین نگارش       | -1   |
| ايران زاده       |             |                  |      |
| دكـــتر مـحمد    | ۱۰ساعت      | دســــتور زبــان | - 7  |
| سرفراز           |             | فارسى            |      |
| دكتر نعمت الله   | ۸ساعت       | ادبيات معاصر     | - ٣  |
| ايران زاده       |             |                  |      |
| دكستر محمد       | ۸ ساعت      | نظم فارسى        | -+   |
| صديق شبلي        |             |                  |      |
| دكـــتر مــهرنور | ۸ساعت       | نثر فارسى        | -0   |
| محمد خان         |             |                  |      |
| دكــتر مــهرداد  | ۸ساعت       | فارسى امروز      | - 9  |
| رخشنده           |             |                  |      |

برخی کتابهای درسی و جزوات آموزشی این دوره دانش افزایی عبارت بودند از: باکاروان حله (دکتر عبدالحسین زرین کوب)، جزوهٔ فارسی امروز ایران (دکتر محمد صادق بصیری)، دستور خط فارسی (فرهنگستان زبان و ادب ایران) شعر امروز ایران (ساعد باقری / محمد رضا محمدی نیکو)، درسنامه دستور زبان فارسی (دکتر محمد سرفراز ظفر) غلط ننویسیم (ابوالحسن نجفی) جزوهٔ دگرگونیهای آوایی در فارسی گفتاری امروز (دکتر نعمت الله ایران زاده). تصاویر

ابران شناسی، نوار درسی، لوح فشرده نیز جزو مواد درسی بود. دستگاههای رایانه و اینترنیت و تلویزیون نیز مورد استفاده قرار می گرفت.

در برنامههای جنبی دورهٔ دانش افزایی از شرکت کنندگان جهت دیدار از سفارت و حضور در ضیافت ناهار از طرف سفیر محترم جمهوری اسلامی ایران دعوت به عمل آمد. در این دیدار مسابل و مشکلات دانشجویان مقاطع کارشناسی ارشد، پیش دکتری و دکتری زبان فارسی در سطح دانشگاهها مورد بررسی قرار گرفت. شرکت کنندگان دوره از مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان دیدن کردند و از بخشهای مختلف مرکز بازدید کرده، با نقش و سهم مرکز تحقیقات در ترویج زبان و ادب فارسی در پاکستان دقیق تر آشنا شدند. در آخرین روز دوره نیز شرکت کنندگان گردش دسته جمعی ادبی از کوههای مری داشتند که جنبهٔ سرگرمی هم داشت. در مراسم پایانی دورهٔ دانش افزایی به شاگردان اول و دوم و سوم لوح تقدیر و کتاب اهدا شد. چند تن از شرکت کنندهٔ شاگردان اول و دوم و سوم لوح تقدیر و کتاب اهدا شد. چند تن از شرکت کنندهٔ بیرههای سودمندی که نصیب آنها گردیده را در انشاهای مختصری منعکس دورهٔ دانش افزایی طی سخنانی از تشکیل دورهٔ دانش سیاسگزاری نموده، بیرههای سودمندی که نصیب آنها گردیده را در انشاهای مختصری منعکس دورهٔ دانش و همچنین کتابهای تازه ساختند. به کلیهٔ شرکت کنندگان در حین دیدار از مرکز و در مراسم پایانی کتابهای از انتشارات مرکز و دورههای فصلنامهٔ دانش و همچنین کتابهای تازه نشر بافته در ایران اهدا گردید.

# ۲ - برگزاری چهارمین همایش دو سالانهٔ انجمن فارسی بنگلادش

چهارمین همایش آنجمن فارسی بنگلادش در سالن اجتماعات رایزنی فرهنگی سفارت ج.ا.ایران در داکا در دو نشست پیش از ظهر و بعد از ظهر، با حضور استادان زبان فارسی دانشگاههای مختلف کشور، دانشجویان گروه فارسی دانشگاه داکا و اعضای انجمن فارسی بنگلادش تشکیل گردید. آقای دکتر اسدالزمان رئیس کمسیون تخصیص اعتبار دانشگاههای بنگلادش میهمان ویژهٔ این همایش بود، در حالیکه آقای اکمل غنی سفیر افغانستان در داکا، دکتر هاشمی رایزن فرهنگی سفارت ج.۱.۱ ایران، دکتر سیف الاسلام خان، دکتر کلثوم ابوالبشر، دکتر شمیم بانو، آقای مهدی آبادی به نمایندگی سفیر ج.۱.ایران اعضای هیأت رئیسه را تشکیل می دادند.

آقای دکتر اسدالزمان در سخنان خود توجه حاضران را به این نکته معطوف داشت که زبان فارسی بخش جدایی ناپذیر فرهنگ و میراث بنگلادش است. در ضمن تبیین اشتراکات فرهنگی ایران و بنگلادش، ناطق مشاهدات و تجربات سفر اخیر خود به ایران را بازگفت. او حمایت خویش را از گسترش زبان فارسی در سطح کلیه دانشگاههای بنگلادش اعلام نمود. آقای دکتر هاشمی رایزن فرهنگی ج.ا.ایران با اشاره به میراث گران سنگ وپیشینهٔ غنی بنگلادش در زمینهٔ فارسی گفت: استخراج این کان غنی جز باهمکاری نیروهای بومی و به ویژه متخصان و فارسی دانان میشر نیست. وی هشدار داد دیگران برای احیای میراث آبا و اجدادی به شما دلسوزی نخواهند کرد؛ عوامل برای احیای میراث آبا و اجدادی به شما دلسوزی نخواهند کرد؛ عوامل برای احیای میراث آبا و اجدادی به شما دلسوزی نخواهند کرد؛ عوامل برای احیای میراث آبا و اجدادی به شما دلسوزی نیونه فرهنگی با اشاره به لزوم انجام تحقیق و تألیف دربارهٔ اسناد ومدارک به زبان فارسی پیشنهاد داد که کمیتهٔ به بخش هیأت اجرایی انجمن افزوده شود. این پیشنهاد مورد استقبال مجمع عمومی قرار گرفت و به تصویب رسید.

سفیر افغانستان در نشست قبل از ظهر از بابت دعوت در همایش، قدردانی نموده، پیرامون مناسبات حسنه ایران وافغانستان و علایق ریشه دار دو کشور با کشورهای شبه قاره سخن گفت. آقای مهدی آبادی دربارهٔ خدمات پژوهشگران بنگلادش در ارتباط با ادب غنی فارسی از بیست و سه کتاب که تاکنون دربارهٔ شاهنامه و فردوسی به زبان بنگالی به رشتهٔ تحریر درآمده، تمجید و تقدیر نمود. آقای عبدالصبور خان استادیار گروه فارسی دانشگاه داکا در مورد پیشینهٔ زبان وادب فارسی در بنگلادش و اقدامات گوناگون انجمن فارسی را در سالهای اخیر برشمرد. آقای عیسی شاهدی مدرس دانشگاه جهانگیر نگیر هم برخی از نکات ناطق قبلی را مورد بحث قرار داد. آخرین سخنران اجلاسیهٔ اول برخی از نکات ناطق قبلی را مورد بحث قرار داد. آخرین سخنران اجلاسیهٔ اول خانم دکتر کلثوم ابوالبشر بود که با توجه به اهمیت زبان فارسی از مسئولان خواست تا زبان فارسی را در امتحانات استخدام کارکنان دولتی و دانشگاه ملی بگنجانند.

در نشست بعد از ظهر دبیرکل انجمن فارسی گزارش امور انجمن طی دو سال و نیم اخیر را عرضه داشت. آنگاه برخی از اصلاحیه ها در اساستامه به تصویب رسید. سپس با بحث و مشاوره، افراد ذیل به عنوان اعضای هیأت

اجرایی جدید انجمن فارسی بنگلادش انتخاب گردیدند:

رئیس: دکتر سیف الاسلام خان. نایب رئیس: دکتر شمیم بانو دبیر کل: آقای طارق سراجی، انتشارات: آقای ظهیر الدین محمود، روابط عمومی و تبلیغات: آقای ممیت الرشید، پژوهش و تألیف: آقای عیسی شاهدی، حسابداری: آقای ابوالبشر،

## ٣ - تشكيل سومين دورهٔ دانش افزايي زبان فارسي در بنگلادش

دورهٔ دانش افزایی دو هفتهای در دو سطح میانه و پیشرفته به همّت رایزنی فرهنگی سفارت ج.ا.ایران در داکا تشکیل گردید. در مراسم افتتاح پرفسور اسد الزمان مسوول طرح برنامه و بودجه دانشگاههای بنگلادش، پرفسور هارون الرشید رئیس سابق فرهنگستان بنگلا، استادان میهمان از طرف سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی آقایان دکتر موحدی، نوذری و دکتر فاطمی استاد اعزامی ج.ا.ایران به دانشگاه داکا، دکتر هاشمی رایزن فرهنگی، هیأت رئیسه را تشکیل می دادند. پرفسور هارون الرشید طی سخنانی از تشکیل سومین دورهٔ دانش افزایی اظهار خرسندی نمود و با اشاره به پیشینهٔ تاریخی زبان فارسی ارتباطات و اشتراکات دو کشور ایران و بنگلادش برلزوم استمرار و ادامهٔ این گونه دوره ها تأکید ورزید.

۵۲ نفر از دانشجویان و ۱۲ نفر از استادان از سراسر بنگلادش دراین دوره حضور داشتند. در سطح پیشرفته استادان و مدرّسان زبان فارسی در دانشگاه ها و در سطح «میانی» دانشجویان کارشناسی ارشد، پیش دکتری و دکتری زبان فارسی شرکت کردند.

## ٤ - بزرگداشت از شهریار و روز شعر وادب فارسی در بنگلادش

به مناسبت روز شهریار و روز شعر و ادب فارسی مراسمی در سالن اجتماعات رایزنی فرهنگی ج.ا.ایران در داکا (بنگلادش) برگزار گردید. هیأت رئیسهٔ این نشست علمی عبارت بودند از: پرفسور ابوالکلام منظور مرشد رئیس فرهنگستان بنگلا و میهمان ویژهٔ مراسم، دکتر موحدی استاد مهمان از ج.ا.ایران، آقای ریحان الامین استاد زبان فارسی از دانشگاه گوشتیا، دکتر سیف

الاسلام خان رئیس گروه فارسی دانشگاه داکا و دکتر هاشمی رایزن فرهنگی سفارت ج.ا.ایران این اجلاسیه با تلاوت آیاتی از قرآن مجید و قرائت پیام آقای محمدی عراقی رئیس سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی آغاز شد، سخنرانان این مراسم عبارت بودند از: آقای شاه حسینی کارشناس فرهنگی رایزنی، دکتر هاشمی رایزن فرهنگی، آقای ریحان الامین، دکتر محمد رضا موحدی، پرفسور ابوالکلام منظور مرشد و دکتر سبف الاسلام خان.

سخنرانان دربارهٔ جایگاه شهریار و مقام رفیع فکر و اندیشه او، موضوعات و قالب شعری اش، بحثهایی مطرح کردند. آنان محبت، عشق الهی شیدایی و مهربانی را از خصائص شعری شهریار قلمداد کردند.

# ۵ – برگزاری سمینار بزرگداشت فارسی گوی قرن بیستم گل محمد خان زیب مگسی درخانهٔ فرهنگ ج.ا.ایران در کویته

به همّت خانهٔ فرهنگ ج.ا.ایران در کویته و با همکاری مجلس اقبال سمیناریک روزه جهت بزرگداشت ازگل محمد خان زیب مگسی فارسی سرای بزرگ بلوچستان طی قرن بیستم برگزار گردید که در آن شخصیّت، آثار و شعر فسارسی زیب مگسی مورد بررسی و پژوهش قرار گرفت. رئیس دانشگاه بلوچستان، آفای غلام محمد تاج رباست اجلاسیه را به عهده داشت. در حالی که خانم پروین مگسی و زیر رفاه عمومی ایالت بلوچستان میهمان ویژه بود. از سخنرانان ومقاله خوانان این سمینار آقابان علی بابا تاج، علی کمیل قزلباش، دکتر سلطان الطاف علی، دکتر انعام الحق کوثر، طاهر محمد خان و فرزند سخنور نامی آقای نور الله مگسی و سایران بودند. خانم پروین مگسی در سخنان خود اهمیت آثار زیب مگسی را بر شمرد و ابراز داشت که آثار زیب در محمد تاج اعلام داشت که آگر محققان زبان و ادب فارسی مایل باشند موضوع کشورهای دیگر آسیایی نیز مورد توجه حوزههای علمی می باشد. آقای غلام محمد تاج اعلام داشت که اگر محققان زبان و ادب فارسی مایل باشند موضوع زیب مگسی را می توانند برای پایان نامهٔ دورهٔ دکتری انتخاب کنند. شایستهٔ تذکر است که زیب مگسی شاعر هشت زبان شناخته می شود و شعر فارسی وی در است که زیب مگسی شاعر هشت زبان شناخته می شود و شعر فارسی وی در کمیّت و کیفیّت بر شعر سایر زبانهای وی رجحان دارد.

# راهی ابدیّت استاد غلام مصطفى به لقاي حق شتافت

آقای پرفسور دکتر غلام مصطفی خان، استاد ممتاز زبان و ادب دانشگاه سند در تاریخ ۲۵ سپتامبر ۵۰۰۵ در حیدرآباد سند بدرود حیات گفت. آقای پرفسور غلام مصطفی خان از نژاد استادان پیش از استقلال کشور، آخرین کسی بودکه در زبان و ادب فارسی، اردو، اسلامشناسی، نقد، تحقیق و پژوهش دارای دهها اثر به اردو، فارسى، انگليسى بودهاند. او در ۲۳ سپتامبر ۱۹۱۲م در جبل پور (استان مرکزی سابق) متولّد گردید و تحصیلات دبستان و دورهٔ راهنمایی در موطن و دیپلم اول و دوم را از دانشگاه علی گره به دست آورد، ليسانس (در١٩٣٣م) فوق ليسانس فارسى (در ١٩٣٥م) فوق ليسانس اردو (در ۱۹۳۶م) و پایان نامهٔ دکتری زبان و ادب فارسی پیرامون احوال و اشعار سید حسن غزنوی وی در ۱۹۴۷م پذیرفته شد و دکتر در ادبیات فارسی شناخته شد. در ۱۹۵۹م دانشگاه ناگیور بر مبنای ۳ مقالهٔ علمی مولّفه و مطبوعهٔ او دانشنامهٔ فوق دكترا را به ايشان اعطا كرد. موضوع ٣ مقاله عبارتند از:

١ - نفوذ اردو به فارسى، ٢ - ارتقاى ذهني الطاف حسين حالى، ٣ - نقوش

در حین اقامت در برار و ناگپور باسمت استاد ادب در دانشکدهٔ کنگ ادوارد امراوتی، دانشکده مارس ناگپور و دانشگاه ناگپور به مدّت ده سال تدریس نمود. پس از تأسیس پاکستان در نوامبر ۱۹۴۷م به کراچی منتقل شد و مدت ۳ سال در دانشکدهٔ اسلامیه، شش سال در دانشکدهٔ اردو -که به سرپرستی دکتر مولوی عبدالحق بابای اردو فعالیت می کرد - و مدّت بیست سال در دانشگاه سند حیدرآباد به آموزش و پژوهش اشتغال داشت. ایشان در حدود ۳۰ سال به عنوان رئیس گروه آموزشی ادب فعالیت کرد. ترجمهٔ عناوین برخی از آثار منتشر شدهٔ وی بدین قرار است: سیرت النبی «ص» (انگلیسی) حیات خلفای راشد در چهار جلد جداگانه به انگلیسی، اسلام شناسی (فارسی) هدایت الطالبین، نفوذ اردو به فارسی، دیوان روشن سرهندی، تفسیر مولانا عبیدالله سندهی، لغت سندهی - اردو، لغت اردو - سندهی، انتخاب امیر کلان بخاری ، مسائل اربعین، عربی قرآنی، ادبِ فارسی شبه قاره، معارفِ اقبال، مطالب القرآن، قرآن در شأنِ محمد «ص»، علم و ادبِ ما، وقایع تاریخی، بدایع و صنایع در قرآن و حدیث نبوی «ص» چند سخنورِ فارسی، وقایعِ تاریخی، سفرنامه، سراجِ منیر، اوراقِ گم گشته، علی گرهِ من، و دهها آثار دیگر.

شایستهٔ تذکر است اغلب آثار دکتر غلام مصطفی خان به اردو تألیف و نشر گردید اما آثاری که به فارسی و انگلیسی به سلک نگارش در آمد، نیز متعدد است. بی مناسبت نیست که از استادان سرشناس فارسی، عربی و اردوی استاد مرحوم غلام مصطفی خان در علیگره این جا اسمی ببریم: استاد ضیاء الدین بدایونی، دکتر محمد شفیع، مولانا سید سلیمان ندوی، مولوی احسن مارهروی، پرفسور رشید احمد صدیقی، پرفسور ضیاء الدین اله آبادی، دکتر عبدالستار صدیقی.

یکی از ویژگیهای استاد غلام مصطفی خان این بود که تشنگان علم و ادب را در سطح دانشگاهی راهنماییهای خالصانه و مخلصانه می نمود تا این که دانشنامههای پژوهشی را به دست بیاورند. فقید سعید منشأارشاد به سلسلهٔ نقشیندیه و دارای منزلتی ارفع و هزاران « مرید» بوده است. در صحن مسجدی که ۳ سال پیش بناکرده بود، به خاک سپرده شد:

خدا رحمت کناد این عاشقان پاک طینت را

ما ضایعهٔ درگذشت استاد دکتر غلام مصطفی خان را به خانوادهٔ فقید سعید، شاگردان عزیز ایشان و قاطبهٔ استادان فارسی و اردوی کشورهای منطقه که از فیض حضوری، آموزشی و یا پژوهشی آن مرحوم بهره هایی بردهاند، صمیمانه تسلیت میگوییم.

مدير فصلنامهٔ دانش

# کرسی فارسی در دانشگاه راجشاهی

#### مقدمه

تاریخ زبان فارسی در بنگلادش بسیار طولانی است. در دورهٔ مغول (تا ۱۲۰۴ هـ ۱۲۰۵ م) زبان فارسی، زبان دولتی بنگال بود. وقتی که انگلیسی ها حکومت بنگال را به دست گرفتند، زبان فارسی رفته رفته در بنگال بی اهمیت می شد، ولی زبان فارسی در زبان بنگالی و در فرهنگ و تمدن مردم بنگال بسیار اثر می داشت، زیرا که مردم بنگال نمی توانستند زبان فارسی را فراموش کنند. در حال حاضر هم مردم بنگال به زبان فارسی علاقه دارند. به همین دلیل زبان و ادبیات فارسی در مدارس عالی و در سطح دانشگاههای بنگلادش تدریس می شود. فعلاً در شش دانشگاه بنگلادش کرسی زبان فارسی و جود دارد: در چهار دانشگاه فقط دورهٔ گواهینامهٔ زبان فارسی و در دو دانشگاه لیسانس و فوق بهار دانشگاه فقط دورهٔ گواهینامهٔ زبان فارسی و در دو دانشگاه لیسانس و فوق فارسی در دانشگاه داکا از سال ۱۹۲۱م و در دانشگاه راجشاهی از سال ۱۹۶۲م شروع شده بود. در حال حاضر در دانشگاه داکا و دانشگاه راجشاهی تعداد شروع شده بود. در حال حاضر در دانشگاه داکا و دانشگاه راجشاهی تعداد بیشتر دانشجو در زبان و ادبیات فارسی درس می خوانند.

## دانشگاه راجشاهی

دانشگاه راجشاهی دومین بزرگترین دانشگاه بنگلادش است که بعد از دانشگاه داکا در ۳۱ مارس سال ۱۹۵۳م در شهر راجشاهی تأسیس شد. اولین رئیس دانشگاه راجشاهی پرفسور دکتر عترت حسین جبیری بود. از سال

١ - رئيس گروه زبانها دانشگاه راجشاهي، بنگلادش

تحصیلی ۱۹۵۴ - ۱۹۵۵م درجهٔ لیسانس رشتهٔ ادبیات بنگاله، انگلیسی، علوم اقتصادی، تاریخ، فلسفه، ریاضیات، جغرافیا و حقوق ایجاد شد.

فعلاً در دانشگاه راجشاهی هشت دانشکده و چهل و شش بخش و رشته وجود دارد. اسم دانشکدهها:

دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشکدهٔ علوم، دانشکدهٔ حقوق، دانشکدهٔ مطالعات مدیریت، دانشکدهٔ علوم اجتماعی ، دانشکدهٔ زیستشناسی و زمینشناسی، دانشکدهٔ کشاورزی، دانشکدهٔ پزشکی .

علاوه بر این دانشکده ها دانشگاه پنج انستیتیوی هم دارد. دانشکده پزشکی خارج از محیط دانشگاه واقع است. در دانشگاه راجشاهی شانزده خوابگاه وجود دارد.، یازده برای پسران و پنج تا برای دختران است. نزدیک یک هزار نفر مربّی و استاد در دانشگاه راجشاهی در رشته های گوناگون تدریس میکنند. در این دانشگاه که ۴۴۵ کارمند کار میکنند. نزدیک ۲۵ هزار دانشجو در دانشگاه راجشاهی درس میخوانند. شهرک دانشگاه راجشاهی خیلی بزرگ و سرسبز و قشنگ است.

بخش زبان و ادبیات فارسی در دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی قرار دارد.

# تاریخچهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه راجشاهی:

دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی در سال ۱۹۵۳م تأسیس گردیده است. اولین رشته هایی که در این دانشکده دایر شد زبان و ادبیات انگلیسی، فلسفه و تاریخ بود که از سال تحصیلی ۱۹۵۴ – ۱۹۵۵ میلادی به فعالیت پرداخت. پس از یک سال دیگر رشته زبان و ادبیات بنگالی ایجاد شد. در سال بعدی رشتهٔ تاریخ اسلام و فرهنگ آغاز کار نمود. پس از آن رشتهٔ زبانها در سال ۱۹۶۲ میلادی فعالیت خود را آغاز نمود. بعداً گروه عربی و سایر گروه علوم انسانی وغیره آغاز به کار نمود. فعلاً در این دانشکده یازده رشته دارد. اولین رئیس این دانشکده دکتر محمد شافعی رئیس است. دانشکده دکتر محمد شافعی رئیس است. کرسی فارسی یعنی بخش فارسی درمیان گروه زبانها است.

# تاريخچة كروه زبانها

گروه زبانها یکی از قدیم ترین گروه های دانشگاه راجشاهی است. در سال ۱۹۶۲ میلادی گروه زبانها تأسیس شد. در گروه زبانها از سال ۱۹۶۲م تـدریس

زبان فارسی، زبان عربی، زبان اردو و زبان سنسکرت شروع شده بود. اولین استاد فارسی و اردو دکتر کلیم سهسرامی بود و دکتر آفتاب احمد رحمنی استاد عربی بود. در سال ۱۹۷۹م زبان عربی از گروه زبانها جدا شد و رشتهٔ عربی تأسیس شد. و از طرف دیگر با زبان فارسی، اردو و سنسکریت در گروه زبانها قدم به قدم پیش رفت کرده است. در سال ۱۹۷۵م در گروه زبانها زبان فارسی جدید، زبان فرانسه، زبان آلمانی و زبان روسی اضافه شد. بعد از آن زبان ژاپونی و هندی هم اضافه شد.

اولین رئیس گروه زبانها دکتر محمد عبدالباری بود. فعلاً رئیس گروه زبانها خود نگارنده دکتر محمد نور الهدی هستم. از آغاز گروه زبانها تا حال آنهایی که رئیس بودند و باکوشش ایشان ترقی و توسعهٔ گروه زبانها شده است، اسم و زمان فعالیت ایشان به شرح زیر است. اینجا ذکر می شود که زمان فعالیت رئیس گروه زبانها از سال ۱۹۶۲م تا ۱۹۷۲م یک سالی بود. بعد از سال ۱۹۷۲م مدّت فعالیت رئیس گروه زبانها سه سالی شد. آنهایی که سه سال رئیس بودند حسب فعالیت رئیس گروه زبانها سه سالی شد. آنهایی که سه سال رئیس بودند حسب فیل می باشند:

|                                   |                                | 100  |
|-----------------------------------|--------------------------------|------|
| مدّت فعالیت                       | اسم .                          | رديف |
| اول اوت ۱۹۷۳ تــا ســوم ســپتامبر | دكتر أفتاب احمد رحمني (استاد   | -1   |
| 61478                             | عربی)                          |      |
| اول اوت ۱۹۷۶ تــا سـوم سـپتامبر   | دکتر محمد کلیم سهسرامی (فارسی) | - 7  |
| . 1949                            |                                |      |
| اول اوت ۱۹۷۹ تــا ســوم ســپتامبر | جناب ای.ایم.بی وهاب (اردو)     | - 4  |
| 71919.                            |                                |      |
| اول اوت ۱۹۸۲ تیا سوم سپتامبر      | كَنَّى لأَل راى(استاد سنسكريت) | -4   |
| .01919.                           |                                |      |
| اول اوت ۱۹۸۵ تــا ســوم ســپتامبر | پروفسور محمد کلیم سهسرامی      | -0   |
| 1914                              | (قارسی)                        |      |
| اول اوت ۱۹۸۸ تا سوم سپتامبر       | جناب محمد شميم خان (اردو و     | - 9  |
| .01991                            | فارسی)                         |      |
| اول اوت ۱۹۹۱ تــا سـوم سـپتامبر   | كنى لال راى (سنسكريت)          | - ٧  |
| -1994                             |                                |      |

| اول اوت ۱۹۹۴ تا سوم سپتامبر<br>۱۹۹۷م.   | دکتر منجوله چودوری(سنسکریت)         | - ^ |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|-----|
| اول اوت ۱۹۹۷ تـا سوم سپتامبر . ه ۲۰۰۰م. | دکستر نخیل رنجن بیشواس<br>(سنسکریت) | - 9 |
| اول اوت ۲۰۰۰ تا سوم سپتامبر ۳۰۰۳م.      | جناب لطيف احمد(اردو)                | -10 |
| اول اوت ۲۰۰۳ تـا سوم سيتامبر            | دكتر محمد نور الهدى(فارسي)          | -11 |

در گروه زبانها از سال ۱۹۸۷م فوق لیسانس در زبان و ادبیات فارسی و اردو شروع شد. سپس در سال ۱۹۹۳م فوق لیسانس در سنسکریت باز شد. بعد از آن از سال تحصیلی ۱۹۹۷ – ۱۹۹۶ لیسانس در زبان اردو و سنسکریت افتتاح شد. در سال بعد یعنی از سال تحصیلی ۱۹۹۸ – ۱۹۹۷م باکوشش من بنده لیسانس در زبان و ادبیات فارسی دایر گردید.

در همان سال دانشجویان در لیسانس سال اول قارسی ثبت نام کردند. فعلاً در گروه زبانها دورههای آموزشی هشت زبان آموزشی به شرح زیر وجود دارد:

|                       | DAN STANK                                                                                                                                   |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| زبانهای آموزشی        | رديف                                                                                                                                        |
| زبان و ادبیات فارسی   | - 1                                                                                                                                         |
|                       |                                                                                                                                             |
| . زبان و ادبیات اردو  | - ٢                                                                                                                                         |
|                       |                                                                                                                                             |
| زبان و ادبیات سنسکریت | - ٣                                                                                                                                         |
|                       |                                                                                                                                             |
| زبان آلمانی           | - 4                                                                                                                                         |
| زيان فرانسه           | -0                                                                                                                                          |
| زبان ژاپوئی           | - 9                                                                                                                                         |
| زبان روسی             | - V                                                                                                                                         |
| زبان هندی             | - 1                                                                                                                                         |
|                       | زبان و ادبیات فارسی<br>زبان و ادبیات اردو<br>زبان و ادبیات سنسکریت<br>زبان آلمانی<br>زبان قرانسه<br>زبان فرانسه<br>زبان ژاپونی<br>زبان روسی |

درگروه زبانها ۲۱ استاد دائمی و پنج استاد موقتی میباشند. یک افسر و شش کارمند در این گروه کار میکنند. نزدیک هفت صد دانشجو در زبانهای مختلف درس میخوانند.

## بخش زبان وادبيات فارسى در كروه زبانها

بخش زبان و ادبیات فارسی از آغازگروه زبانها تا حال حاضر جاری است و روز به روز فعالبت زبان و ادبیات فارسی پیش رفت می شود. اولین استاد فارسی دکتر کلیم سهسرامی بود. او فعلاً باز نشسته است: حال حاضر شش استاد فارسی تدریس می کنند و هم استاد دائمی هستند. اسم استادهای فارسی، مرتبه دانشگاهی و آخرین مدرک تحصیلی اعضای هیأت علمی بخش زبان و ادبیات فارسی حسب ذبل اند:

| محل اخذ       | أخرين مدرك    | مرتبه دانشگاهی  | اسم استادان    | رديف |
|---------------|---------------|-----------------|----------------|------|
| مدرک          | تحصيلي        |                 | 1              |      |
| دانشگاه تهران | دکترای ادبیات | پىرقسور(استاد   | دكستر محمد     | -1   |
|               | فارسى         | فارسی و اردو)   | شميم خان       |      |
| دانشگ_اه      | دکترای ادبیات | دانش_يار        | دكتر محمد نور  | - 7  |
| راجشاهي       | فارسى         | (قارسی)         | الهدى          |      |
| دانشگاه داکا  | فوق ليسانس    | استادیار(فارسی) | محمد كمال      | - 4  |
|               |               |                 | الدين          |      |
| دانشگاه داکا  | فوق ليسانس    | مربی (فارسی)    | محمد عطا الله  | -4   |
| دانشگـــا،    | نوق ليسانس    | مربی (فارسی)    | محمد عثمان     | -0   |
| راجشاهي       |               |                 | غنى            |      |
| دانشگاه       | نوق ليسانس    | مربی (فارسی)    | محمد شفيع الله | - 9  |
| راجشاهي       |               |                 |                |      |

## دورههای لیسانس و فوق لیسانس وپیش دکترا

بخش زبان و ادبیات فارسی دارای صد نفر دانشجوی لیسانس و ۹ نفر دانشجوی فوق لیسانس و ۱۰ نفر دانشجوی پیش دکترا است. علاوه بر آن دورهٔ مقدماتی ۱۲ نفر و دورهٔ متوسطه ۴ نفر دانشجو درس می خوانند. جمعاً ۱۳۶ نفر دانشجو درگروه زبان و ادبیات فارسی درس میخوانند.

## طول دوره وشكل نظام

طول دوره تحصیلی لیسانس در زبان و ادبیات فارسی چهار سال است که کلیه دروس آن در ۲۲ کورس برابر ۵۰۲۰ نمره برنامه ریزی شده است. طول دورهٔ تحصیلی فوق لیسانس در زبان و ادبیات فارسی یک سال است که کلیه دروس آن پنج کورس برابر ۵۰۵ نمره برنامه ریزی شده است. علاوه بر این طول دورهٔ تحصیلی مقدماتی و متوسطه زبان فارسی کورس یک سالی است.

# برنامهٔ تحصیلی دوره لیسانس در زبان وادبیات فارسی

ليسانس سال اول تحصيلي

| تـــعداد | عنوان کورس                                                    | نسمرههای |
|----------|---------------------------------------------------------------|----------|
| كورس     |                                                               | كورس     |
| 101      | آموزش زبان فارسى                                              | 100      |
| 107      | تاریخ زبان فارسی و علم بدیع و علم عروض و اقسام<br>مصطلحات شعر | 100      |
| ۱۰۲      | دستور زبان فارسى                                              | 100      |
| 104      | زبان انگلیسی                                                  | 100      |
|          | امتحان شفاهی و مربوط به معلمی (۲۵ + ۲۵)                       | ۵۰       |

جمعاً = ٥٥٠ نمره

## ليسانس سال دوم تحصيلي

| تـــعداد | عنوان كؤرس                                        | نــمرههای |
|----------|---------------------------------------------------|-----------|
| كورس     |                                                   | کورس      |
| 7 - 1    | آموزش زبان فارسى پيش رفته                         | 100       |
| 7.7      | تاریخ ادبیات فارسی در ایران (از سامانی تا سلجوتی) | 100       |
| 7.7      | نظم کلاسیک                                        | 100       |
| 704      | نثر کلاسیک                                        | 100       |

| المتحالا شفاه مصبح علمه ما معالم ١٩٨٠ (٢٨ + ٢٨) | 7.0 | ادبیات بنگالی                           | 100 |
|-------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------|-----|
| استان استانی و سرپوت په ستنی (۱۰ / ۱۰)          |     | امتحان شفاهی و مربوط به معلمی (۲۵ + ۲۵) | ٥٠  |

جمعاً ٥٥٥ نمره

# ليسانس سال سوم تحصيلي

| نــمردهای | عنوان كورس                                     | تـــعداد |
|-----------|------------------------------------------------|----------|
| كورس      |                                                | كورس     |
| 100       | تاریخ ادبیات فارسی در ایوان (از مغول تا قاچار) | 401      |
| 100       | نظم مشروطيت                                    | 7.7      |
| 100       | نثر مشروطيت                                    | r.r      |
| 100       | تاریخ سیاسی در ایران (از مغول تا حال حاضر)     | 4.4      |
| 100       | تاریخ اسلام و فرهنگ                            | 4.0      |
| ٥٠        | امتحان شفاهی و مربوط به معلمی (۲۵ + ۲۵)        |          |

جمعاً ٥٥٠ نمره

# ليسانس سال چهارم تحصيلي

| تـــعداد | ا عنوان کورس                                       | نــمرههای |
|----------|----------------------------------------------------|-----------|
| كورس     |                                                    | کورس :    |
| · +01    | تاریخ ادبیات فارسی در ایران(از قاچاری تا حال حاضر) | 100       |
| 4.7      | تاریخ ادبیات فارسی در بنگلادش                      | 100       |
| 404      | تاریخ ادبیات فارسی در هند و پاکستان                | 100       |
| 4.4      | نظم جدید فارسی                                     | 100       |
| 4.0      | نثر جدید فارسی                                     | 100       |
| 4.9      | امتحان از جامع کورس                                | 100       |
|          | امتحان شفاهی و مربوط به معلمی (۲۵ + ۲۵)            | ٥٠        |

جمعاً ٥٥٠ نمره

در لیسانس از جمع کل ۲۲۰۰ نمره است.

### برنامه تحصیلی دوره فوق لیسانس در زبان و ادبیات فارسی

## فوق ليسانس يك سالي است

| نسمرههای | عنوان كورس                                                      | تــعداد |
|----------|-----------------------------------------------------------------|---------|
| كورس     |                                                                 | كورس    |
| 100      | نظم قارسى                                                       | ۵۰۱     |
| 100      | نثر فارسى                                                       | ٥٠٢     |
| 100      | تاریخ ادبیات نظم و نثر فارسی جدید در ایران (قرن بیستم<br>میلادی | ٥٠٢     |
| 100      | روش تحقیق و انشاء فارسی                                         | 0.4     |
| 100      | مربوط به معلمی ۵۰ نمره<br>کلاس تیست ۲۵ نمره، امتحان شفاهی ۲۵    | ٥٠٥     |

جمع کل = ٥٥٥ تموه

## هدف تدريس فارسى

هدف تدریس زبان و ادبیات فارسی در سطح دانشگاههای بنگلادش و مذارس عالی، آشنا ساختن دانشجویان با جلوههای مختلف آثار نظم و نثر زبان فارسی و ایجاد مهارتهای لازم برای فارغ التحصیلان این رشته و بهره مندی از این مهارتها است در بخشهای فرهنگی، علمی، دینی که با زبان و ادبیات فارسی سروکار دارند. هدف دیگر این است که بیش از پانصد سال زبان فارسی زبان دولتی بنگال بود. به همین سبب بسیاری از لغات فارسی مستقیماً در زبان بنگالی وارد شد و تأثیر ادبا و شعرای فارسی بر زبان بنگالی صورت گرفت. اگر دانشجویان با زبان فارسی آشنا بشوند می توانند بدانند تأثیر فارسی در زبان بنگالی چه میزان است.

## آخركلام

بالاخر امیدوارم که فعالیت بخش زبان و ادبیات فارسی در دانشگاه راجشاهی در آینده هم ترقی خواهد کرد. بنده خودم سعی میکنم که بخش فارسی ازگروه زبانها جدا بشود و زبان فارسی در منطقهٔ راجشاهی گسترش پیدا کند. من امیدوارم که باهمکاری استادان فارسی دوباره زبان فارسی در بنگلادش احیا خواهد شد.

# گزارش جلسات انجمن ادبی فارسی ۱ – هم اندیشی نقش دکتر علی شریعتی در ترویج اندیشههای اسلامی علامه اقبال

روز یکشنبه ۲۹ خرداد ۱۳۸۴ هش برابر با ۱۹ ژوئن ۲۵۰۰۵م سمینار هم اندیشی علمی انجمن ادبی فارسی در موضوع «نقش دکتر علی شریعتی در ترویج اندیشه های اسلامی علامه اقبال» با همکاری مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان در تالار اجتماعات مرکز در اسلام آباد (پاکستان) برگزار گردید.

این سمینار با تلاوت آیاتی چند از کلام الله مجید آغاز گردید. آن گاه سرپرست انجمن و مجری برنامه آقای سید مرتضی موسوی به ریاست محترم جلسه، اعضای هبأت رئیسه و عموم حضار گرامی خیر مقدم گفت. وی با وصف هوای گرم تابستانی، حضور دعوت شدگان را به علاقه مند بودن بسیار ایشان به زبان و ادب فارسی و علامه اقبال و دکتر شریعتی قلمداد نمود. سخنرانان و مقاله خوانان این هم اندیشی، پژوهشگران و صاحبنظران ایرانی و پاکستانی و تاجیکستانی بودند؛ از جمله: سید مرتضی موسوی، مدیر فصلنامهٔ پاکستانی و تاجیکستانی بودند؛ از جمله: سید مرتضی موسوی، مدیر فصلنامهٔ دانش و سرپرست انجمن، آقای محمد سفیر کارمند کتابخانهٔ گنج بخش، خانم دکتر نکهت فردوس مسئول کتابخانهٔ گنج بخش، آقای فریدون اکبری شلدرهای معاون و دبیر مجتمع آموزشی امام حسین (ع) در اسلام آباد، آقای سعدی وارثوف دانشجوی کارشناسی ارشد دانشگاه بین المللی اسلامی (اسلام آباد) از کشور تاجیکستان، آقای دکتر محمد حسین تسبیحی پژوهشگر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، آقای دکتر محمد معین الدیس اسبق آکادمی اقبال پاکستان، آقای دکتر محمد معین تبسیحی پژوهشگر مرکز تحقیقات فارسی ایران و باکستان، آقای دکتر محمد معیر الدیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و باکستان، آقای دکتر محمد معیر المیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و باکستان، آقای دکتر محمد کاردار سفارت جمهوری اسلامی ایران و پاکستان و جناب آقای روحی صفت کاردار سفارت جمهوری اسلامی ایران.

در قسمت اول سمینار سخن رانان در موضوعات گوناگون به زبان فارسی سخنرانی نمودند و البته یک مقاله به زبان اردو خوانده شد. در همهٔ سخنرانی ها، هم سانی ها و هم اندیشی های علامه اقبال و دکتر علی شریعتی و احوال و آثار آن دو بزرگوار، مورد بحث و تجزیه و تحلیل فرار گرفت.

در قسمت دوم برنامه، سخنوران فارسی گوی پاکستانی و ایرانی سرودههای خود را دربارهٔ موضوع سمینار و مطالب اسلام شناسانه عرضه داشتند. شاعران شرکت کننده عبارت بودند از آقایان: سید قلب عباس نفیس خوارزمی، سید حسن سلمان رضوی و دکتر محمد حسین تسبیحی (رها) و فریدون اکبری شلدرهای.

آقای سید مرتضی موسوی با ارائه مقالهٔ پژوهشی خود باعنوان «آغاز و ارتفای اقبال شناسی در ایران ونقش دکتر شریعتی» مراحل مختلف آغاز و ترویج اقبال شناسی را در ایران از دههٔ ۱۹۳۰ م ش ۱۳۰۸ م ش - که علامه اقبال در قید حبات بود - تبیین کرد. اولین استادان و منتقدان ایرانی که در حین حیات اقبال به سروده های وی توجه داشتند: استاد مجتبی مینوی، استاد سعید نفیسی و اقبال به سروده های وی توجه داشتند: استاد مجتبی مینوی، استاد سعید نفیسی و معمومی ایران، به همّت دکتر مقتدری، استاد غلام رضا سعیدی و آقای احمد سروش برداشته شد. حضرت آیت الله العظمی سید علی خامنهای در ۱۳۴۷ کتاب «سهم مسلمانان در آزادی هندوستان» را تألیف و منتشر ساختند که در آن فصلی پیرامون اقبال باعنون «اولین نغمهٔ پاکستان» میباشد. این اثر در روشن ساختن اذهان عموم ایرانیان در باب فکر و فلسفهٔ اقبال و ایدهٔ تأسیس کشور اسلامی پاکستان در شبه قاره کمک مؤثری نمود. مقاله نویس بااقتباس از آثار مختلف دکتر شریعتی نقش دکتر شریعتی را در ترویج اندیشههای اسلامی مشروحاً دکتر شریعتی نقش دکتر شریعتی را در ترویج اندیشههای اسلامی مشروحاً روشن نمود.

آقای محمد سفیر در مقالهٔ «نگاهی به زندگانی و نفود دکتر علی شریعتی» به دورهٔ کودکی، دانش آموزی تا تحصیلات عالی دکتر شریعتی در فرانسه و همچنین پس از مراجعت به ایران و نفوذی که در جامعهٔ روشنفکر ایران و جهان به دست آورد، اشاره کرد.

خانم دكتر نكهت فردوس دربارهٔ «پيروي و تتبع دكتر شريعتي از افكار و

اندیشه های اقبال» با آوردن شواهد از آثار مختلف وی از جمله بازگشت، فاطمه فاطمه است و ما و اقبال سخن گفت .

آقای دکتر محمد معزّالدین پیرامون «همسانی های افکار اقبال و شریعتی» با استفاده از منابع چاپ شده در پاکستان و کشمیر و به خصوص به زبان اردو نمونه هایی از دیدگاههای مشابه در شعر اقبال و آثار شریعتی را ارایه کرد. این امر نشانگر گسترهٔ انعکاس اقبال شناسی در ایران و کارهای ابتکار آمیز شریعتی در پیشبرد اندیشهٔ اقبال در آثار تألیف و ترجمه شده به اردو می باشد.

آقای دکتر محمد حسین تسبیحی ثحت عنوان «مطالعهای کوتاه دربارهٔ دکتر شریعتی در پاکستان» سخنرانی کرد و تاریخچهٔ مطالعه کنندگان و جویندگان آثار دکتر شریعتی و همسانی و هم اندیشی او با علامه اقبال را بیان نمود و به کسانی که پایان نامهٔ کارشناسی ارشد با دکتری در موضوع شریعتی و اقبال نوشته اند و یا در حال نوشتن رسالهٔ دکتری هستند، اشاره کرد.

آقای فریدون اکبری شلدرهای به برخی از عبارتها در آثار شریعتی نظر حسین وارث آدم اشارتهای پژوهشگرانه و هشدار کننده کرد که روشنی بخش اذهان حضّار بود.

آقای سعدی وارثوف دانشجوی تاجیکستانی دانشگاه بین المللی اسلام آباد پیرامون حیطهٔ کار پژوهشی رسالهٔ کارشناسی ارشد خودش دربارهٔ شریعتی که به زبان انگلیسی دردست تکمبل دارد، آگاهی های لازم را در اختیار شرکت کنندگان سمینار گذارد.

آقای دکتر نعمت الله ایران زاده رئیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان به کوشش اجتماعی سیاسی و فرهنگی اسلامی دکتر شریعتی در ایران اشاره کرد و دانشمندان و متفکّران ایران را نام برد که اندیشههای علامهاقبال را در ایران مورد تجزیه و تحلیل قرار دادهاند. سخنوان به سیر اقبال پژوهی در ایران اشاره و بر ضرورت مطالعات جدّی دربارهٔ آرای اقبال تاکید کرد. رئیس مرکز نحقیقات فارسی ایران و پاکستان فعالیتهای مستمر انجمن ادبی فارسی را در برگزاری هم اندیشیهای پژوهشی - علمی در موضوعات متنوع و نو آور ستود برگزاری هم اندیشیهای پژوهشی - علمی در موضوعات متنوع و نو آور ستود و از کوششهای سرپرست انجمن تقدیر شابستهای به عمل آورد.

اجناب آقای روحی صفت معاون محترم سفارت ج.۱.ایران در ضمن ایراد

خطابهٔ ریاست سمینار، خاطر نشان ساخت: نسلهای جوان ایرانی طی دهههای اخیر، فلسفه و فکر اقبال را از دریچهٔ شریعتی نگریسته و بهره برداری کردهاند. آقای روحی صفت نیاز به مطالعات بیشتر در تعیین همسانی های فکری و نوآوری های اندیشهای دو دانشمند و اندیشمند دورهٔ حاضر را خواستار گردید. در عین حال از سطح مقالات علمی ارایه شده تمجید نمود و ابراز داشت که این امر بر علافه مندی استادان و پژوهشگران پاکستانی به آثار اقبال شناسی ایرانی از جمله دکتر شریعتی دلالت می کند.

در قسمت دوم سمینار شاعران سروده های والهانهٔ خود را مثل همیشه به فارسی قرائت کردند که در حضّار حسنِ اثر داشت. مخصوصاً شاعرانی که به آواز یا ترنّم اشعار خود را خواندند.

پیش از پایان سمینار به عنوان پاداش به دو تن از دانش پژوهان پاکستانی و افغانی به پاس همکاری با انجمن ادبی فارسی در پیشبرد فعالیتهای پژوهشی در کتابخانهٔ گنج به هر یک، نسخهای از مجموعهٔ نقاشیهای ارزندهٔ استاد محمود فرشچیان اهداگردید:

۱ - آقای دکتر محمد معزّالدین (رئیس سابق آکادمی علامه اقبال)
 ۲ - آقای لعل محمد تیموری دانش آموختهٔ کارشناسی ارشد دانشگاه بین المللی
 که رسالهای در موضوع آیین زرتشت به روایت الملل و النحل شهرستانی تهیّه
 کرده است.

آنگاه نظر به پایان رسیدن مأموریت تدریسی آقای فریدون اکبر شلدرهای ادیب و منتقد محترم و دبیر مجمتع آموزشی امام حسین (ع) در اسلام آباد - که صمیمانه با انجمن ادبی فارسی همکاری داشت و در اغلب جلسات مقالات علمی و سخنان و اشعاری قرائت میکرد - لوحهٔ تقدیری به همراه لوح فشردهٔ شروح مخزن الاسرار و دیوان حافظ نسخهٔ تیموریان اهداگردید که ایشان از این اقدام مشوقانهٔ مرکز و انجمن صمیمانه تشکر نمود.

در پایان مراسم سرپرست انجمن موضوع اجلاسیه آیندهٔ انجمن را چنین اعلام داشت: «سهم سید علی همدانی در انتقال فرهنگ اسلامی و شعر و ادب فارسی به شبه قاره».

تعداد شایان توجه از ایرانیان مقیم اسلام آباد همچنین چند نفر از دبیران

مدرسهٔ جمهوری اسلامی ایران در پیشاور، استادان و دانشجویان پاکستانی، تاجیکی و افغانی دانشگاه ملی زبانهای نوین ودانشگاه بین المللی اسلامی، مؤلفان ونویسندگان فارسی دان شهروند راولپندی و اسلام آباد در این سمینار هم اندیشی علمی حضور داشتند.

از خبرگزاری جمهوری اسلامی ایران در اسلام آباد آقای قریشی و مسئول محترم آن آقای شیرآلیلو در این اجلاسیه حضور داشتند. این هم اندیشی علمی در ساعت ۱۵: ۱۸ پایان یافت و آن گاه از شرکت کنندگان پذیرایی به عمل آمد. در کتابخانه گنج بخش نمایشگاه کتاب از آثار علامه اقبال و شریعتی تدارک دیده شده بود که با استقبال مراجعه کنندگان مواجه شد.

شایان ذکر است: نسخهای از کتاب «اقبال مشرق کا بلند ستاره» اثر حضرت آیت الله خامنه ای با ترجمهٔ دکتر سید محمد اکرم به شرکت کنندگان اهدا شد.

# ۲ – هم اندیشی سهم سید علی همدانی در انتقال فرهنگ اسلامی و شعر و ادب فارسی به شبه قاره

روز یکشنبه ۱۶ مرداد ۱۳۸۴ ه ش برابر با ۷ اوت ۲۰۰۵م هم اندیشی علمی سهم سید علی همدانی در انتقال فرهنگ اسلامی و شعر و ادب فارسی به شبه قاره با همکاری مرکز تحقیقات فارسی ایران پاکستان در تالار اجتماعات مرکز برگزار گردید.

این سمینار با تلاوت آیاتی چند از کلام الله مجید بالحن آقای عامر علی آغاز گردید. آن گاه سرپرست انجمن و مجری برنامه به ریاست جلسه و میهمان ویژه و مقاله خوانان، سخنوران و عموم حضار ارجمند خیر مقدم عرض کرد. سخنرانان و مقاله خوانان این هم اندیشی علمی شامل پژوهشگران و محققان ایرانی و پاکستانی از جمله سرپرست انجمن فارسی سید مرتضی موسوی، مسئول کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات دکتر نکهت فردوس، مدرس فارسی خانهٔ فرهنگ ج. ۱. ایران راولپندی دکتر سبده چاند بی بی، دانشجوی دورهٔ دکتری دانشگاه ملی زبانهای نوین آقای حسین احمد، استادیار گروه زبان فارسی

دانشکدهٔ دخترانهٔ مارگلا اسلام آباد، خانم فایزه زهرا میرزا، استاد بارگروه زبان فارسی دانشگاه ملی زبانهای نوین دکتر رشیده حسن هاشمی، پژوهشگر مرکز دکتر محمد حسین تسبیحی، رئیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان آقای دکتر نعمت الله ایران زاده ومعاون محترم رایزنی فرهنگی سفارت ج.ا.ایران جناب آقای احمد موسوی بودهاند. فارسی گویان پاکستانی و ایرانی خانم فایزه زهرا میرزا، آقای نفیس خوارزمی، آقای جاوید اقبال قزلباش، سید سلمان رضوی و دکتر تسبیحی (رها) سرودههای خود را بیشتر پیرامون موضوع سمینار عرضه داشتند. خانم شگفته یسین عباسی هم غزلی از مجموعهٔ چهل اسرار همدانی را ارایه نمود.

سید مرتضی موسوی با ارایه مقاله باعنوان گسترهٔ سهم همدنی در انتقال فرهنگ اسلامی و شعر و ادب فارسی به شبه قاره جگونگی محبط و اوضاع سیاسی، اجتماعی و فرهنگی منطقهٔ جامو و کشمیر را پیش از ورود و فعالیتهای سید علی همدنی و همکارانش در ربع سوم قرن هشتم هجری قمری و همچنین خدمات اسلامی، فرهنگی تربیتی و اخلاقی میر همدانی را در حین اقامت در خطهٔ مزبور تبیین نمود. وی یادآور گردید که بر اثر کوششهای پیگیر همدانی بود که هنرهای اسلامی و ایرانی در این سامان به طور عموم و در کشمیر، بلتستان و ختلان که هم اکنون در تاجیکستان به نام کولاب وجود دارد به طور خصوص گسترش یافت از جمله قالی بافی، ابریشم بافی، سنگتراشی، و فنون مربوط به معماری ترویج یافت. کتاب ذخیرة الملوک همدانی نیز تا قرنها جزو مواد درسی مدارس شبه قاره بوده است.

خانم دکتر نکهت فردوس در مقالهای پیرامون معرفی میراث مکتوب از میر سید علی همدانی موجود در کتابخانهٔ گنج بخش فاش ساخت که حداقل ۳۵ مجموعهٔ نسخ خطی حاوی رسایل و آثار علمی و ادبی همدانی در کتابخانهٔ گنج بخش موجود است که در واقع گنجینهای محسوب است. در ضمن او یک مجموعهٔ نسخ خطی که دارای ۱۷ رساله همدانی است را مشروحاً معرفی نمود.

خانم دکتر سیده چاند بی بی دربارهٔ شمه ای از احوال همدانی بازگفت و آن گاه به موضوع نقش تعلیمات میر سید علی همدانی در انتقال فرهنگ اسلامی به شبه قاره با آوردن شواهد گونه گون از آثار همدانی پرداخت.

آقای حسین احمد که در گروه علوم اسلامی دانشگاه ملّی زبانهای نوین به پژوهش باار تباط به امیر کبیر همدانی اشتغال دارد، مدّعی گردید که تاکنون فقط تفر در این منطقه از دنیا دربارهٔ سید علی همدانی پژوهشهایی انجام داده، دانشنامهٔ دکتری دریافت نموده اند و او می خواهد یک تحقیق ابتکارآمیزی عرضه نماید.

خانم فایزه زهرا میرزا در مقالهٔ پژوهشی دربارهٔ گسترهٔ جوانمردی و فتوت به وسیلهٔ میر سید علی همدانی در کشمیر تاریخچهٔ آغاز و ارتهای فکر فتوت و جوانمردی را در ادبیات اسلامی پیش از همدانی و نقش همدانی را در ترویج فتوت در حین حیات و ادامهٔ فکر فتوت باعنوان طرز تفکر جامعهٔ اسلامی بازگفت.

خانم دکتر رشیده حسن در مقالهٔ خود سهم میر سید علی همدانی در انتقال فرهنگ اسلامی و شعر و ادب فارسی به شبه قاره از تحوّلات فرهنگی و ادبی و اجتماعی که بر اثر مساعی جامعه ساز همدانی، مریدانش و همکارانش در شبه قاره بویژه در کشمیر و ختلان پدید آمد را بشمرد.

دکتر محمد حسین تسبیحی در موضوع خواجه مستان شاه کابلی، مخمس چهل اسرار ش در پیروی چهل اسرار همدانی چگونگی مسافرت خواجه مستان شاه از کابل به کشمیر راکه درست پنج قرن پس از سید همدانی می زیست تبیین داشته، به چاپ کتاب آتشکدهٔ وحدت او در جامو توسط ناشری باسم رانبیرسینگ که مخمس چهل اسرار نیز به آن منضم است برخی از مخمسهای منتخب را قرائت نمود.

آقای دکتر نعمت الله ایران زاده رئیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان یادآورگردید که در مقایسه با آثار منثور همدانی، آثار منظوم وی خیلی محدود است. تعداد غزلهای همدانی نیز جز به تعداد مختصری در نسخ خطی و چاپی در دست نیست اما در حین قرائت غزلهای همدانی خواننده متوجه می گردد که همان غزلهای معدود وی صبغهٔ مضامین قصیده در پند و اندرز و تمثیل را در بردارد. این ویژگی در واقع در آثار شعری آن دسته از سخنوران که خواستند افکار بلندشان را پای بند نکرده شعر هدف آمیزی به سرایند یک خصیصهٔ مشترک به شمار است.

جناب آقای احمد موسوی وابسته محترم فرهنگی در اسلام آباد از زحماتی که رئیس مرکز آقای دکتر نعمت الله ایران زاده و سرپرست انجمن در تشکیل مرتب چنین سمینارهای علمی متحمّل می شوند تمجید نمود و اذعان داشت که مقاله های ارایه شده در سطح عالی پژوهشی علمی بوده و گفتنی ها نیز بحد کافی و وافی عنوان گرذیده است. ایشان با ابراز سپاس ضرورت برنامه ریزی و چاپ و نشر آموزشها و تعلیمات میر سید علی همدانی را از سوی نمایندگیهای فرهنگی ایران را برای استفادهٔ عموم علاقه مندان به ویژه جوانان به زبان های، اردو، انگلیسی یا هر زبان دیگر به زبان ساده و عام فهم متذکر گردید. او علاوه کرد سمینار و هم اندیشی ارزش ویژه ای دارد اما ترویج افکار همدانی از طریق جزوه و مقاله نیز مزیتهایی دارد.

در قسمت سروده های فارسی آقای جاوید اقبال قزلباش و دکتر تسبیحی «رها» قطعات شعری در تجلیل از شخصیت چند بُعدی میر سید علی همدانی عسرضه داشتند. آقای حسنن سلمان رضوی دربارهٔ مناسبات و علایق گسستنی ناپذیر ایران و پاکستان شعری قرائت کرد. خانم فایزه زهرا میرزا و آقای نفیس خوارزمی شعر فارسی خود را خواندند و خانم شگفته یسین عباسی غزلی از مجموعهٔ چهل اسرار را عرضه نمود.

برخی از ایرانیان مقیم اسلام آباد، استادان و دانشجویان افغانی، تاجیکی و پاکستانی دانشگاه ها و دانشکده های اسلام آباد، مولفان و نویسندگان فارسی دان پاکستانی شهروند اسلام آباد و راولپندی در این همایش علمی حضور داشتند. نمایندگی صدا و سیمای مرکز اسلام آباد و خبرگزاری جمهوری اسلامی ایران جهت تهیه فیلم و خبر از این جلسه اقداماتی معمول داشتند. در پایان از شرکت کنندگان پذیرایی به عمل آمد.

ets ets ets ets ets

## كتابها ونشريات تازه

كتابها

### ١- احمد شاملومجموعة آثار

(دفتر دوم همچون کوچه یی بی انتها -گزینهای از اشعار شاعران بزرگ جهان) موسسهٔ انتشارات نگاه تهران ۱۳۸۲، ۶۲۰ صفحه.

این دفتر مجموعهٔ آثار احمد شاملو به ترجمهٔ اشعار سخنوران خارجی به فارسی مشتمل است، در مقدمهٔ احمد شاملو می نویسد: شعر امروز ما شعری آگاه و بلند است، شعری دلپذیر و تپنده که دیری است تا از مرزهای تأثیر پذیری گذشته به دورهٔ اثر بخشی پا نهاده است. اما از حق نباید گذشت که این شعر، پس از آن همه تکرارهای بی حاصل، بیداری و آگاهی خود را به مقدار زیاد مدیون شاعران بزرگ دیگر کشورها و زبانهاست. در این مجموعه بالغ بس سیصد قطعه شعری منتخب از ۳۲ شاعر باختری که میان ۱۹۴۴ و ۱۹۹۹ سروده شده به فارسی ترجمه و نشر گردیده است.

شایستهٔ تذکر است که از اواخر قرن نوزدهم میلادی طی ۱۳۰ سال اخیر در ایران توجه به نشر ترجمه های آثار باختریان مبذول گردیده. اگرچه آمار دقیق در دست نیست اما در حال حاضر اگر به آثار چاپ شده به فارسی در ایران دقت کنیم، اغلب آثار منتشر شده تراجم آثار خارجی است. در اشاره در بدو آغاز این کتاب مترجم محترم تصریح نموده است:

«تذکار این نکته را لازم می دانم که چون ترجمهٔ بسیاری از این اشعار از متنی جز زبان اصلی به فارسی در آمده و حدود اصالت شان مشخص نبوده ناگزیر به باز سازی آنها شده ام اصولاً مقایسهٔ برگردان اشعار با متن اصلی کاری بی مورد است» از جمله سخنوران خارجی که ترجمهٔ آثارشان در این مجموعه آمده شامل لنگستون هیوز، گابریل ماریاتو، اویویو مارتینس، اکتاویویاز، ویلیام فاکز، و ده ها نفر دیگر می باشند.

### ٢ - تاريخ وتذكرهٔ خانقاه احمدیه سعیدیه

موسی زیی شریف (دیره اسماعیل خان) اردو مرتب محمد نذیر رانجها صص ۱ - ۲۰۷، لاهور، ۲۰۰۵م، بها ۳۰۰ روپیه

این تذکره معرفی مفصلی از نقش خانقاه احمدیه سعیدیه در ترویج و اشاعت تعلیمات سلسلهٔ سهروردیه در این آب و خاک میباشد. در دیباچهٔ ناشر گفته شده:«نظام خانقاهی در ترویج و اشاعهٔ اسلام در شبه قاره نقش اساسی داشته و هر چهار سلسلهٔ سلوک نقشبندیه، قادریه، چشتیه و سهروردیه در تاریخ این سرزمین می درخشند. تاریخ و تذکره خانقاه احمدیه، سعیدیه موسی زئی شویف دیره اسماعیل خان در میراث تاریخی سلسلهٔ نقشبندیه یک اضافه قابل تنوجهی است.» مؤلف در مقدمه تبیین می کند:«مؤسس خانقاه احمدیه سعیدیه حاجی دوست محمد قندهاری رح (م ۱۲۸۴ ه / ۱۸۶۷م) بودهاند و احوال شخصیت هایی که به خلانت آن جناب رسیدند همه شان را در این کتاب آورده ام.» این اثر شامل شرح حال و خدمات رُشد و هدایت دهها نفر وابسته به سلسلهٔ نقشبندیه میباشد. به همین سبب فهرست مطالب آن سی و دو صفحه دمها نفر وابسته به سلسلهٔ نقشبندیه میباشد. به همین سبب فهرست مطالب آن سی و دو صفحه (صص ۱۱ – ۴۲) را در بر می گیرد.

# ٣ - خطكى كهائى تصويرون كى زباني (قصة خط به زبان تصاوير)

تألیف سید احمد رامپوری (هنرمند وخطاط) ناشو دکتو و قار الحسن صدیقی، رامپور رضا لاثبریری (کتابخانهٔ رضای رامپور) مطبع اسلامک و ندرس بیورو دهلی نو ۲ ، ۱۹۹۷ مخطاط معروف سید احمدرامپوری چندین کتاب در تاریخ خط تهیه کرده بود که یکی از آنها تاریخ الخط عربی است که کتاب «قصه خط به زبان تصاویر» را می توان دیباچهٔ آن قلمداد کرد. چند خط که در این کتاب معرفی و تصاویر آن چاپ شده شامل خط تمثال، هیرو گلیفی، فنیقی، آرامی، نبطی، خط کوفی و دهها خط دیگر می باشد. پیش گفتار توسط ناشر و معرفی مولف به قلم دکتر سید حسن عباس است. کتاب در قطع بـزرگ و در ۱۳۸ صفحه دارای اطلاعات جامعی در زمینهٔ تاریخ خط می باشد.

# ٤ - دوقرن با مطبوعات فارسى زبان خارج از كشور در قارّة آسيا

تهیّه و تدوین: مهدی جعفری خانقاه، ناشر: سازمان استاد و کتابخانهٔ ملی جمهوری اسلامی ایران با همکاری موکز مطالعات و تحقیقات رسانه ها (جلد اول)، ۱۷۸۰ – ۱۹۹۹، شمارگان ۱۰۰۰ نسخه، تاریخ انتشار ۱۳۸۳ ش، تیمت ۱۸۰۰۰ ریال، فهرست مطالب به

اجمال درج شده: در آمد (مقدمه) صص ۱۷ - ۷ معرفی نشریات (نشویه هفتگی تا سالنامه ها صص ۲۳۱ - ۱۸ معرفی بولتن ها ۲۴۰ - ۲۳۲، نهرست اعلام ۲۶۱ - ۲۴۱).

در «درآمد» تاریخچهٔ مختصری از نشریه های فارسی زبان در کشورهای آسیا فراهم آمده و «بنابر برخی از منابع اخبار هندوستانی که به سال ۱۸۱۰م در کلکته انتشار یافت و ناشر آن فردی به نام مولوی اکرام علی بود را نخستین روزنامه مستقل فارسی هند معرفی کرده اند. با این عقب نما ۱۹۵ سال از چاپ و نشر روزنامه فارسی زبان در شبه قاره سپری شده است. « همچنین گفته شده که بعد از هند، در گرجستان (قفقاز) ایران و افغانستان به تدریج روزنامه نگاری فارسی ظهور و بروز یافت.

در این کتاب ۷۱۵ نشریه اعم از هفت روزه، دو هفتگی، ماهنامه، دو ماهه، فصلنامه و ادواری دیگر معرفی شده و شیوهٔ تدوین هم الفبایی و بدین قرار است:

۱ - عنوان نشریه و در پرانتز ( سال تأسیس)

۲ - به ترتیب محل انتشار، صاحب امتیاز، مدیر مسئول، سردبیر، ناشر، ترتیب انتشار، زبان،
 روش، قطع، تعداد صفحات وقیمت

۳ - موجودی: این بخش معرف محل نگهداری نشریه (در ایران) است. با این توضیح که یا توسط نگارنده دیده شده و یا محل نگهداری آن از منابع مورد استفاده استخراج شده است. برای خوانندگان محترم فصلنامهٔ دانش ما مطلبی که در مورد معرفی دانش در این اثر آمده است، را اقتباس می کنیم تا سطح پژوهش انجام شده روشن گردد:

چنانکه قبلاً گفته شد از ۷۱۵ نشریه تذکّری به میان آمده که ۶۹۱ را در بخش نشریه و ۲۴ را در بخش بولتن ها جای داده شد. ۲۴ را در بخش بولتن گنجانده شده است. متأسفانه فصلنامه دانش در بولتن ها جای داده شد. اینک برخی مشخّصات مندرج این گونه آمده:

### «۷۱۰ - دانش

محل انتشار: پاکستان - اسلام آباد |صاحب امتیاز: رایونی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران، مدیر مسئول: سید سبط حسن رضوی، ناشر: رایونی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران - اسلام آباد، ترتیب انتشار: فصلنامه، روش: فرهنگی - ادبی، تعداد صفحات ۲۲۹ ص موجودی: کتابخانهٔ ملی ایران ش ۱۹ (پاییز ۱۳۸۸)»

این کتاب در اواخر ۱۳۸۳ ش گردآوری و منتشر شده و تما آن تماریخ ۷۹ شماره از فصلنامهٔ دانش در بیست سال اخیر منتشر شده بود ولی گردآورنده فقط یک شماره آن هم چاپ ۱۶ سال پیش را رویت کرده در حالیکه کتابخانهٔ ملی ایران یکی از گیرندگان قدیمی فیصلنامهٔ

دانش می باشد. جای بسی شگفتی است، در سالهای اخیر صفحات هر شماره حتی از ۳۱۶ صفحه بالغ بوده است. آیا نشریهای که ۲۶۹ صفحه در یک شماره و « در بر گیرندهٔ مقالاتی پیرامون زبان و ادب فارسی، اشتراکات تاریخی و فرهنگی ایران و شبه قاره « باشد را می توان «بولتن» به مفهوم عادی قلمداد کرد؟

همین گونه تسامحات در مشخصات نشریه های معتبر و موقر دیگر نیز دیده شده که امیدواریم در چاپهای بعدی اصلاح شود.

### ۵ - دیوان ناصر علی سرهندی (فارسی)

به تصحیح دکتر رشیده حسن هاشمی، ناشر: موکز تحقیقات فارسی ایوان و پاکستان، اسلام آباد ۱۳۸۴ ش / ۲۰۰۵م. این کتاب در واقع رسالهٔ دکتری مصحح محترم است که طی ادمهٔ پیش به دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران ارایه گزدیده است. مطالب کتاب: سخن مدیر (دکتر نعمت الله ایران زاده)، سخنهای گفتنی از مصحح ، مقدّمه پیرامون زمینهٔ تاریخی، سیاسی و ادبی سرهند و احوال و آثار ناصر علی سرهندی (صص ۱ - ۲۸)، متن دیوان: مناجات ص ۲۹ غزلیات (صص ۲۹ - ۲۲۷)، رباعیات (صص ۲۲۸ - ۲۲۲) قصیده (صص ۲۲۸ - ۲۲۲)

در سخن مدیر میخوانیم: « مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان تا به حال چندین پایان نامهٔ دورهٔ دکتری زبان و ادبیات فارسی را در زمینهٔ تذکره نویسی و تصحیح متون ادبی بر بنیاد مشترکات فرهنگی چاپ و نشر کرده است. امید است با نشر دیوان ناصر علی سرهندی که پیشتر به صورت پایان نامه تدوین شده بود و اکنون باویرایش و حک و اصلاح به صورت کتاب آراسته شده است. این خدمت ادبی و پژوهشی، پسند خاطر احباب و ادب دوستان و نکته سنجان و شعر شناسان قرار گیرد. » مصحح گرامی در پیشگفتار دو نکتهٔ ضروری را عنوان کرده یکی «پیش از ارایه متن اصلی، اطلاعاتی در خصوص ناحیهٔ سرهند و احوال و آثار ناصر علی سرهندی در فصلی مجزا اضافه شده است تا زمینهای مناسب برای آشنایی بیشتر با فیضای شعری ناصر علی به وجود آید؛ دوم، اشاره به روش تصحیح و نسخههای مورد استفاده » این شعری ناصر علی به وجود آید؛ دوم، اشاره به روش تصحیح و نسخههای مورد استفاده » این کتاب در شمارگان ۵۰۰ نسخه با کاغذ و صحافی مرغوب به بهای ۳۵۰ روپیه در اختیار علاقه مندان شعر وادب قرار دارد.

### ۶-رحمان باباپیرو خواجه حافظ (اردو)

تصنیف پرفسور جمیل یوسفزیی ناشر: مرکز مطالعات و تحقیقات فارسی پیشاور، سال چاپ ندارد. صص ۱ - ۱۵۸ بها ۱۰۰ روپیه

کتاب دارای دو پیش لفظ (پیش گفتار) یکی به تلم آقای ایمانی سرکنسول جمهوری اسلامی ایران در پیشاور، دومی از خود گردآورنده است. همچنین شامل دو «حصه» (بخش) است بخش نخست دربارهٔ نفوذ شعر حافظ به طور کلی در شعر پشتو و بخش دوم در موضوع پیروی رحمان بابا از شعر حافظ. در کتاب شناسی غیر از دواوین حافظ و رحمن بابا تنها مآخذ فصلنامه دانش شماره ۶۵-۶۴ که دارای مقالهای پیرامون همین موضوع بوده، درج گردیده است.

### ٧ - رياض الشعرا (جلد اول)

تألیف علی قلی خان واله داغستانی با مقدمه، تصحیح و ترتیب پرفسور شریف حسین قاسمی. ناشر کتابخانه رضا رامپور (هند) ۲۰۰۱م با کاغذ خوب و جلد زیبا بها ۹۵۰ روپیه، در خارج ۶۰ دلار پنجاه و شش + ۱۰ + ۴۸ + ۹۲۲ صفحه. تذکره نویسی در شبه قاره دارای قدمت هفت قرنی است. واله داغستانی در قرن دوازدهم هجری قمری با استفاده از ۲۷ کتب تاریخ، تذکره و دواوین توانسته یک تذکرهٔ قطور به سلک نگارش در آورد که به همت دکتر وقارالحسن نمایندهٔ دولتی کتابخانهٔ رضا و باکوشش و پژوهش دکتر شریف حسین قاسمی در ۱۰۳۶ صفحه جلد اول آن در اختیار پژوهشگران گذاشته شده است.

فهرست مندرجات این کتاب (در پنجاه و شش صفحه) بدین شرح است :

مقدمهٔ ناشر ۲ صفحه

مقدمة مصحح از الف تا ش ش ص

مقدمهٔ مولّف از ۱ تا ۶ ص

متن تذكره از ٧ تا ٨٠٨ ص

نهرست ۳گانه اعلام از ۹۰۸ تا ۹۱۰

فهرست آيات قرآني

احادیث و عبارات قرآنی از ۹۱۱ تا ۹۲۱

واله داغستانی برمبنای ترتیب الفبایی بالغ بر ۴ هزار شخصیت ادبی، علمی، هنری و فرهنگی را در این تذکره معرفی نموده که تذکار هر یک از آن از یک دو جمله تا دو الی سه صفحه به میان آمده و چاپ و نشر گردیده است. مصحح و ناشر محترم با نشر این تذکره خدمت

برجسته ادبى انجام دادهاند.

## ٨ - زاد الامين لاهل اليقين (فارسى، عربى، اردو، پنجابي)

تصنیف حافظ محمد امین مستالوی اهل مستاله (روپر) در منطقهٔ اسلام آباد، موضوعات عوفانی، اخلاقی، فقهی و طبّی، ناشر حافظ محمد منظهر علی مستالوی، سکتر H-10، مستال شریف اسلام آباد با تقریظ دکتر نعمت الله ایسران زاده رئیس مرکز تحقیقات فارسی ایران ر پاکستان -اسلام آباد با مقدمهٔ محمد رفیق ملک، چاپ راولپندی آفست ۲۰۰۵، نویسنده (م ۱۹۰۱م) که محدث و صوفی بنام روزگار خویش بود، این کتاب را با خط خود جهت ترویج آگاهیهای عرفانی بی دغده، اطلاعات فقهی عمومی و آموزشهای طبّی

متن کتاب در ۴۹۰ صفحه به خط نستعلیق خوش خوانا با حواشی مفید برای روشسن ساختن اذهان تهیّه شده بود و اینک در دسترس علاقه مندان قرار دارد. غیر از پیشگفتارهای فوق الذکر فهرست ۱۰۳ سؤال که پاسخهای آن در این کتاب درج است در ۱۲ + ۱۲ صفحه آمده

خوانندگان به روش پُرسش و پاسخ تهیّه وتدوین نموده بود که آینک با همّت نوهٔ وی بـه طـبع

وسعت نگرش نویسنده را جهت تانع ساختن جامعهٔ معاصر وی با پاسخهایی داده شده می توان درک کرد. خلاصهٔ یک سوال و جواب به طور نمونه ملاحظه شود:

سوال: علم لدنّی به کدام چیز حاصل شود؟ جواب چون انسان را به ریاضات و مجاهدات قوت های حسیّه و خیالیّه ضعیف شوند، قوت عقلیه توی گردد پس در ذات عقل انوار الهیه و معارف یزدانیه طلوع نمایند و علوم کمالیت گیرند به غیر واسطهٔ سعی و طلب در تفکّر و تامّل این را علم لدنّی نامند.

از این که نویسنده اهل علم بوده از دهها کتاب علمی دینی و نقهی و طبی استفاده نموده است. اما ۲۴ صفحه افزوده شده به عنوان مقدمهٔ فارسی و اردو ده ها اشتباهات املایی دارد، مثلاً: شجرهٔ نسب با ص نوشته شده . امید است در چاپهای بعدی ، تصحیح گردد. با نشر این متن یکی از آثار چند زبانه از جمله فارسی و عربی و اردو که در یکی از نقاط دور دست شبه قاره و قت - پوتوهار - تألیف گردیده بود، پس از ۱۰۴ سال از بدرود حیات گفتن نویسندهٔ صاحبنظر احیاء گردیده است.

### ٩ - شعور وفا:

مجموعهٔ اشعار سید علی حسنین نقوی شیدا اردو / فارسی مرتبه کنیز زینب عابدنگین، ناشر سید ولی حسنین نقوی، B-913 صادق منزل ستلایت تاون راولپندی ۲۰۰۴

این مجموعهٔ شعری شیدا (م ۱۹۷۶م) بیشتر به سروده های نعتیه، منقبتی و سلام به حضور امام عالی مقام و سایر اشعار او اشتمال دارد. حرف آغاز از مرتب و پیش گفتار به قلم دکتر ملال نقوی است. در معرفی شخصیت شیدا مقاله هایی به قلم استادان فارسی سید فیضی، سید صفی حیدر دانش ودکتر سید سبط حسن رضوی و نیسان اکبرآبادی در اول کتاب آمده. جمعاً ۱۹ نعت، ۲۷ منقبت، ۳۵ سلام، ۴ نوحه و ۴ قطعه شعر به تجلیل از موثبه سرایان بزرگ زبان اردو میر انیس و میرزا دبیر و چند غزل فارسی نیز زینت بخش این مجموعه می باشد. به گفتهٔ دکتر سبط حسن شیدا در قصیده سرایی تتبع عزیز لکهنوی و در سرودن سلام از آل رضا پیروی می کرد. در آخر کتاب عکس های مهم اجتماعی شیدا و عکس برخی از نامه ها که از طرف سازمان های ادبی و اجتماعی به وی ارسال شده بود نیز، منتشر گردیده است.

## 10 - فارسى امروزه (فارسى اردو بول چال «مكالمه»)

مولفان: دكتر محمد اشرف و خانم عائشه اشرف بخش فارسى دانشكدهٔ دولتى دخترانه گجرات (پاكستان) ناشر (عبدالحفيظ قريشى) مكتبه القريش قذافى ماركيت اردر بازار لاهور، شمارگان ٥٠٥، ٢٠٠٤م بها ٥٠ روپيه مندرجات كتاب بدين ترتيب آمده است:

پیشگفتار ص ۴ - ۵، جمله های متفرق فارسی / اردو صص ۶ - ۳۶، رباعیات منتخب عمر خیام با توجمه منظوم اردو صص ۳۷ - ۵۷، دستور فارسی صص ۵۸ - ۸۷، متن ارمغان حجاز با ترجمه منظوم به اردو صص ۸۸ - ۹۷ آشنایی با زبان اوستایی صصص ۹۸ - ۱۰۳ فرهنگ لغات مورد نیاز سه زبانه انگلیسی - اردو - فارسی صص ۱۰۴ - ۱۴۸ کوشش مولفان محتوم در خور تمجید است.

# ۱۱ – فهرست نسخههای خطی فارسی کتابخانهٔ گنج بخش، مـرکز تـحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد، ج ۵

تألیف: استاد احمد منزوی، گردآوری و تجدید نظر: دکتر عارف نوشاهی ناشر: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان سال چاپ ۱۳۸۴ ش/ ۵۰۰۷م / ۱۴۲۶ مق صص شانوده + از ۲۵۱۷ تا ۲۸۵۶ (۳۳۹ صفحه) البتّه شماره گزاری صفحات با ۴ جلد چاپ شده قبلی به طور مسلسل درج شده، بها ۴۰۰ روپیه.

باهمت استاد احمد منزوی در طی بیست و هفت سال گذشته چهار جلد اول ،دوم ،سوم، چهارم فهرست نسخه های خطی کتابخانه گنج بخش تدوین و منتشر گردیده بود. استاد منزوی پنجمین جلد را هم در دست فهرست نگاری داشت که به موطن عزیز مراجعت کرد. از مدتی قبل نسخه شناس و فهرست نگار همکار آقای دکتر عارف نوشاهی کمر همّت بست تا کار ناتمام جلد پنجم را به تکمیل رساند و بحمد سبحانه تعالی، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکسان بهار امسال توانسته که آن را چاپ و در اختیار دوایر پژوهشی جهان فارسی قوار دهد. فهرست مطالب باعنوان «راهنما» بدین قوار است.

سخن مدير نه - ده، يادداشت مولف يازده - دوازده، پيشگفتار گردآورنده سيزده -شانزده، فهرست نسخه های خطّی کتابخانه گنج بخش چنددانشی صص ۲۵۱۷ - ۲۵۲۱ ، فلسفه ٢٣ - ٢٥٢٢، منطق ٢٤ - ٢٥٢٤، فُلسفة عملي (اختلاق) ٤٧ - ٢٥٢٧، مثل و نبحل ٤٩ -۲۵۴۸، مندویی ۲۵۵۰، مسیحیت ۲۵۵۱، اسلام ۲۶۸۹ - ۲۵۵۲، علوم و آداب اجتماعی ٠ ٢٤٩، فسرهنگنامه ها ٩٨ - ٢٤٩١، دستور زبان ٢٤٩٩، رياضي ٢٧٠٠، ستاره شناسي، اختربینی ۲۷۱۶ - ۲۷۱۸ بازداری، جانورداری، دامپزشکی، آداب شکار ۲۲ - ۲۷۱۸، علوم طبیعی ۲۴ - ۲۷۲۳، هنرها آشپزی کشاورزی، موسیقی ۷۱ - ۲۷۷۰، ادبیات ۲۸۱۴ - ۲۷۷۲، تاریخ (تاریخ سیاسی و سرزمینها) ۲۸۲۴ - ۲۸۱۵) نمایه های دوگانه ۲۸۵۴ - ۲۸۲۵، راهنمای جلدهای منتشر شده فهرست نسخه های خطی فارسی ۵۶ - ۲۸۵۵ در سخن مدیر (دكتر نعمت الله ايران زاده) مي خوانيم: امركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان از جمله سازمانهای موفق و پُرکار در فهرست نگاری متون مکتوب به شمار می رود. از جمله وظایف اساسی مرکز تحقیقات اهتمام جدی به شناسایی نسخه های خطی بویژه میراث مشترک کشورهای منطقه در حوزهٔ زبان و ادب فارسی بوده است. ا همچنین در سخن مدیر علاوه شده «تدوین و انتشار این فهرستها هر یک گستره کار و ارزش متون ادبی و تاریخی و میراث مکتوب و آثار جاودان فارسی را در این دیار فرهنگ پرور و ادب دوست نمایان ساخته است...... پس از وقفه ای که در نشر جلدهای بعدی فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش پدید آمده بود اینک به کوشش و پیگیری آقای دکتر عارف نوشاهی یادداشتهای استاد احمد منزوی در معرفی نسخه های خطّی کتابخانه گنج بخش (از شماره ۸۱۰۱ تا ۹۵ ۱۴۰۹) به سامان آمد و تدوین یافت. » در یادداشت مؤلف (استاد احمد منزوی) خطاب به گردآورنده چنین آمده «دربارهٔ چاپ

مجلّد پنجم فهرست نسخه های خطّی کتابخانهٔ گنج بخش پرسیده بودید، طبعاً مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان حق تقدّم را در چاپ دارند... و سپاس از دکتر نعمت الله ایران زاده که سخن مدیر را خواهند نوشت وشما فهرستهای راهنما را فراهم خواهید کرد. انحوهٔ تدوین و بازنویسی این فهرست در پیشگفتار گردآورنده بدین ترتیب شرح گردیده: اپس از تحویل گرفتن برگه ها، دو کار فوری انجام دادم، یکی همهٔ برگه ها را به ترتیب صوضوعی در آوردم و بازنویسی کردم، دیگر یک یک برگه های را با «فهرست مشترک» مطابقت دادم و نسخه هایی را که در «فهرست مشترک» رفته بود، جدا کردم باقی مائدهٔ آن یعنی نسخه هایی که در دورهٔ چهار جلدی «فهرست گنج بخش» و دورهٔ ۱۴ جلدی فهرست وارد نشده بود در حدّی بود که اینک در بخش ارایه می گردد.»

در پایان پیشگفتار جهت تشویق هایی که در تدوین از ناحیهٔ بـزرگواران استاد احـمد منزوی، دکتر سعید بزرگ بیگدلی مدیر محترم پیشین و آقای دکتر نعمت الله ایران زاده به عمل آمده اظهار سیاس و خرسندی شده است.

ما توفیق بیش از پیش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان را در نشو آثاری ارزشمند پیرامون میراث مکتوب و گردآورنده که در سالهای اخیر آثار ارزنده تألیف و نشر کرده از درگاه احدیت خواستاریم.

## ١٢-كتاب شناسي توصيفي فهرست نسخه هاي خطي پاكستان (ربنگلادش)

تألیف عارف نوشاهی، و یوایش و ساخت نمایه ها احمد رضا رحیمی ریسه، ناشو: کتابخانهٔ بزرگ حضرت آیت الله العظمی مرعشی نجفی (ره) گنجینهٔ جهانی مخطوطات اسلامی - قم ایران ۱۳۸۳ ش / ۲۰۰۵م، ۲۸۸ ص.

ایس کتاب دارای یک مقدمه (صص ۹ – ۱۸) و شش بخش به شرح زیر است:

منبع شناسی: کتاب شناسی فهرستهای نسخههای خطی شبه قاره (صص ۱۹ – ۲۴)،

فهرستهای مشترک نسخههای خطی زبانهای مختلف (صص ۲۵ – ۴۶)؛ کتاب شناسیهای

منفرد (صص ۲۷ – ۵۲)؛ فهرستهای نمایشگاهها (صص ۵۳ – ۶۰)؛ فهرستهای منفرد

کتابخانهها و مجموعهها (صص ۶۱ – ۹۴)؛ فهرستهای نسخههای کشورهای خارج چاپ

پاکستان (صص ۹۵ – ۲۰۱) پیوست کتاب شناسی فهرستهای نسخههای خطی بنگلادش

(صص ۱۰۳ – ۱۰۶) استدراک ص ۱۰۶ نمایههای چهارگانه (صص ۱۰۷ – ۱۲۷).

مؤلف محترم در مقدمه با تبیین مراکز نسخ خطی، مراکز فهرست برداری در پاکستان، روش های فهرست نویسی، انگیزه هایی فهرست نویسی، تجربهٔ فهرست نویسی مشترک در پاکستان، آیندهٔ فهرست نویسی در پاکستان، مجله هایی دربارهٔ نسخه خطی، کتابشناسی حاضر یاد آور شده است ۱۱ گر در آثار جاودانی کتاب شناختی دانشمندانی همچون بروکلمان، استوری، گارسن دو تا سی و سزگین یادی از نسخه های خطی پاکستان شده است به بوکت فهارس این کشور است والاً هیچ کدام از دانشمندان مذکور در پاکستان نبوده و نسخه های این جا را ندیده است پس فهارس بهترین سفیران فرهنگی یک کشور است».

# 17- كليات ظهور (فارسى / اردو)

سراینده: حافظ محمد ظهور الحق ظهور، گردآورنده: رؤف امیر ناشو: معاذ پبلی کیشنز اسلام آباد، بها ۳۰۰ روپیه

حافظ محمد ظهور الحق علاوه بر تدريس زبانهاى عوبى وقارسي در سطح دبيرستانهاي اسلام آباد، از شاعران چیوه دست بدو زبان فارسی و اردو در اسلام آباد و راولپندی می باشد. با علاقهٔ مفرطی که بزبان فارسی جدید داشت در دورههای خانهٔ فرهنگ حضور بهم رسانید و در چندین امتحان مونّقیت بدست آورد. حتی در ایران یک دورهٔ دانش افزایی چهار ماهه را در دانشگاه سپاهیان انقلاب گذراند. سفری دیگر نیز بدعوت یکی از دوستان ایرانی به ایران داشت و سفرنامهاش را جداگانه به اردو و فارسی (ره آورد سفر ایران) منتشر ساخت. کلّیات فعلی در واقع مجموعة دو زبانه و شامل چهار اثر است. كه از آنها ٣ تا قبلاً جداگانه نشر يافته بود. بنام زمزمهٔ حق (اردو)، مجموعهٔ غزلیات، (اردو) حرف محبّت (فارسی) نقش خیال (فارسی) مندرجات كليات نيز بدينگونه است. [ترجمه] شمهاي درباره مصنف: دكتر رحيم بخش شاهين صص ١٣ - ١٩ ، ظهور نوين شعر ملي، پرنسور روف امير (صص ٢٠ - ٢٣) زمزمهٔ حق حصه اول لا اله الا الله (در حمد و مناجات) صص ٥٣ - ٨٠، حصّه دوم محمد رسول الله (نعت . حضرت رسول مقبول ااص ١١٥ صص ٨٣ - ١١٠ حصه سوم اصحابي كالنجوم صص ١١٣ -١٢٠ ، حصة چهارم أن الدين عندالله الاسلام أفكار أسلامي (مدح اصحاب و منقبت سيد الشهداء امام حسين (ع)، صص ١٢٣ - ١٢٥. حصّه پنجم ارض پاكستان (پاكستان دوستي و اقبال شناسي) شخصيات «قطعات» شعر اردو براي شخصيتهاي برجسته صص ۱۷۸ - ۲۲۶، غزليات صص ٢٢٨ - ٢٧٠ متفرقات ٢٧٣ - ٢٩٩.

حرف محبّت (فارسی) صص ۳۰۰ - ۳۶۰ دیباچه و پیشگفتار هایی که در چاپ اول

آقای عبدالله مظاهری رایزن فرهنگی وقت ایران و آقای دکتر سید علی رضا نقوی نوشته بودند در این مجموعه نیز درج گردید. ۲۶ قطعه فارسی به موضوعات حمد، نعت، مناسبات برادرانه ایران و پاکستان، نقش خانههای فرهنگ و قصاید و مراثی دراین مجموعه آمده است.

نقش خیال (فارسی) ۳۴ قطعه شعر فارسی پیرامون موضوعات اسلامی، دیدارهای رسمی سران وقت، مناسبات ملی گرایانه با جهان اسلامی. در این مجموعه نیز مقدّمه ایکه آقای دکتر محمد جعفر محجوب رایزن فرهنگی وقت ایران نوشته بود در آغاز درج گردیده.

در قسمت آخر کتاب ۳ تن از نزدیکان حافظ ظهور آقای محمد عبدالله، آقای اختر عالم صدیقی و آقای اظهار الحق، فرزند گرامی حافظ ظهور که از صاحب منصبان اداره کل ذیحساب کشور است دربارهٔ ویژگیهای اخلاقی اجتماعی و خصائل پسندیدهٔ حافظ ظهور به اردو درج کودهاند که خواندنی است چند بیت بطور تبرّک و تیمّن درج می شود.

### توحيد:

ای آنک ذره ذره به تبوحید تنوگواه

رونسق بسزم دو عالم زینت دوران تویی اقبالشناسی:

نکسته پسرداز و نمی نمواز خمودی رونستی افسوای سزم نماز خمودی روابط ایران و پاکستان:

ایران و پاک هر دو بهم دوست اند ویار په مسا را خدا یکی و پیمبر یکی و ما ه تجلیل از فارغ التحصیلان پاکستانی دانشگاه تهران:

> مسرحباً ای بسلبلان گلستان فارسی مرحبا ای شمعهای ضوفشان فارسی

وی آنکه عالم است پُر ازها ر هوی تمو

محفل کون و مکان را شمع نور افشان تویی

مطرب خوش نوای ساز خودی ساقی بادهٔ وفا اقسال

پسیوسته بساد دوسستی همر دو بمرقرار همر دو به یک کتاب بمداریم افتخار

مرحبا ای طوطیان خوش زبان فارسی مرحبا ای اختران آسمان فارسی

# ١٤ - مسألة تمثيل در ادبيات فارسى (ازعهد قديم تاعصر جديد)

مؤلف دکتر اخلاق احمد آهن ناشر علی سنز پبلی کیشن دهلی - ۶، توزیع کننده دفتر روابط فرهنگی سفارت کبرای دولت اسلامی افغانستان دهلی نـو - ۲۱، ۲۰۰۰ م، بـها ۱۰۰ روبیه.

در فهرست مطالب غير از پيش گفتار و مقدمه موضوعات زير به چشم ميخورد:

تمثیل یعنی چه، تعریف (انواع و هدف تمثیل و مشخصات آن) کتاب های نمایانگر تمثیل ارتباط تمثیل به سبک هندی، قهرمانان سبک هندی صائب، بیدل، تمثیل در ادبیات معاصر خلیلی، سپهری، رهنورد. نمونههای تمثیل در نثر، نمونههای تمثیل در شعر، منابع برگزیده، در پیش گفتار باعنوان «تنها یک نکتهٔ کوتاه دربارهٔ این اثر» پرفسور عبدالخالق رشید مینویسد:

در آثار گران بهای شان از تمثیلات کار گرفته اند و به حیثت یکی از جالب ترین ارزش هنری در آثار گران بهای شان از تمثیلات کار گرفته اند و به حیثت یکی از جالب ترین ارزش هنری حتی در ایجاد گری های شاعوان و ایجاد کردن معاصر زبان فارسی از نظر نیفتاده و توجه بیشتر شان را به این اصل پُر اهمیت در آثارشان معطوف داشته اند. « دکتر صبرهو والا استاد بخش مطالعات زبان فارسی و آسیای میانه در مقدمه چنین می نگارد:

«ایرانیان اهل قلم به وسیلهٔ تمثیلات عمیق ترین رازهای دل خود را باهوش و فراست تمام بر اهل نظر فاش کرده اند. نشر کلاسیک زبان پارسی زیر نفوذ «پنج تترا» قرار گرفته است و نمونه های بارز تمثیلات را نشان داده است. نشر جدید نیز یا آثاری مانند «سگ ولگرد» داستان کوتاهی از صادق هدایت و «دیکته» نمایشنامه ای از گوهر مراد از دلپذیر ترین تمثیلات آراسته گردیده است». تعریف تمثیل که در نقد الشعر آمده بدین گونه است: «تمثیل عبارت از این است که شاعر خواسته باشد به معنای دیگر سخن او مقصود و منظور اصلی وی را نیز نشان می دهد.»

مؤلّف که به تدریس زبان وادب فارسی در سطح دانشگاه اشتغال دارد، اطلاعات جالبی در موضوع تمثیل در ادب فارسی در کتاب ۱۲۸ صفحه ای گردآورده که شایستهٔ تقدیر است.

10 - معدن الدّرر (سيرت نامة حاجي ناصر الدين عمر مرشدي)

تألیف شمس الدین محمد بن سلیمان عمری مرشدی، پژوهش دکتر عارف نوشاهی و دکتر معین نظامی ناشر: نشر کارونیه تهران چاپ نخست ۱۳۸۳ شمارگان ۲۰۰۰ قیمت ۲۱۷۰ تومان

در یادداشت استاد ایرج افشار که به جای مقدمه مندرج است میخوانیم:

«کتاب معادن الدّرر که عارف نوشاهی معرفی کنندهٔ تفصیلی و به چاپ رساننده متن آن است و عارف دیگری را به ما می شناساند که نامی و ذکری از او برای ما مشخص نبود. ایس کتاب به اصطلاح سرگذشت نامه و در برگیرندهٔ حالات و مقالات و کرامات و شطحیّات اوست و از زمرهٔ متونی است مانند سیوت ابن خفیف شیرازی و فردوس المرشدیه در مقامات شیخ مرشد ابواسحاق که هم از لحاظ تاریخ تصوف واجد اهمیت است و هم از اسناد محلی بسیار مفید برای کسب اطلاعات جغرافیایی تاریخی و تاریخ اجتماعی فارس می باشد».

دکتر عارف نوشاهی مصحح محترم در پیشگفتار چگونگی تدوین را این گونه خلاصه کرده است :

> چاپ حاضر عمدتاً مشتمل بر چهار بخش به شرح زیر است : یک: مقدمه انتقادی دربارهٔ مولف و کتاب و صاحب سیرة.

> > دو: متن مصحح معدن الدّرر

سه: پارهای تعلیقات و یادداشت ها درباره برخی کسان و اعلام جغرافیایی و وقایع تاریخی و اصطلاحات و... که در معدن الدرر آمده است.

چهار: فهارس تحلیلی کتاب.

تتبّع در متنی چون معدن الدُّرر و تحقیق دربارهٔ شخصیتی مانند شیخ حاجی عمر که هیچکدام از آنها در تاریخ و مآثر ایران رد پای ندارد و کاملاً ناشناخته است. کاری بس دشوار بود... پس بهمین بسنده کودیم که کتابی را از گوشهٔ گمنامی بیرون بیاوریم که بسیار از زاویههای تاریک تاریخ فارس در قرن هشتم و نهم هجوی را روشن میکند»

سه بخش اول از ص نه تا ۴۳ پیوستها از ص چهل و چهار تا چهل و هشت و متن معدن الدرر از ص ۱ تا ۱۳۲، تعلیقات و نمایههای نُدگانه از ص ۱۳۳ تا ۲۰۰، این کتاب به دانشمند معاصر آقای نجیب مایل هروی تقدیم گردیده است.

19 - نوای رومی (فارسی / اردو، ترجمهٔ منظوم منتخباتی ازمثنوی معنوی) جدو باهمت آقای محمد یونس سیتهی وفا ناشر لیو بکس اسلام آباد، ۵ - ۲۰ م بها ۲۵۰ روپیه نشانی مترجم محترم خانه شماره ۲، سیونته ایونیو، جی سیون فور اسلام آباد. در این ترجمهٔ منظوم حکایتهای منتخب مولانا درباره ۱۷۹ عنوان به فارسی و اردو درج گردیده. مترجم محترم یک مقدمهٔ ۳۲ صفحهای به اردو دربارهٔ افکار و آموزشهای مولانا اضافه کرده که به مزایای معنوی ترجمهٔ منظوم منتخبات مثنوی می افزاید. مدتی نگذشته که جلد اول نوای رومی با همین ویژگیها را آقای سینهی متخلص به وفا تحویل جامعهٔ مولوی دوستان نموده بود. توفیق بیش از پیش ایشان آرزوی قلبی مثنوی خوانان است.

## نشریات تازه

### ١- خدابخش لائبريري جرنل

(مجلّهٔ کتابخانهٔ خدابخش پتنه (هند) اردو / انگلیسی / هندی شماره ۱۳۹ ژانویه - مارس ۲۰۰۵م مدیر دکتر امتیاز احمد مدیر کتابخانهٔ عمومی خاورشناسی خدابخش. برخی از مقالات مندرج در این شماره:(ترجمه)

جهاد شاملی ۱۸۵۷م و بزرگان دارالعلوم دیوبند دکتر ابو سلمان شاهجهانپوری صص به ۱۰ - ۱۰۸، شعر نعتیهٔ لچهمی ناراین سخا دکتر محمد سلطان شاه صص ۱۰۵ - ۱۱۸، شعر من نظرات من دکتر کلیم عاجز صص ۱۱۹ - ۱۳۸، رمان نویسی غضنفر: مطالعهٔ تکنیکی موضوعی و سبکشناسی نسیم احمد نسیم صص ۱۳۹ - ۱۴۸، مطالعه رسالهٔ محة الطبیب رازی عیار درست ارزیابی مهارت طبیب، محمدرضی الاسلام ندوی صص ۱۲۲ - ۱۶۸، سبک نثر سردار جعفری باارتباط به پنج شب لکهنؤ دکتر ممتاز احمد خان صص ۱۶۹ - ۱۸۰۰

در ۱۰۸ صفحه بخش انگلیسی و هندی، مجلّه دارای شش مقالهٔ علمی و اظهار نظر بر سه کتاب است. مقالهٔ علمی «عناصر ایرانی در سبک هندی دورهٔ شاهجهانی» به انگلیسی نوشتهٔ آصف نعیم صدیقی دانشیار بخش فارسی دانشگاه علیگر می باشد.

### ٢-سخن عشق (فارسى)

سال ششم شماره ۴ پاییز ۱۳۸۳ شماره پیاپی ۲۳ تازه های زبان و ادبیات فارسی و یژهٔ فراگیری دانشجویان و محققان کشورهای مختلف، صاحب امتیاز: سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی، مدیر مسئول دکتر مهدی سنایی، مدیر داخلی آزیتا همدانی، مطالب این شماره علاوه بر سخن سردبیر گفتگو با دکتر محمد اللوزی (آزیتا همدانی)، گفتگو با دکتر حسین باغبان (آزیتا همدانی) میز گرد پیرامون بورسی کتب آموزش زبان فارسی به غیر فارسی زبانان (شرکت کنندگان آقایان علی اصغر محمد خانی، دکتر احمد تمیم داری، دکتر سعید حمیدیان، دکتر حسن

ذوالفقاري، دكتر جليل بانان صادقيان و دكتر احمد صفار مقدم)

دو مقاله: استاد، شاگرد همکار ایران شناس / به یاد جروم وایت کلینتون دکتر کامران تلطف، کتابشناسی آموزش زبان فارسی به غیر فارسی زبانان دکتر حسن ذوالفقاری،

متن سخنرانی: خیام از نگاهی دیگر / دکتر تقی پورنامداریان،

گزارش: شهر تبریز کوی دلبران / علی کمیل قزلباش،

معرفی گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه سلجوق قونیه،

مطالبی دیگر شامل خلاصه مقالات که در آن سه مقاله منتشر شده در فصلنامه دانش نیز معوفی شده است. معرفی پایان نامه ها و سایت ها، تازه های کتاب و نشریه و خبرها را در بر میگیرد.

# ٣ - مجموعه مقالات مطالعات ايراني (فارسي / انگليسي )

مدیر مسئول: دکتر مهدی سنایی، سردبیر: فاطمه اسماعیلی، سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی، معاونت پژوهشی و آموزشی، مرکز مطالعات فرهنگی - بینالمللی ناشر: انتشارات بین المللی، الهدی، سال ۱۳۸۳، نشانی تهران صندوق پستی ۳۵۱۶ - ۱۵۸۱۵، موضوعات مورد توجه نشریه ادبیات و عرفان، هنر و باستان شناشی، جامعه و تاریخ، تاریخ علم و تکنولوژی، مودم و سرزمین، اعلام شده است. فهرست مطالب شامل مقدمه و مقالات به شرح ذیل است:

۱ - مقدمه ای بر منبع شناسی پژوهش در تاریخ تحوّلات ساختار دینی ایران در عصر صفوی دکتر منصور صفت گل صص ۱ - ۳۴

۲ - مواد مورد استفاده به وسیله ی نگارگران ایرانی در سده های میانه - حمید فرهمند بروجنی، ۳۵ - ۸۴ - ۸۴

٣ - ايرانيان تركمن: نگاهي به گذشته و حال - محمد امين كنعاني ٨٥ - ١٢۴

۴ - سکه های خفاف - عبدالله قوچانی ۱۲۵ - ۱۸۲

۵ - اولین تکاپوهای تشیع در خراسان - حسین مفتخری ۱۸۳ - ۲۱۲

۶ - عنصرشناسی تطبیقی در منبت صفوی - دکتر محمد رضا پور جعفر قباکیانمهر ۲۱۳ ۲۴۸

۷ - تأثیر سامانیان در بقای زبان پارسی و شکوفایی استعدادها - دکتر محمد رضا راشد محصل ۲۴۹ - ۲۶۴

۸ - بورسی ضریب اهمیت انرژی در تولید بخش کشاورزی ایران، دکتر کامبیزه ژبرکیانی، سیده شایسته واردی ۲۶۵ - ۲۹۸

مجموعهٔ حاضر گزینشی است از مقالاتی که در تبابستان و پباییز ۱۳۷۹ در نشریات ایرانی منتشر شده است. ترجمهٔ همین مقالات به انگلیسی که توسط مترجمانی مختلف برگردان شده در همین مجموعه از صص ۱ - ۲۳۴ منتشر شده است. نکاتی چند برای بدل تبوجه مسئولان محترم:

الف: شایسته می بود که دربارهٔ هر یک از مقاله های مندرج مشخصات چاپ نخست با اسم نشریه، شماره و تاریخ چاپ در پانوشته منعکس می شد.

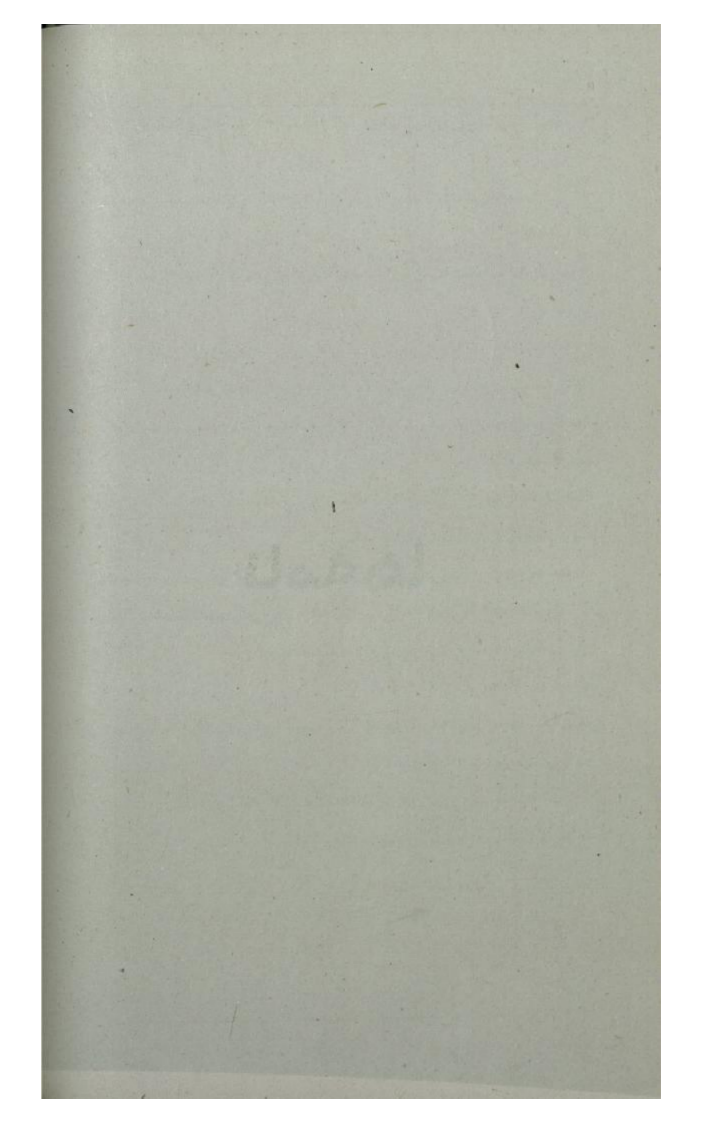
ب: نشر متن فارسی و انگلیسی در یک مجلد هزینهٔ چاپ و توزیع را تقریباً دو برابر می کند بنابر این، نشریهٔ Iranian Studies به انگلیسی اگر به طور جداگانه چاپ و میان گیرندگان انگلیسی زبان و انگلیسی دان توزیع شود مقرون به مصلحت خواهد بود:

ج - حدود چهار سال پس از نشر اول مقالات علمی، زمان نسبتاً طولانی است و از ارزش کار علمی دست اندرکاران میکاهد و همین کار اگر در ۶ الی ۱۲ بُرج صورت گیرد در سطح علمی جهانی بیشتر مورد استقبال قرار خواهد گرفت.

با این همه سطح پژوهشی که در مقالات منتخب ملاحظه می شود بسیار ارزنده و در محافل ایران شناسی و جهان فارسی مورد استفادهٔ بسیار است.

杂杂杂杂杂

نامهها



# پاسخ به نامه ها

اشاره

نامه های متعدّدی از خوانندگان محترم فصلنامه به دفتر دانش واصل گردید. دوستان گرامی به مطالب مندرج در شماره های مختلف مجلّه توجّه شایانی نموده، به ارزیابی مقاله ها و نوشته ها می پردازند، که این نشانگر علاقهٔ عمیق آنان به میراث مشترک علمی وادبی کشورهای منطقه می باشد. همین امر در بهبود و بالا بُرد سطح مطالب در شماره های در دست تدوین تأثیر می گذارد. اینک اقتباساتی چند از چنین نامه های محبّت آمیز و پاسخ کوتاهی به هربک از آنها:

۱ – آقای دکتر محمود احمد غازی، رئیس معظم دانشگاه بین المللی اسلامی – اسلام آباد طی نامه پُرمحبت مرقوم فرموده اند:

«از لطف و مهربانی جناب عالی مجله عالی قدر دانش از چندین سالهای گذشته واصل می گردد. چند روز پیش آخرین شماره که نُمره هشتادم هست وصول شد. به خدمت جناب عالی خیلی شکر گزارم که ازین هدیه علمی و ادبی مشرف می فرمایند. امیدوارم که این کرم را ادامه خواهید داد.

برای مطالعه جناب عالی قطعه شعری در فارسی شکسته به خدمت گرامی تقدیم می کنم. پارسال به زیارت مدینه منوره رفته بودم. در حرم نبوی دص، این چند ابیات پریشان نوشته بودم،

از ابراز عنابت جنابعالی نسبت به آخرین شماره فصلنامه کمال امتنان را داریسم .کمات تمجید آمیز در نامه های مختلف برای ما دلگرم کننده بوده است و از ناحیهٔ شخصیت علم پرور و دانش گستری مثل آن جناب تشویق آمیز میباشد. نعت حضرت رسول اکرم «ص» که در حرم نبوی سروده اید زینت بخش همین شماره میباشد. امیدواریم در آینده هم خوانندگان دانش را از آثار اندیشمندانهٔ خود بهرومند بفرمایید.

۲ - آقای دکتر معین نظامی مدیر گروه آموزشی فارسی دانشکدهٔ خاورشناسی
 دانشگاه پنجاب طی نامهٔ مشروحی مطالب منتشر شده در شمارهٔ اخیر فیصلنامه
 ارزیابی فرموده اند:

«دانش شمارهٔ ۸۰ بهار ۱۳۸۴ ش نیز مثل شـماره های قـبلی سـرموعد رسـید و مـوجب خوشحالی اینجانب و دوستان دیگرگردید. این بهترین ثـموهٔ زحـمات دست انـدرکاران دانش است که این مجلهٔ ارزشمند فصل به فصل مرتب چاپ و منتشر مـیشود و در رفع تشـنگیهای علمی و ادبی اهل قلب ونظر نقش بسیار مهمی را ایفا می کند.

در سر ورق شمارهٔ حاضر اسامی ۲۳ نفر از جهان فارسی به عنوان شورای علمی دانش مندرج بود. اینجانب با دیدن نام بنده در این جمع اساتید بزرگ و دانشمندان راستین دُچار شکفتی خوشایند شدم و آن را برای آیندهٔ خود به فال نیک گرفتم که این نوع تشویق خالصانه مایهٔ دلگرمی امثال بنده و موجب ادامهٔ دقّت و جدّیت هرچه بیشتر آنان در زمینهٔ خدمت به ادب و فرهنگ فارسی می شود. می خواستم احساسات سرشار سپاسگزاری ام را ابراز کنم امّا به یستین می دانم که این لطف و عنایت محض، بزرگتر از آن است که در ادای سپاس آن موفق شوم، و افزون بر آن برداختن به چنین تعارفات و رسمیات از صفا و زیبایی آن می کاهد.

متن منتشر نشدهٔ شجرهٔ طیبهٔ صداقت کنجاهی بهترین نمونهٔ نثر مصنوع دورهٔ تیموریان متأخر در شبه قاره است و بدون هیچ تردید از آثار ماندگار یکی از نویسندگان چیره دست این نواحی است. چاپ شایستهٔ آن لزومی داشت و حالا این متن مهجور توسط دانش معرفی شده و به دست همگنان رسیده است.

ویژه نامهٔ امیر خسرو که در بردارندهٔ پنج مقالهٔ بسیار ارزنده از محققان و نویسندگان بنام پاکستان است، در واقع باید حاصل این شماره به شمار آید. امسال به شمار تقویم هجری قمری هفتصدمین سالگرد وفات حضرت امیر خسرو بوده است وفکر می کنم در تمام جهان فارسی از ایران و افغانستان و پاکستان و هند -بدین مناسبت بزرگ تاریخی، مقالاتی در خور پایهٔ آن نابغه اد بو شعر و فرهنگ فارسی در شبه قاره مطرح نشده است و هیچ مجله ای بجز «دانش»، در این ادب و شعر و فرهنگ فارسی در شبه قاره مطرح نشده است. اعتنای ویژهٔ ارباب دانش به ادای این دَین باعث سرافرازی ملت ما شده است و از شما به حق باید سپاسگزاری مفصل و مجللی انجام بگیرد.

دنگاهی به شارحان دیوان حافظ شیرازی در شبه قاره به نوشته دکتر رشیده حسن مقاله خوبی از حیث جمع آوری اطلاعات پراکنده و دارای اهمیت منبعی است. تکتهای از جهت تکمیل آن باید عرض شود که اینجانب هم پارهای از غزلهای خواجه شیراز را به نثر ادبی روان اردوبرگرداندهام که با متن غزلها مر تب در فصلنامه «السدید» در لاهور چاپ می شود و اگر توفیق

اتمام آن یافتم، به صورت کتاب هم چاپ می شود.

مقالة پروفسور عبدالغنى ميرزايف كه روابط ادبى ماوراء النهر و سند را به شرح وبسط بازگو مى كند، مقاله اى است ارزنده وبسيار سودمند. ادبيات فارسى ورا روديان بايد بيشتر مـورد توجّه دانش قرار بگيرد و آثار شاعران و نويسندگان و محققان آن سرزمين بايد مرتب معرفى شود.

بخش ادب امروز ایران و بخش گزارش و پژوهش در این مجلّه چشمگیر است و باید ادامه یابد. فعالیتهای مرتّب و متنوّع انجمن ادبی فارسی در اسلام آباد / راولپندی برای همهٔ ما خیلی رشک برانگیز است و جای آن دارد که سرمشقی برای همهٔ مراکز دیگر قرار بگیرد. موفقیت هرچه بیشتر آن را از خداوند متعال آرزومی نمایم.

در پایان تبریک صمیمانه ای به ریاست محترم مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد تقدیم مینمایم که این مؤسسه این دو سه سال اخیر به صورت مرکزی زندهٔ پویا و سرگرم در آمده است و سرپرستی و همکاری آن با دانشجویان، استادان، دانشمندان، محققان و فرهنگیان بیشتر شده است. این همه مدیون زحمات ایشان و نشانگر شیفتگی و علاقهٔ ایشان به ادب و فرهنگ پاکستان وایران است. در واقع مهمترین وظیفهٔ مراکز فرهنگی ایران در پاکستان همین است. خوشا به حال کسی که با صمیمیت و تعقد از اهمیت این کار بزرگ آگاه باشد و پرداختن به آن را در رأس برنامه هایش جای بدهد.»

از حُسنِ عنایت همیشگی جناب عالی سپاسگزاریم. ویژه نامهٔ امیرخسرو، دینی بود که فصلنامهٔ دانش نسبت به برجسته ترین ادیب و سخنور فارسی زبان شبه قاره به عهده داشته زبرا در ۱۹۷۵ موقعی که دولتهای کشورهای شبه قاره هفتصد مین سال تولد امیر خسرو را به احتساب شمسی برگزار نموده بودند، فصلنامهٔ دانش آغاز به انتشار نکرده بود. البته مجله پاکستان مصور (فارسی) چاپ اسلام آباد به همین مناسبت مطالبی را منتشر نموده بود. بنابر این از آغاز سال ۱۳۲۴ هق برنامه ریزی جهت نشر ویژه نامه امیرخسرو انجام می گرفت و الحمد لله در بهار امسال صورت تحقق به خودگرفت. از استادان فارسی نویس محترمی که در این واستا همکاری فرمودند، صمیمانه ابراز تشکر می نماییم ،با سابقهٔ پژوهش و انتشاراتی در حدود دو دهه، همکاری جنابعالی در شورای علمی دانش برای کلیهٔ مسئولان و همکاران فصلنامهٔ پژوهشی دانش که الحمد لله تعالی در سال جاری با برطرف شدن پس افت در هر فصل به طور مر تب چاپ و نشر خواهد شد، مایهٔ سرفرازی و سپاسگزاری خواهد بود. در آخرین شمارهٔ فصلنامه (۵۸) در تهیه و تدوین «متن سرفرازی و سپاسگزاری خواهد بود. در آخرین شمارهٔ فصلنامه (۵۸) در تهیه و تدوین «متن منتشر نشده» اهتمام و مشارکت داشته اید موجب مزید امتنان است.

۳ - دکتر سید وحید اشرف رئیس اسبق گروه آموزشی فارسی، عربی، اردوی دانشگاه مدراس (هند) مقیم بروده نوشته اند:

«گزارش می شود که مجله دانش شماره ۷۹-۷۸ و پس از آن شمارهٔ ۸۰دریافت کردم.
همین که شماره ۷۹-۷۸ به دستم رسید و پاسخ نامه از شما خواندم دو هفته دیگر یک مقاله و یک
کلام منظوم نوشته به وسیلهٔ پست هوایی ارسال کردم ولی در شماره ۸۰دربارهٔ تحریر من اشار تی
ندیدم و اطلاع ندارم که آیا به شما واصل شد؛ خیلی متشکّرم که جنابعالی با کمال لطف و کرم
مجلّه دانش برای من می فرستید.»

باعرض سپاس به دلیل این که زمان نسبتاً کمتری میان نشر و چاپ دو شمارهٔ اخیر فصلنامه بوده اعلام وصول مطلب ارسالی امکان پذیر نگردیده. به خواست خداوند در شمارههای آتی مورد استفاده قرار خواهد گرفت، امّا «مناجات» را در همین شماره ملاحظه میکنید. انتظار ما از استادان معظمی که عمری را در تدریس و نگارش فارسی به سر بردهاند این است که برای معلّمان و مروّجان جوان فارسی امروزی به طور نمونه و الگو فعالانه در صحنهٔ علمی فرهنگی و ادبسی بدرخشند. پاسخ مثبت و فوری آن جناب مایهٔ دلگرمی است.

۴ - آقای دکتر الیاس عشقی از حیدرآباد سند طی دو نامهٔ پُر مهری نوشتند: الف: «عرض پردازم که مجلّه دانش شماره ۸۰دریافت کردم و از تـوجه جـنابعالی مـتشکّرم و با آدرس نوین هم اطلاع یافتم. مجلّه دانش از نـمرهٔ یک تـا ۸۰ مسلسل دارم و هـر سـال مـجلّد (صـحافی) کـرده در کـتابخانه حـفظ کـردهام و ادب دوسـتان از مجلّه دانش استفاده می کنند.امیدوارم که این توجه و کرم جنابعالی ادامه خواهد داشت.»
ب « به وسیلهٔ این نامه یک غزل تقدیم دارم امیدوارم قبول فرمایند.»

از الطاف جنابعالی متشکّریم. حفظ و نگهداری کلّیه شمارهای بیست سال اخیر - (از یک تا هشتاد) فصلنامهٔ دانش نشانگر علاقهٔ قلبی جناب عالی است به میراث مشترک فرهنگی که زبان و ادب فارسی بهترین مظهر آن است. غزل مرحمتی در بخش شعر فارسی همین شماره منتشر شده. شعر در تتبع عثمان مروندی در ایامی به دست ما رسید که مراسم سالگرد عارف نامی قرار است به زودی در سهون بر پا شود.

۵ - آقای محمد غضنفر علی ورایچ استادیار و مدیر گروه فارسی دانشکدهٔ دولتی
 ریلوی رود لاهور طی نامهای نوشتهاند:

دبعد از تعطیلات تابستانی به دانشکدهٔ خویش رفتم. مجلّه علمی و ادبی دانش شمارهٔ ۸۰

دریافتم. از لطف بی نهایت جنابعالی شکر گزار هستم که خاکسار را از یاد فراموش نکرده اید. این هم موجب تشکر و سپاس هست که در همین شماره مقاله بنده هم چاپ شده است.»

با ابراز مراتب امتنان جهت همکاری، بایداذعان داشت که به علّت تواکم مطالب ما ناچاریم که مقاله های ارسالی از کلّیه کشورهای منطقه را به نوبه منتشر نماییم. به همین سبب گاهی دوستان همکار گمان میکنند که مطلب ارسالی از لحاظ پذیرش در شورای علمی فصلنامه کم وکسری داشته، در حالی که اغلب این طور نیست. مقالهٔ اشاره شده جنابعالی نیز بهمین سبب مدّتی طول کشید تا چاپ شود.

۶ – آقای سید انوار الحسن شیرازی مدیر گروه فارسی دانشکدهٔ دولتی اسلامیه
 گوجرانواله بذل عنایت کرده مرقوم داشتند:

«بسیار تشکر و سپاسگزاری می کنم که مجلّهٔ دانش (شماره ۸۰) به کتابخانهٔ قائم ارسال گردید. خیلی خوشحال هستم. که مجله پُر از زیبایی صوری و معنوی است. واقعاً مدیریت محترم و سایر کارمندان مجلّه سزاوار ستایش هستند که این مجلّه را با دانش و خرد و فرهنگ وادب پُر می کنند. شمارههای این مجلّه مثل کتابهای مرجع می باشند که دانشمندان و پژوهشگران از این استفاده می کنند.

باعرض سپاس جهت اظهار نظر وبویژه برای اعلام وصول مرتب شماره های مختلف فصلنامه، شایسته است سایر گیرندگان عزیز مجله هم سروقت اعلام وصول فرمایند تا ما از بابت ارسال مرتب دانش، مطمئن باشیم که اداره های پست داخل و خارج کشور تا چه حد در این مساعی با ما همراهی و همکاری کرده اند. البته استادان و مرقبان زبان و ادب فارسی در کشورهای منطقه که غیر از اعلام وصول در مورد مطالب منتشر شده در شماره های مختلف ابراز نظر می فرمایند، بی گمان به شکوفایی ذهن نویسندگان مدد می رسانند. چراغ دانش این عزیزان پُرفروغ تر باد.

٧ - آقای شاهد اسرار از صوابی استان مرزی شمالغربی طی نامهای نگاشتهاند:

«باکمال امتنان و تشکّر بسیار نمره ۸۰ فصلنامه دانش و شماره پیش از ایس را وصول کردم. چند ین مقاله هایی را مطالعه کردم. همهٔ مقاله ها را بسیار خواندنی و پُر از معنی یافتم (آنچه) برای ما مهم است این فصلنامه در آموزش زبان فارسی و ادبیات عالیهٔ آن به ماکمک می رساند. من که امروز فارسی می خوانم و می نویسم همه از مهربانی های دانش و شماهاست. برای فرستادن پیایی دانش خیلی متشکّر هستم.»

شما که یکی از جوانترین علاقه مندان «دانش» هستید که از چند سال پیش در این ردیف

قرار دارید، امّا برای ما موجب خوشحالی است که طی چهار پنج سال اخیر شما تـوانسـتهایـد در نوشتن نامه به فارسی پیشرفت قابل توجّهی به دست بیاورید. امیدواریم در آینده هم با استفاده از نوشتارهای گوناگون به فارسی و تمرین نگارش بهتر بتوانید مدّعای خود را بازگو کنید.

۸ - آقای دکتر سلطان الطاف علی استاد بازنشستهٔ زبان و ادب فارسی دانشکدهٔ
 دولتی کویته در نامه محبّت آمیزی نوشته اند:

«فصلنامهٔ دانش شماره ۸۰ (بهار ۱۳۸۴) ثبت نام بنده در شورای علمی دانش را در بردارد. اگرچه این هیچمدان و عاجز لایق مجلس شورای علمی نبوده ولی از شمولیت درصف آنان افتخار می کنم و به دوستان می توانم گفت که:

با من خاک نشین خیز و سوی میکده آ تا ببینی که در آن حلقه چه صاحب جاهم »

باسپاس فراوان از اعلام وصول، جنابعالی به روش علما و فضلا شکسته نفسی می فرمایید. الحمد لله اعضای محترم شورای علمی اغلب شان کسانی هستند که در حدود یک ربع قرن و حتی بیشتر در امر تدریس و پژوهش و تحقیق در زمینهٔ زبان و ادب و فرهنگ فارسی اشتغال داشتند که جنابعالی هم یکی از آنان هستید. برای نخستین دفعه هست که شورای علمی فصلنامه باز تاب نقشی را که طی سالهای اخیر در سطح کشورهای منطقه دارد بازی می کند، منعکس می نماید و ما از این بابت از کلیهٔ اعضای محترم قلباً سپاسگزاریم.

۹ - آقای دکتر حسن بندری سرپرست گروه فارسی دانشگاه بین المللی اسلامی - اسلام آباد طی نامه ای اظهار لطف کرده نوشته اند:

۱۹ یک دنیا تشکر و امتنان رسیدن مجلهٔ ارزشمند «دانش» شماره ۸۰به بخش فارسی دانشکده لغات و ادب - دانشگاه بین المللی اسلامی - اسلام آباد اعلام می کردد. ایس مجله ارزشمند در دسترس دانشجویان این شعبه قرار خواهد کوفت.»

باکمال امتنان جهت آگاهی عموم دانشجویان گروه فارسی، کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه بین الصللی اسلامی شماره های قبلی را از شماره ۴۴ فیصلنامه دانش نگهداری میکند و در گیرندگان دانش نیز هست. مضافاً براین از جنابعالی صممیانه دعوت به همکاری می کنیم.

 ۱۰ استاد دکتر مهدی محقق رییس محترم هیأت مدیرهٔ انجمن آثار و مفاخر فرهنگی از تهران عنایتی فرموده مرقوم داشتند:

•ضمن تشكر وقدرداني وصول يك نسخه از فصلنامه ارزشمند مجلَّة دانش شمارة ٧٩-٧٨

### را به کتابخانهٔ انجمن آثار ومفاخر فرهنگی اعلام می دارد.»

با سپاس بی حد از المحلام وصولهای سر وقت استاد گرامی، گفتنی است شمارهٔ ۸۰ نیز ارسال شده و مطمئناً از لحاظ آن جناب گذشته است. در صورت امکان از انتشارات جدید انجمن آثار ومفاخر فرهنگی نیز کتابخانه گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان را بهرهمند فرمایند، سپاسگزاریم.

۱۱ - دکستر سید قاسم جلال دبیر «ادارهٔ تعمیر فکر» از بهاولپور عنایتی نموده،مرقوم فرموده اند:

«با سلام عرض می شود که فصلنامهٔ دانش ۷۷-۷۶ با نواز شنامهٔ شما دریافت کردید، خیلی ممنون و سپاس گزارم که نه تنها مجلّه ارسال کرده اید بلکه «کلام» من هم در این شماره چاپ شده است. مطالعهٔ دانش برای من موجب معلومات فراوان شده است. دعای من ایس است که مساعی شما در بارگاه خداوند بزرگ قبول شوند.

توجّهاتی که به مندرجات فصلنامه دارید مایهٔ بسی خوش وقتی است. مثل همیشه از فارسی دانان منطقه انتظار همکاری داریم؛ از کسانی که به فارسی نویسی تسلّط کافی دارند میخواهیم حوصلهای به خرج دهند و مقاله های علمی و پژوهشی تدوین کنند.

۱۲ – آقای غلام رسول آصف از فیصل آباد نامهٔ بلندی در هشت صفحه و در عین حال با احساسات صمیمانهٔ شان نسبت به زبان و ادب فارسی و نخبگان آن تحریر و ارسال فرمودهاند. به طور نمونه جملهای برای استفادهٔ خوانندگان ارجمند درج میکنیم:

« کیف و سُرور سرمدی که از کلام حضرات فغانی، صائب، نظیری در قلب من چنان سرایت کرده است که تصویر تأثیر کلام این شاعران قشنگ و نظیف را نمی توان کشید و از حوصله صریر خامه ام بیرون است. این حضرات گرامی قدر خوشه چینان حُسن طبیعت می باشند. وجدان ایس شعرا خزینه های لطافت را شکار می کند:

عسنقای خسیالش کسه شکار نظر ماست صیدی است که بی بند زبانش نتوان یافت، دفغانی،

در نشر گیرا و قلم شیوای شما شور و عشق موج می زند. از حُسن توجّه شما سپاسگزاریم. نشانی شما در فهرست گیرندگان دانش درج گردیده و شمارهٔ مشترک ۷۹-۷۸ و شمارهٔ ۸۰ به موقع ارسال شده است که امیدواریم دست پُر مهرتان را بوسیده باشد.

۱۳ - آقای دکتر غزن ختک از پیشاور بذل لطف نموده نوشتهاند:

«از مدّتی مجلهٔ دانش به دستم نرسیده است. ارادتی که به آن جناب و مجلّهٔ دانش دارم مرا وادار می کند که آدرس جدید خودم را نیز به عرض تان برسانم.»

آخرین شمارهٔ مشترک ۷۹-۷۸ و شمارهٔ ۸۰ به نشانی جدید پست شده است. اگر اعلام وصول بفرمایند موجب تشکّر است. همکاری های شما مایهٔ خوش وقتی است. چنانچه برخی از شماره های قبلی را به علّت تغییر نشانی دریافت نکرده اید شماره هایش را مرقوم فرمایند تا خدمتان بفرستیم.

۱۴ - آقای محمد اقبال خان جسکانی استادیار فارسی دانشکدهٔ دولتی راجن پور
 (پنجاب) طی نامهای ابراز التفات فرموده نوشته اند :

«پیشتر از این پاسخ رسید دانش شمارهٔ ۷۷-۷۶ داده شده. عرض دیگر این که من کتابهایی از فارسی به اردو ترجمه کردم که چاپ شدهاند برای ملاحظه و نقد ونظر به حضور جنابعالی ارسال می شوند. بنده شعر برای چاپ در دانش ارسال داشته بودم ولی متأسفانه تا کنون در فصلنامه جای داده نشده.»

چندی پیش شمارههای ۷۹-۷۸ و ۸۰ فصلنامهٔ دانش توزیع شده که در آن شعر جناب عالمی منتشر گردیده. توجه بیشتر ما به معرفی کتابها و نشریات تازه به متون فارسی است. فعالیتهای نوشتاری و گفتاری معلّمان و مروّجان فارسی در سطح منطقه همواره توجّهات ما را جلب می نماید و از این بابت به همّت شما آفرین می گوییم.

١٥ - أقاى عبدالهادى توحيدى ازكوت ادو (پنجاب) نگاشتهاند:

«اخیراً برایم فصلنامهٔ دانش رسید بسیار خُرسند شدم آن را مطالعه کودم. در ابستدای آن مناظرهٔ (شانه و آیینه) بسیار دلکش و خوب درج است. التماس دارم که در شمارههای بعد مناظرهٔ تیخ و قلم یا مناظرهٔ عاشق و معشوق چاپ نمایند.

خوشحالیم که شما به نوع ادبی مناظره تا این حد علاقه دارید. شاید شما هم با ما هم داستان باشید که در شماره های مختلف به انواع موضوعات دلنشین و مباحث شوق برانگیز بپر دازیم تاملالتی حاصل نشود. از دانشمند سرشناس پاکستانی پُرسیدند شما که فیزیکدان برجسته در سطح جهان هستید، چگونه است که به آثار ادبی بزرگان شعر هم توجه زیادی دارید؟ او در پاسخ گفت «علوم طبیعی و ریاضی، دانشجو را به کارشناس علمی مبدّل میکند اما این شعر وادب است که آدم را انسان می سازد.»

۱۶ - يرفسور عطا محمد از شكر گره (ناروال پنجاب) مرقوم فرمودهاند:

«مجلة دانش شماره ٧٧-٧۶ مرسله به اين جانب به دستم رسيد براى ايـن كـرم فـرمايي خيلي متشكرم، اميدوارم اين مكرمت على الدوام باشد.»

جناب عالی اغلب ابراز عنایت کرده اعلام وصول می کنید که روش بسیار پسندیده است. از عموم گیرندگان دانش که از استادان، معلّمان و مروجّان فارسی می باشند، انتظار داریم نظریات صایب خود را دربارهٔ مطالب منتشر شده در شماره های مختلف ابلاغ نمایندتا دست اندرکاران و همکاران ما بتوانند در شماره های بعد نکات بادآور شده را مطمح نظر داشته، در بالا بُرد سطح مندرجات فصلنامه سعی و کوشش بیشتری بنمایند. با این وصف مراتب امتنان مان را پذیرا باشید.

۱۷ - آقای سید نور الله نوری افغانی از کراچی طی پیام الکترونیک نوشته است:
«باسلام گزارش این که فصلنامهٔ دانش شماره ۲۹-۲۸دریافت گردید خیلی ممنون
ومتشکّرم .این فصلنامه نه فقط جهت ارتقای ادبیات فارسی خیلی موثر میباشد بلکه برای
استادان و پژوهشگران بخصوص برای دانشجویان مخزن علم و آگاهی فراهم می کند و بسیار
ارزنده و جالب است.»

از محبت بي شائبه جناب عالى سپاس گزاريم.

۱۸ - آقای محمد عبدالحکیم شرف قادری از لاهور مرقوم داشتهاند:

«چند روز پیش دو کتاب مطبوعه مکتبه قادریه ومکتبهٔ رضویه دستی فرستاده بودم امیدوارم که از لحاظ تان گذشته. هم اکنون شمارهٔ ۸۰ دانش دریافت داشتم از این بابت متشکرم.

وقتیکه نامه به دستمان رسید دو کتاب مزبور را دریافت نداشته بودیم البته بـعداً زیــارت گردیده. از این بابت سپاسگزاریم .

۱۹ - آقای دکتر دبلیو ایچ صدیقی افسرمسئولیتهای ویژهای در کتابخانهٔ رضا رامپور هند طی نامهای نوشتهاند (ترجمه):

داز ارسال یک نسخه از آخرین شمارهٔ (۸۰) فصلنامهٔ دانش که مطالب در سطح عالی دارد و دارای مقاله هایی نظیر دمثنوی نگاری امیر خسروه از دکتر ظهور الدین احمد و داحوال و آثار امیر خسروه از سید مرتضی موسوی و مقاله های ارزشمند دیگری است کمال امتنان را دارد. ما ما یلییم با انسستیتوی جناب عالی مبادلات مرتب انتشاراتی داشته باشیم.»

از این که به مطالب منشتر شده در فصلنامه توجه دارید مایهٔ دلگرمی است. باید یاد آور شویم از سالها قبل کتابخانهٔ رضارامپور در گیرندگان دانش قرار دارد و در سالهای اخیر انتشارات مرکز در کتابها و نشریات تازه در فصلنامه مرتباً معرفی گردیده است. تاکنون ۱۸۳ کتاب در ۳۴ سال اخیر (غیر از قصلنامهٔ دانش) مرکز تحقیقات قارسی ایران و پاکستان چاپ ومنتشر کرده است، بهتر است عناوین مورد نیاز و علاقه را اعلام فرمایند تا امتثال امر شود، مشروط بر این که نبایاب بیاشد.

۲۰ – آقای محمد منشا تابش قصوری از مریدکی (بخش شیخوپوره) مرقوم داشته اند (ترجمه):

«مجلّهٔ موقر دانش از بدو آغاز «باصره نواز» می شود. ما از مقاله های گوناگون تاریخی، پژوهشی، کلامی، ادبی بهره های فراوانی می بریم. چنین مرقّع محاسن صوری و معنوی - دانش - موجب آرامش قلب و تگاه صاحبان علم ودانش می باشد. در این ضمن در شماره های مختلف مقاله هایی که در موضوع «اقبال شناسی» منتشر می فرمایید، مظهر ارادت و محبّت میان ملّتین ایران و پاکستان می باشد. هدیهٔ تهنیت و تبریک به حضور تان و همکاران ارجمند تقدیم می دارم. در ضمن دو کتاب «نور ساظهور تک» و اغثنی یا رسول الله» ارسال است تقبّل فرمایید.»

برای کلمات مهر آمیز صمیمانه سپاسگزاریم. خود جنابعالی در خدمت دین و دانش کوشا و پویا هستید از کتابهای تقدیمی در کتابخانهٔ گنج بخش استفاده خواهیم کرد از این بابت هم مراتب امتنان ما رایدیر باشید.

۲۱ - آقای م.س. نقوی کتابدار محترم جامعهٔ امامیه تنظیم المکاتب از لکهنو (هند) نوشته اند:

\*وصول شمارهٔ ۸۰ فصلنامهٔ دانش باسپاس فراوان اعلام می کردد. این منجله برای دانشجویان جامعهٔ ما مورد استفادهٔ بسیار است و در بخش مجموعهٔ مجله های کتابخانه در دست بهره برداری است. امیدوارم این عنایت در آینده هم دامه باید.

با تشکر از ابراز علاقه به فصلنامه، شایستهٔ تذکّر است که در هر شماره کوشش می شود که مطالب پژوهشی متنوّعی که باب ذوق خوانندگان فارسی دان رشته های مختلف در جامعه ها و دانشگاه ها باشد، گنجانده شود. امیدواریم که کلّبه شماره ها به طور مرتّب به کتابخانهٔ شما واصل می شود. اگر کسری داشته باشید به ما بنویسید در صورت ناباب نبودن جهت تکمیل دوره های دانش اقدام می کنیم.

۲۲ - آقای دکترس. م. رحمن دبیر کل فریندز از راولپندی بذل لطف فرموده در دو نامهٔ مختلف نوشته اند: (ترجمه):

«باکمال سپاس وصول شمارهٔ های ۷۹-۷۹ و ۸۰ فصلنامهٔ دانش اعلام می نماید که ما همواره به طور مرتب دریافت می کنیم. هر شماره نمایانگر مساعی شایستهٔ تمجید مدیریت و سطح بسیار بلند مقاله ها صلاحیتهای علمی نویسندگان را باز می گوید. ژنـرال بـیک رئـیس «فـریندز» مراتب امتنانِ خود را جهت ارسال چنین مجلّهٔ عالی قدر ابلاغ می نماید. مـجلّهٔ دانش کـتابخانه پژوهشی سازمان ما را غنی تر می سازد و مطمئناً مراجعان ما از جمله دانشجویان دانشگاه ها از مفاد آن بهره هایی بر می دارند.»

از کلمات تشویق آمیز ابراز تشکر نموده، امیدواریم که از انتشارات سازمان به صورت مبادله، کتابخانهٔ ما را بهر دمند بفر مایید.

۲۳ - آقای دکتر اکرام اعظم رئیس انستنیو مطالعات آتیهای از اسلام آباد عنایتی نموده مرقوم فرمودند: (ترجمه):

«وصول آخرین شمارهٔ فصلنامهٔ دانش ۲۹-۱۷۸علام می گردد. سه کتاب از انتشارات اخیر خود را به طور مبادله برای کتابخانهٔ مرکز ارسال می نماید.»

با ملاحظهٔ آثار ارسالی از کتابهایی که در موضوعات ابتکاری تدوین و منتشر می نمایید باخبر می شویم و از این بابت سپاس گزاریم که طی سال های اخیر مرتباً نسخه هایی از انتشارات انستتیو را اهدا فرموده اید.

همچنین باابراز سپاس فراوان پیامهای الکترونیک و نامههای محبّت آمیز و حتی مکرر برخسی از خوانندگان محترم به شرح زیر به دفتر دانش رسید:

### انگلستان:

آقای فرهاد دفتری معاون مدیر انستنیو مطالعات اسمعیلی - لندن

ايران:

تهران: دکتر منوچهر جعفری گُهر مدیر کتابخانهٔ مرکزی وزارت علوم و تحقیقات و فناوری، دکتر

رضا خانی پور مدیر کل پر دازش، آقای کیانوش کیانی سازمان اسناد و کتابخانهٔ ملی، آقای مهران آشوری سرپرست بخش نشریات ادواری کتابخانهٔ مرکزی و مرکز اسناد دانشگاه تهران **زاهدان:** سرکار خانم صادقه مسئول کتابخانهٔ اداره کل فرهنگ و ارشاد اسلامی، استان سیستان و بلوچستان

پاکستان:

اكوره ختك: عبدالناصر بدخشاني

**پنوعاقل:** فضل الله مهيسر

ديره اسماعيل خان: محمد نواز خان كتابدار دانشگاه گومل

سركودها: دكتر اعزاز الحسن شاد، محمد حسن قاضي

شيخوپوره جهنديو: محمد طيب بيداري

كواچى: قارى هلال احمد ربانى نايب رئيس كتابخانة تالار خالقدينا، دكتر رياض الاسلام هدايت على معاون كتابخانة يادگارى لياقت

كانچه: بلتستان سبئول كتابخانه يادگاري اپوچو فقير

لاهور: ضیاء ملک، محمد رضوان ناظم اقبال ریویو اکادمی اقبال، عاشق خواجه جهانگرد هری پور هزاره: حافظ صفوان محمد چوهان

تركيه:

بنیاد مذهبی ترکیه، مرکز مطالعات اسلامی ISAM استانبول

هند:

امر بسس :دکتر عزیز عباس استادیار گروه فارسی و اردو دانشگاه گورونانک دیو پتنه: مسئول بخش مجلّه ها، کتابخانهٔ عمومی خاورشناسی خدابخش

عليكو: دكتر رئيس احمد نعماني

辛辛辛辛

# چکیده مطالب به انگلیسی

Abstracts of contents in English

the historical events upto present age has been described. The beginning and development of Persian Language and Literature during last 13 Centuries and role played by Rulers, Mystics, Traders and Artists has also been discussed and extracts from poetry of Persian poets belonging to Multan from 5th Century A.H. to present era have been quoted:

Abu Abdullah Roozbeh Nokti, Osman Mokhtari Ghaznavi, Fazli Multani, Ziauddin Sanjari, Sheikh Fakhruddin Iraqi, Mir Sadaat Hussaini Heravi, Muhammad Sarfaraz Khan, Mulla Qader, Munshi Shaheed Multani and from Persian poets of twentieth Century A.D. Prof. Akbar Moneer, Mohammad Shah Bakhsh Aassi, Habib Ahmed Ofaq Amrohavi, Burg Multani, Saber Multani, Asad Multani, Dr. Zobaideh Siddiqui, Agha Hosain Arastujahi, Attaullah Shah Bokhari Nadeem. Life and Specimens of their poetry have been given, they all have lived and died in the past century. Then three Contemporary poets who also happen to be professors of Persian and Urdu Literatures, Prof. Dr. Aassi Kernali, Dr. Aslam Ansari and Dr. Kheyaal Amrohavi have been introduced in detail. Surely Multan's region with a thousand years back ground of producing Persian Poetic and Prose works is considered one of important seats of Persian in the Sub-Continent of Pakistan and India. Before concluding, few prose works written in these regions have also been named.

Syed Murtaza Moosvi

دانش ۸۱ دانش

# 10 - Dost Mohammad Khan Kamil Yasrabi: A peep into his life and works

### Dr. Mir Ghazan Khattak

Dost Mohammad Khan Kamil Yasrabi (D. 1981 AD) was a Writer, Critic and Poet of three languages i.e Persian, Pushto and Urdu and was considered a prominent literary and Cultural figure of 20th Century A.D. He has left a number of research works both published and unpublished in Pushto, Urdu and Persian.

In Persian poetry he has a special inclination towards manqabat, patriotism and ghazal. He had postgraduation studies in the field of philosophy and law from Muslim University Aligarh and worked as a professional lawyer. But he also contributed in Sub-continent's Muslim Struggle for independence and in activities of Pushto Writers Society for long years. He had vast studies of poetic works of Persian, So much so, that it has a vast impact not only on his Persian but also on his Urdu and Pushto Poetry. In addition to a number of research articles, four books in Pushto, One in Urdu and also one in English have already been published. Sorrowly his collection of Persian and Urdu poetry titled Khomkhaneh-e-Yasrab and Collection of Pushto poetry has not been published till now.

# 11 - Vast Contribution of Poets and Writers of Multan in promotion of Persian Languages and Literature.

## Dr. Mohammad Bashir Anwar

At the outset Multan's ancient history has been narrated and termed it a city as old as Babol, Nainava and Yazd. Then

Culture had influenced them. Two Aryan Languages Sanskirat and Persian are two basic elements contributing in Pushto. A number of Persian proverbs are currently used in this language. Like Allama Iqbal who was instrumental in revival of Persian in the Sub-Continent, Khushhal Khan Khattak, Ashraf Hijri, Abdul Qadir Khattak have same role in N.W.F.P, by composing Persian poetry, by imitating great masters like Saadi, Khusrau and Hafiz. Even various forms of Persian poetry like ghazal, quatrains, masnavi and Qasida are composed in Pushto specially with Persian diction, vocabulary and similies.

# 9 - Persian Poetry of Khushhal Khan Khattak

Ali Komail Qizilbash

Khushhal Khan Khattak is considered most prominent poet of Pushto Language but he has also valuable Persian Poetry to his credit. His nom de plume in Pushto is Khushhal, but in Persian poetry in addition to Khushhal he also brings Kohi and Roohi as nom de plume. In his Persian poetry he followed the style of great masters like Hafiz, Saadi, Amir Khusrau, Jami, Faizi and Bedil. The same influence in poetry and thought of Persian Poets is also reflected in his Pushto Poetry. Inspite of limited volume of his Persian poetry, he has brought out new ideas and points, which are innovative and rare, for example; چشم ظاهر بین مردم, مردم چشم سراست عاتلان را در درون چشم، چشم دیگر است

عفوِ خدا ز جوم من و تو زیادت است «لا تستقطو از آیتِ قسراًن شسنیدهای »

دانش ۸۱ دانش ۸۱

Transoxiana a just ruler by the name of "Mordaas" had an ambitious son Zohhak who conspired and killed his father, to become ruler. Due to Satan's kissing his shoulders, two hungry serpants appeared there who demand brains of two young persons as food daily. Jamsheed's claim to godship had made the people disturbed. After Jamsheed's fall Zohhak was able to hold Iran's throne. Two Iranian youngmen by the name of Armayel and Garmayel came in the guise of chef. One night Zohhak has seen worst dream . Priest describes Fareedoon's revolt, who is a son of Aabteen, an Iranian freeman. Simultenously a blacksmith-petitioner, whose young Son was abducted by the officials, so that his brain be given to these serpants as food, due to Kaveh's influence among the people encourages him. But Kaveh holds spear by heralding his apron's leather, manifesting people's problems and plight and an indicator to the change of ruler. Fareedoon places order for special arms to kill Zohhak. He goes to prayer hall and Fareedoon hangs Zohhak to curse nail in history's cave. The day when Fareedoon captured Zohhak, people named it Mehrrooz or Mehrgaan. This old story has particularly been interpreted analytically in the field of public psychology of those times.

## 8 - The Influence of Persian on Pushto Language

Dr. Nusrat Jehan

Persian Language has such a vast impact on the people of Pakistan - India Sub-Continent that some times, It is felt that the language originally belonged to this land. People, whose mother tongue is Pushto due to their way of living, manners and 6 - Life and Services of Tipu Sultan: Last of the Muslim Rulers in South India.

#### Dr. Mohammad Mehdi Tavassoli

Tipu Sultan, Ruler of Mysore (Deccan) took reigns of Kingdom on passing away of his famous father - Sultan Hyder Ali. Tipu was a ardent freedom fighter and an able statesman in 18th Century A.D., when British Colonial Power started taking roots in the land and he tirelessly worked for driving British forces out exerting own military might and political wisdom. He appointed envoys in the Courts of Iran, Osmani and France. He held in high esteem Islamic thoughts and nationalistic traits. He loved literature and himself was a well cultured person. He had full command on Persian, Arabic, English and French languages, Inspite of his Islamic leanings, he had an enlightened outlook and had appointed Hindus, to large number of key posts including Prime Minister. The historians have widely praised his civil administration, military conquests and socail reforms. Tipu Sultan's library had a number of precious manuscripts, which were transferred to Britain and Calcutta after his martyrdom.

# 7 - Role of Kaveh-the Blacksmith- in Ferdausi's Shahnameh Narges Jaberi Nasab

In 4th Century A.H. rulers of Independent Samanid State in Khorasan and Transoxiana, used to keep scholars and Poets in high esteem. Hence Rudaki had termed "Bokhara" at Scholastic pedastal equal to Baghdad. Ferdausi's Shahnameh in last one thousand years had always been by the side of Iranians in their joys and sorrows. Contemporary to Jamsheed's rule, in

دانش ۸۱ دانش

But at the same time a number of Centres of Persian teaching, translation, editing, Compilation and printing of Persian texts came into being throughout the Sub-Continent, most prominent like Royal Asiatic Society of Bengal and Fort William College at Calcutta and establishment of Oriental College of Punjab University at Lahore, which has played a pivotal role in teaching of Oriental languages, including Persian. Launching of Navilkishore Printing Press at Lucknow and later on branches in many other cities resulted in printing of hundreds of prose and poetry works of Persian within a short span of time. Iranology and services rendered by prominent Iranologists of Pakistan during 20th Century have to be analysed in this backdrop. Life, scholastic stature and major works of 17 senior Iranologists has briefly been discussed in this paper . They are Mirza Khaleej Beg (D.1929) Prof. Dr. Sheikh Mohammed Iqbal (D.1945) Prof. Hafiz Mahmood Khan Sheerani (D.1946) Prof. Dr. Maulvi Mohammad.Shafi (D. 1963) Prof. Syed Wazir ul Hassan Abedi, Pir Hussam uddin Rashidi(D. 1982). Dr. Mohammad Bashir Hussain (D. 1983) Prof. Dr. Syed Mohammad Abdullah (D. 1986) Dr. Khawaja Abdul Hameed Irfani (D. 1990) Prof. Ferozuddin Raazi, Dr. Haromal Sadarangani (D. 1992), Prof. Mirza Maqbool Beg Badakhshani (D.1993), Prof.Dr. Mohammad Baqir (D. 1993), Dr. Mohammed Riaz (D. 1995) Dr. Syed Sibte Hasan Rizvi (D.1997), Prof. Dr. Ghulam Sarwar (D.1998), Prof. Dr. Sved Motiul Imam (D. 1999) in chronological order. A large number of living Iranologists have also been suitably referred and named.

amalgamated for the benefit of lovers of classical literature of Persian particularly with special taste for mystic poetry.

# 4 - Research and Literary Contribution of Prof. Dr. Abdul Shakoor Ahsan Dr. Qasim Saafi

Prof. Dr. Abdul Shakoor Ahsan, Prof. emiratus, Punjab University, Lahore, has wide contribution of teaching, research and studies of Persian Language and Literature during last six decades. He is considered Senior most living Persian Scholar at University level. He believes that creative guidance's real focus in scholastic, cultural, historical, social and religious spheres initiates from Iranian sources. Prof. Ahsan guages the deep influence of Islamic Iran's civilisation and culture on the Sub-Continent and makes sincere plea for wide spread studies of Iranology and relevent subjects. His research and literary works are available in Persian, English and Urdu and have been of immense importance in University and scholarly circles. For many years he was Professor and Chairman of Persian Deptt. at University Oriental College . Since his Superannuation , he continues to head Punjab University's Research Society of Pakistan, which brings out valuable books with research oriented substance.

# 5 - Iranology and Prominent Iranologists of Pakistan during 20th Century A.D.

### Syed Murtaza Moosvi

Persian Language lost its status as official language in the Sub-Continent in 19th Century A.D and was replaced by English.

دانش ۸۱ دانش

Travel to East, Roodalzeh, Sedarta and others and Iqbal both have widely expressed, similarities of thoughts in their various works. Their high ideals are based on love and affection. Both attach great importance to youths and their well being. Both of them reject a society of materialistic-cum- industrial backdrop but void of human values of high esteem. They uphold high spiritual standards devoid of any geographical considerations. Both are desirous of understanding and comprehending the set structures of power, governance, art, education and training, religious and social matters. Hence they can be considered founders of the post modernism.

# 3 - A Review and Criticism of Life, Divan, Masnaviat & Qasaid of Senaie Ghaznavi. Prof. Dr. Ghulam Sarwar

All the Scholars having good mastery over Maulana Rumi's poetry remember his famous couplet (translation).

Attar was face and Senaie his two eyes. We have come while following Senaie and Attar!

In the domain of Persian literature among mystic poets of repute most of the attention is being paid to Maulana - by writing books, dessertations, translations and by contributing articles. Some contribution is also made towards life and works of Attar in scholastic circles. But researchers have made very limited efforts to evaluate Senaie Ghaznavi's contribution to mystic literature. Whatever factors have been instrumental in it, we leave its analysis to some other time. Late Prof.Dr.Ghulam Sarwar (D.1998) had compiled this article in four parts dealing Senaie's Life, *Divan, Masnaviat and Qasaid*, which have been

## A GLIMPSE OF CONTENTS OF THIS ISSUE

# 1 - Manuscript of Treatise of "MOSHTIYEH" by Mir Syed Ali Hamadani. Ed.Dr.Neamatollah Iranzadeh

Ganjbaksh Library of Iran Pakistan Institute of Persian Studies has three manuscripts of Mir Syed Ali Hamadani's treatise titled "MOSHTIYEH" numbering 14092, 4409 and 5417. The learned Editor has discussed in detail the actual title of the treatise ,which has been recorded in various forms by different Cataloguers and Authors in their books. The most popular title has been "Mashiyyat". The present title has been analysed and suggested in line with Mir Syed Ali Hamadani's way for according titles to a large number of treatises written by him in Persian and Arabic . The first MSS (No 14092) has been treated as basic text and other two MSS have been compared and alternate words and vocabularies have been given in footnotes - although there are very brief differences - as A & B. The author has taken up additional research for explaining various terms, idioms and dictions not so common in use to facilitate the interested readers. "Danesh" had earlier published 3 treatises of Hamadani in Issue No 16. One in Issue No 17-18 and also 63-64 and two in Issue No 36.

### 2 - Iqbal and Hesse: Loveland's Mendicants.

Dr. M. Baqaie Makan

Herman Hesse, reputed German writer with works like

# NOTE

On the front page we are giving a resume' of the contents of the current issue of DANESH for the information of the English knowing Librarians, Cataloguers and particularly Research Scholars to enable them to get a brief knowledge of the subject of articles of their interest and subsequently get them translated by themselves - Editor.

# DANESH

Quarterly Journal

President & Editor-in-Chief: Dr. Neamatollah

Iranzadeh

Editor

Syed Murtaza Moosvi



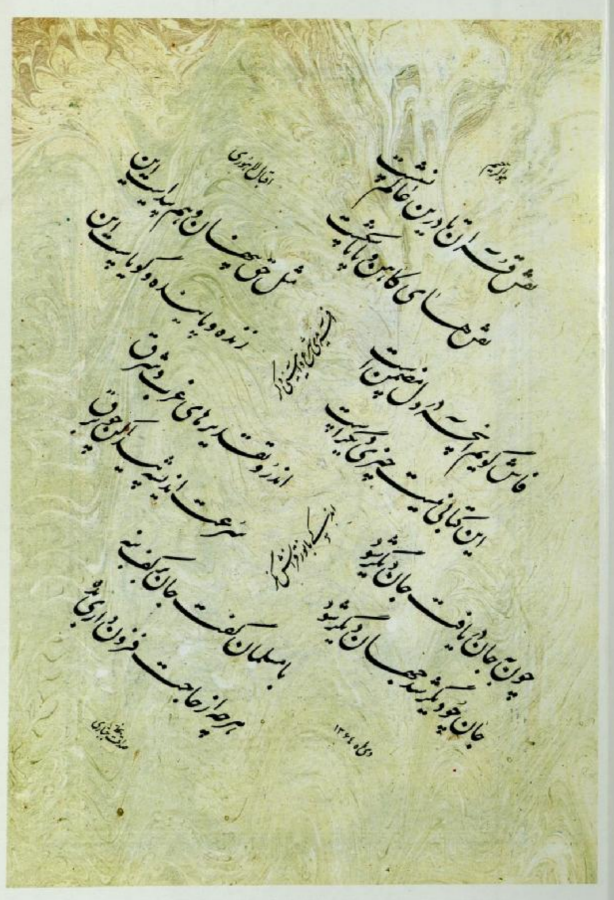
## Address:

IRAN PAKISTAN INSTITUTE OF PERSIAN STUDIES
House No.4, Street 47, Sector F-8/1
Islamabad 44000, PAKISTAN.

Ph: 2263191-92 Fax: 2263193

Email: daneshper@yahoo.com

daneshper@gmail.com



شعر علامه اقبال از جاوید نامه به خط آقای جباری خوشنویس معاصرایران

ISSN: 1018-1873 (International Centre - Paris)



# DANESH

Quarterly Journal

of the

IRAN PAKISTAN
INSTITUTE OF PERSIAN STUDIES.
ISLAMABAD

SUMMER 2005 (SERIAL No. 81)

A Collecton of Research articles

With background of Persian Language

and Literature and common cultural heritage of

Iran, Central Asia, Afghanistan and Indo-Pak Subcontinent