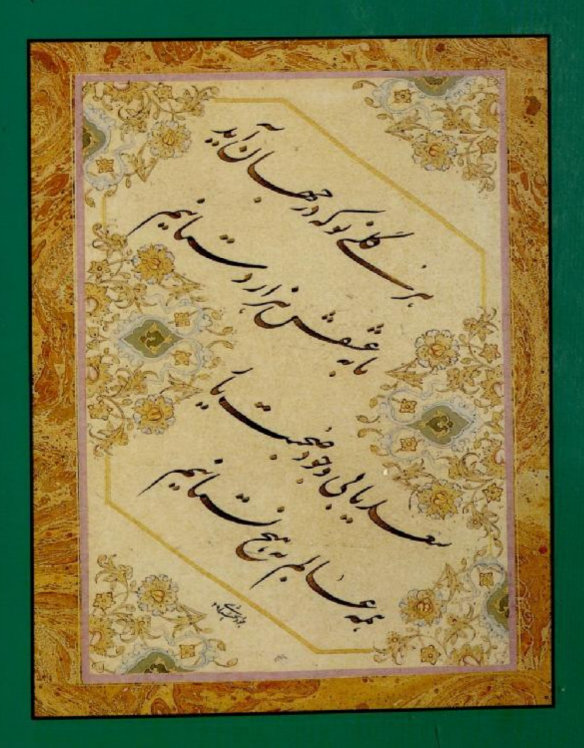


تاریخ نثر:تیر ۲۸۲۸هی] ژویه ۲۰۰۲م

# د الش

فصلنامه مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان



# گنجينهٔ دانـش



#### شمارهٔ ۲

#### ١ ـ قرآن : نسخهٔ خطى شماره ٣٢٢٩

کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان خط نسخ زیبا و نقاشی دندان موشی میان سطرها و لوح و سرلوح و جدول و کتیبه های دلاویز و سرجزوها وسرحزب ها شمسه های زیبا وگل و بو ته نگاری دلربا و رنگارنگ ، زیرنویس فارسی نستعلیق خفی خوش ، مکتب کشمیر. کتابت ۱۰۹۲ ه ق . کاتب متن قرآن : احمد ولد سید پیر محمد الحسینی ، کاتب زیرنویس فارسی: شاه محمد معین زنجانی ، کتابت زیرنویس : فارسی: شاه محمد معین زنجانی ، کتابت زیرنویس :

### ۲ ـ قرآن نسخهٔ خطی ۱۲۱۷

کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان خط بهار یا ترکستانی برگرفته از خط کوفی مغربی، جدول و کتیبه های سر سوره ها و سرجزوها با شمسه های دلاویز و روح افزا و گل و بوته های ونگارنگ و«الله» مطلا ونشان آیه ها شش ضلعی زرّین . اختلاف قراء سبعه و تفسیر مختصر در کنارهٔ صفحات به صورت شنگرف و لاجوردی وزرین ، کتابت قرن ۹ هق ، کاتب ندارد. مکتب (؟). صفحه ای از جزو آخر قرآن .



شمارهٔ ۱





تاریخ نشر:نیر ۱۳۸۲شی| ژوئیه ۲۰۱۳م

### فصلنامه مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان

| دکتر رضامصطفوی سبزواری | مدير مسؤول و سردبير:                          |
|------------------------|-----------------------------------------------|
| سید مرتضی موسوی        | مدير :                                        |
| دکتر محمد حسین تسبیحی  | ويراستار:                                     |
| محمد عباس بلتستاني     | حروفچين : ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| آرمی پریس (اسلامآباد)  | چاپخانه:                                      |

# باهمکاری شورای نویسندگان دانش

(به ترتیب حروف الفبا)

دگترتسبیحی، دگتر رضا مصطفوی سبزواری (استاد دانشگاه)،دگتر سید سراج الدین (دانشیار)،دگتر شبلی(استاد)، دگتر صغری بانو شگفته (استاد)، دگتر گوهر نوشاهی(استاد)،آقای سید مرتضی موسوی، دکترمهرنورمحمدخان(استاد)،دگترسید علیرضانقوی(استاد)

### روی جلد:

هـرگلی نـوګه در جهان آیـد مـا بـه عشـقش هـزار دستانیم سعدیـا بـی وجـود صحبت یار هـمه عـالم بـه هـیچ نستانیم پدیدآورنده: استاد جواد بختیاری «سعدی»



### يادآورى

\* فصلنامهٔ دانش ویژهٔ آثار و مقالات دربارهٔ فرهنگ و ادب فارسی و مشترکات تاریخی و فرهنگی ایران و شبه قاره و افغانستان و آسیای میانه است.

\* دانش کتآبهای منتشر شده در راستای اهداف خود را نیز معرفی میکند. برای این کار بایستی از هر کتاب دو نسخه به دفتر فصلنامه فرستاده شود.

« دانش در ویرایش نوشتارها و تغییر نام آنها آزاد است.

\* آثار رسیده، بازگر دانده نخواهد شد.

\* مقاله ها ضمن برخورداری از آیین نگارش فارسی، باید:

\_ماشین نویسی شده یا خوانا و یک روی کاغذ نوشته شده باشند.

\_ همراه چکیدهٔ مقاله به فارسی و انگلیسی و "پانوشته" و "کتابنامه" باشند.

\_ ترجيحاً همراه يك قطعه عكس جديد و واضح از مؤلف مقاله باشد.

# آثار و مقالات یس از تأیید شورای دانش در نوبت چاپ قرار میگیرند.

\* مسئولیت آراو دیدگاههای ابراز شده در مقالات، بر عهدهٔ نویسندگان

الله چاپ و انتشار مطالب دانش باآوردن نام ماخذ، آزاد است.

الله نشانی دانش:

مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان

خانة ٣، كوچه ٨، كوهستان رود، ايف ٨ / ٣، اسلام آباد، ١٠٥٥ - پاكستان

دورنویس: ۲۲۶۳۱۹۳ تلفن: ۲۲۶۳۱۹۱

Email: daneshper@yahoo.com

بهای هر شماره ۳۰۰ روپیه

# بسم الله الرحمن الرحيم

# فهرست مطالب

| ۵        |                                    | سخن دانش                                                  |
|----------|------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|          |                                    | ستن منتشر نشده                                            |
| م هروی ۹ | خواجه نظام الدين احمد بن محمد مقيم | • مقدمة نسخة خطى طبقات اكبرى                              |
|          | به کوشش دکتر محمد مهدی توسلی       | گزینشمی پیرامون تاریخ غزنویان                             |
|          |                                    | اندیشه و اندیشه مندان ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 44       | سید محمد مهدی جعفری                | <ul> <li>آفرینشهای هنری در نهج البلاغه</li> </ul>         |
| ۵۵       | دكتر عفّان سلجوق                   | • رابطهٔ خوشنویسی با عرفان و آگهی                         |
| ۶۱       | دكتر مهر النساء خان                | • پند و اندرز در شاهنامهٔ فردوسی                          |
| ٧١       | دکتر رضا مصطفوی سبزواری            | • ذکر جمیل سعدی در پاکستان                                |
| ٧٩       | دكتر محمد سليم اختر                | • سرسيد احمد خان :مدافع زبان فارسي                        |
| 1.1      | دکتر سعید بزرگ بیگدلی              | • یک شاعر و دو نگاه: ناطق مکرانی از                       |
|          |                                    | ديدگاه غالب و زيب مگسي                                    |
| 1.4      | سید مرتضی موسوی                    | • سهم تراجم آثار فارسي و اردو در                          |
|          |                                    | تنوير افكار                                               |
| 117-     | دکتر مریم خلیلی جهان تیغ           | • روایت در شعر نیما                                       |
| 171      | دکتر طاهره پروین اکرم              | • سخناني چند دربارهٔ اخلاق و بازتاب                       |
|          |                                    | آن در ادبیات فارسی                                        |
| 100      | دكتر محمد حسين تسبيحي              | • قطعات ماده تاريخ و صنعت ماده تاريخ                      |
|          | گی شبه قاره                        | کو یے و اهمیت آن در پیوندهای فرهنگ                        |

|       |                                               | ادب امروز ایران                                                                         |
|-------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|       | تهيه و تنظيم :                                | • بررسى ادبيات انقلاب                                                                   |
| 111   | دکتر محمد مهدی توسلی                          | اسلامي ايران                                                                            |
| 144   | سيميندخت وحيدي                                | • خونين شهر من                                                                          |
| 119   | مهدی خطیب                                     | • شهیدان جمله یاران حسینند رع،                                                          |
|       |                                               |                                                                                         |
|       |                                               | فارسی شبه قاره                                                                          |
| 194   | دكتر شفقت جهان ختك                            | • خوشحال خان مرد سلحشور                                                                 |
|       |                                               | و شاعر شيوا بيان                                                                        |
| 7.4   | دكتر سيد احسن الظفر                           | • نسخهٔ خطی تاریخ سعادت                                                                 |
|       |                                               |                                                                                         |
| 77    | *1*                                           | - شعر فارسی امروز شبه قاره                                                              |
|       |                                               | جوهر براهوئي ، جاويد آفاقي ، دكتر                                                       |
|       |                                               | دكتر معين نظامي، دكتر رئيس اح                                                           |
|       | اري، رضيه اكبر                                | صديق تأثير، پرفسور ولي الحق انص                                                         |
|       |                                               | المارة مميده                                                                            |
|       | 1 11 1: 4                                     | گزارش و پژوهش                                                                           |
| 777   |                                               | • روابط علمي و ادبي ميان ايران و شبه قاره<br>• گذارش سر ناره اي مار سر حال ارتباد       |
| 779   | سید مرتضی موسوی                               | <ul> <li>گزارش سمینارهای علمی و جلسات ادبی</li> <li>انجمن فارسی - اسلام آباد</li> </ul> |
|       |                                               | <ul> <li>معرفی ۳ پایان نامهٔ کارشناسی ارشد</li> </ul>                                   |
| 771   | دکتر محمد حسین تسبیحی<br>دکتر محمد سرفراز ظفر | <ul> <li>خاطرات دورهٔ دانش افزایی</li> </ul>                                            |
| 744   | دكتر محمد حسين تسبيحي                         | <ul> <li>معرفی انتشارات مرکز تحقیقات فارسی</li> </ul>                                   |
| 747   | دعر محمد حسين سبيحي                           | ایران و پاکستان (۱۰)                                                                    |
| 799   | دکتر تسبیحی                                   | • کتابها و نشریات تازه                                                                  |
| 10    | <del></del>                                   |                                                                                         |
|       |                                               | نامه ها                                                                                 |
| 791   | دفتر دانش                                     | • پاسخ به نامه ها                                                                       |
|       |                                               |                                                                                         |
| 1-8   | Abstracts of Contents in English              | چکیدهٔ مطالب به انگلیسی h                                                               |
|       |                                               |                                                                                         |
| A GII | mpse of Contents of this issue                | Syed Murtaza Moosvi                                                                     |

# سخن دانش

پیوندهای فرهنگی استوار دیرینه میان دو کشور برادر پاکستان و ایران و به تبع آن ار تباطهای بسیار نزدیک میان زبان اردو و فارسی ، ضرورت حضور و انتشار مجله ای را برای نمایاندن آن پیوندها تأیید می کند.

استواری درخت این پیوندها و همبستگیها، بیشتر از آن است که گمان رود با بادهای موسمی و زودگذر و وسوسه های شیطانی «و سمومی که بر طُرْف» این دو بوستان می گذرد، از جای کنده شود و یا حتی بشکند. زیرا بدان سان ریشه در اعماق زمین دوانیده که برای نابودی آن اگر هم چنین امکانی فراهم گردد، دست کم به اندازهٔ زمانیکه آن پیوندها در درازای تاریخ پای گرفته ، برای نابودیش زمان خواهد برد.

ما، در زیر به بعضی از این پیوندها و همبستگیهاکه میراث مشترک و همیشه جاوید هر دو کشور محسوب می گردد اشارت می کنیم:

\* حضور هزاران واژهٔ فارسی در زبانهای مختلف پاکستان و نیزگویشهای محلی آنجاکه گاه به حدود ۲۵ در صد در زبان اردو یعنی زبان ملی کشور عزیز پاکستان بالغ می گردد.

\* وجود آداب و رسوم مشترک در مراسم هر دو کشور ، تا بدانجاکه بی شک درمیان تمام کشورهای جهان بیشترین نزدیکی را به یکدیگر دارد.

\* رواج مکتبهای نقاشی و سبک مینیاتوری و معماری و دیگر هنرهای ایرانسی در

شبهقارهٔ پاک و هند در سراسر تاریخ گذشتهٔ دو کشور.

\* وجود کلمات و جملات و ضرب المثلهای زیاد فارسی ، صرف و نحو فارسی ، اوزان عروضی فارسی وغیره در زبان و ادب اردو و دیگر زبان های فرهنگی و ادبی پاکستان.

\* ظهور عارفان و شاعران بزرگ فارسی گوی پاکستانی که بسی شک تمحت تأثیر فرهنگ ایرانی و زبان فارسی تربیت بافته اند.

\* وجود سنگ نبشته ها و الواح و کتیبه ها و نقوش فارسی بر در و دیوار و اماکن عمومی و مساجد و معابد و امام باره های پاکستان.

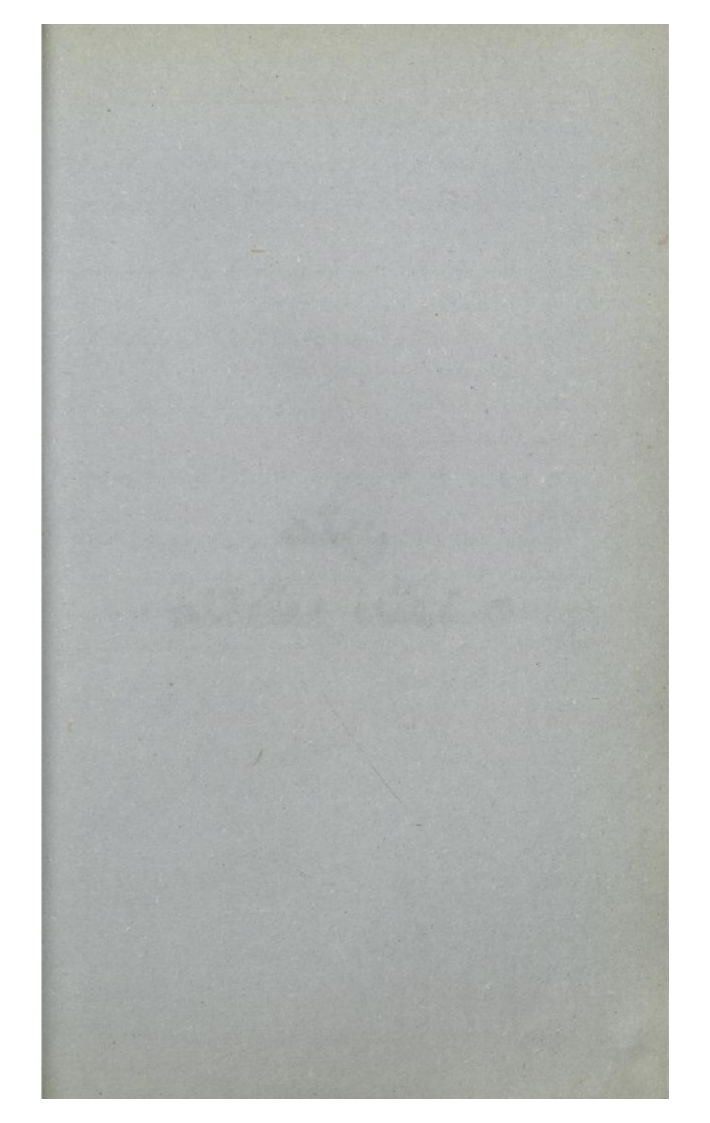
\* تشابه و همبستگی و گاه یکی بودن اشیای قدیمی موزه های هر دو کشور ، مثلاً موزهٔ تکسیلا با موزه های ایران .

\* وجود هزاران نسخهٔ خطی فارسی به جما مانده از روزگاران کهن در سراسر پاکستان.

امیدواریم انتشار مجلهٔ دانش بتواند با چاپ و نشر مقاله ها و اشعار پر محتوا در زمینهٔ گسترش معارف ادبی و متون ادب فارسی ، در استحکام پیوندهای دیرینهٔ فرهنگی میان دو کشور پاکستان و ایران مؤثّر باشد. و همچنین سبب گردد تا ضمناً در تقویت علم زبان شناسی زبان اردو و نیز تاریخ کشور پاکستان و نمایاندن فرهنگ و تمدن پر محتوای آن سرزمین پاکان قدمهای استواری بردارد. و چنین باد

دکتر رضا مصطفوی رایزن فرهنگی و سرپرست مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان فارسی ایران و پاکستان (استاد دانشگاه) تیر ماه ۱۳۸۲ (۲۰۰۳م) ـ اسلام آباد

# متن منتشر نشده



# مقدمهٔ نسخهٔ خطّی طبقات اکبری گزینشی پیرامون تاریخ غزنویان

### اشاره:

متن زیر در واقع مقدمهٔ نسخهٔ خطی طفات اکبری یا طفات اکبر شاهی ، تألیف تاریخنگار برجستهٔ تیموریان هند، خواجه نظام الدین احمد بن محمد مقیم الهبروی ، متوفی به سال ۱۰۰۳ هجری قمری است. این کتاب در ۱۰۰۱ هی موافق با لفظ ونظامی که از نام مؤلف اقتباس شده نوشته شده است. نسخهٔ مورد استفاده یکی از کهن ترین نسخه های موجود در کتابخانه های پاکستان است و به شماره ۴۳۷ / ۱۳۲۳ در کتابخانه دانشگاه پنجاب لاهور ثبت است. این نسخه دارای ۴۰۱ ورق می باشد و توسط کاتب مولانا شیخ فرید در تاریخ دهم صفر سال ۱۰۵۰ هجری قمری قلمی شده است. نسخهٔ عکسی آن نیز در کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان - اسلام آباد موجود است. این نسخه در حال حاضر توسط این مرکز در حال تصحیح انتقادی است. مقدمهٔ آن که در خصوص تاریخ غزنویان می باشد ، اختصاصاً برای این شمارهٔ فصلنامه مقدمه آن که در خصوص تاریخ غزنویان می باشد ، اختصاصاً برای این شمارهٔ فصلنامه آماده شده است.

مصحح برای اطمینان بیشتر در ضمن متن ، نسخهٔ اصل را یا دو نسخهٔ دیگر مقابله نموده است. ددانش »

### چکیده:

تاریخ غزنویان از زمان فرمانروایی امیر ناصر الدین سبکتگین ، یعنی از سال ۳۹۷ هجری آغاز و تا پایان حکومت خسرو ملک بن خسرو یعنی سال ۲ ۸۸ هجری ادامه یافت. این سلسله جمعاً دویست و پانزده سال در منطقه ای وسیع از محدودهٔ جغرافیایی قم و ساوه در ایران تا محدودهٔ هانسی در هند و از شمال خراسان تاریخی تا نواحی جنوبی پاکستان کنونی، بر این بخش از جهان حکومت کردند. در این مدت پانزده تن به حکومت رسیدند که معروفترین آنها محمود غزنوی و فرزندش امیر مسعود بودند.

### بسم الله الرحمن الرحيم

سپاس رفعت اساس پادشاه حقیقی را سزد که حل و عقد نظام عالم، و ضبط و ربط بنی آدم، در وجود عالی ورود فرمان روایان معدلت پیشه، و مملکت پیرایان نصفت اندیشه ودیعت نهاد؛ و استمرار واستحکام قوانین دین و دولت، در مآثر ٔ جلال و جمال، و لطف و قهر و رحمت و سیاست این طبقه عالی مکنون و مخزون ساخت. و درود عرش مسعود، بر قافله سالاران صراط مستقیم، که آبله پایان ظلمات ضلالت را به نورستان هدایت رهنمونی کردند، و به افاضهٔ انوار ربانی و اشاعهٔ اسرار الهی ،گم گشتگان بادیهٔ حیرت را به سر منزل مقصود رسانیدند؛ به تخصیص اکمل افراد کون و اتم ٔ مظاهر و ° تأیید وعون ، که گوهر عالبش نور ایزدی ، و عنصر گرامیش جوهر قدسی ست ؛ و آسمان و زمین ظل نور اوست ؛ و کون و مکان فرع ' ظهور او ؛ و بر پیروان شاهراه رضایش ، که قدم بر قدم او سلوک نموده به پیشگاه وصول پیوستند.

اما بعد عرض می دارد ، ذرهٔ بیمقدار نظام الدین احمد بن محمد مقیم الهروی، که از خانه زادان و اخلاص نژادان درگاه والای حضرت شاهنشاه اعظم، سلطان سلاطین عالم، ظل ظلیل مقید درگاه المطلق، مشید ارکان جهانستانی ، مؤسس قوانین جهانبانی ، خدیو جهان و جهانیان ، خداوند زمان و زمانیان، مؤسس قوانین جهانبانی ، ضاحب ملکات روحانی ، ملک گشای عظیم صولت ، مملکت آرای قوی دولت ، غضنفر بیشهٔ مغارک و مغازی ابو الفتح جلال الدین محمد اکبر بادشاه غازی، خلد الله ملکه و سلطانه، و اید موائد عدله و احسانه است ، که از صغر سن ، به موجب اشارهٔ پدر گرامی ، اشتغال به خواندن کتب تواریخ ، که هوش افزای ارباب استعداد و عبرت بخش اصحاب بصیرتست، تواریخ ، که هوش افزای ارباب استعداد و عبرت بخش اصحاب بصیرتست، می نمود ؛ و به مطالعهٔ احوال مسافران مرحلهٔ وجود که سیر معنویست ، زنگ زدای طبیعت می گشت ؛ و چون در سواد اعظم هندوستان ، که مملکتی ست وسیع مرکب از چند اقلیم، و مساحان بسیط غبرا چهار دانگ روی زمین گفته اند؛

۲ - ن: پيران بشر ۲ - ب: اۀ

۵ - در اصل: تدارد؛ ب: تدارد ۶ - ب: فروغ

٨ - ب و ن: جليل ٩ - مشيّد = استوار كننده

۱ - در اصل: تدارد

٢- ن: اهم

٧ - ب: نزادان؛ ن: نزادان

اكثر ازمنه و اوفات ، در هر ناحيهاي از آن مملكت فسيح افردي از افراد حكام استيلا يافته ، خود رابه سلطنت ملقب ساخته، فرمانروايي مي كرد، و سخن طرازان آن عصر در احوال دار و گیر فرمانروایی همان ناحیه ، تاریخها پرداخته یادگاری گذاشته اند؛ چنانچه تاریخ دهلی و تاریخ گجرات و تاریخ مالوه و تاریخ بنگاله و تاریخ سند؛ و همچنین تاریخ سایر اقطاع و اکناف ممالک هندوستان ، جدا جدا مرفوم صحايف بيان شده. و عجب تر آنكه تاريخ يك ناحيه هم كه جامع جميع احوال آن ناحيه باشد ، رقم زده هيچ يكي از متصديان مهم تاريخ نگشته. و مرکز هندوستان و پای تخت این ممالک که دار الملک دهلی است، در سرگذشت آن نیز، یک کتاب مجتمع تألیف نیافته. و چیزی که رقم اشتهار دارد طبقات ناصری است ، که منهاج از سلطان معزالدین غوری تا ناصرالدین بن شمس الدين نوشته ؛ و از آنجا تا سرگذشت سلطان فيروز، در تاريخ ضياء برني [= تاریخ فیروز شاهی ] تفصیل یافته؛ و از آن وقت تا امروز ، که اکثر اوقات در این ممالک هرج و مرج " بود و خلایق از ظلال سلطنت عظمی بی نصیب بودند ، جسته جسته تألیفات ناتمام بنظر این ذره ا در آمد ، و تاریخی که جامع احوال تمامى هندوستان [باشد]، استماع نيفتاده؛ و اكنون كه جميع اقطار و نواحى ممالک هندوستان به تیغ جهان گشای مضرت خلیفه الهی مفتوح گشته، و جميع كثرات بوحدت انجاميده، بسياري از مملكت غير هندوستان كه هيچ یکی از سلاطین عظام را میسر نشده داخل ممالک محروسه گشته - این هنوز از پرتو خورشید بختش لمعه ایست. امید که هفت اقلیم در سایهٔ لوای اقبال آن حضرت مهبط امن و امان گردد؛ به خاطر قاصر ۲ رسید که تاریخی که جامع و مشتمل بر تمامي احوال ممالك هندوستان به عبارتي واضح از زمان سبكتگين، كه سنة سبع و ستين و ثلثمائه [٣٤٧]، و ابتداء ظهور اسلام در بلاد هندوستان ست، تا سنه احدى و الف [١٠٠١]، موافق سى و هفتم سال الهي ،كه مبدأ آن از جلوس ابد قرين حضرت خليفه الهي ست ، طبقه طبقه مرقوم خامة صدق و سداد گرداند ؛ و خاتمهٔ هر طبقه را بفتح موکب عالى آن حضرت که عنوان رفعت

۳ - ب: هرج مرج ۶ - ب و ن: مصرع ندارند ۲ - ب: تدارد

۵ - ن: جهانبری

١ - ب: فصيح

۴ - ب و ن: ذرهٔ احقر ۷ - ب و ن: فاتر نامه مفاخرست، اتصال دهد ؛ آنگاه مجملی از جمیع فتوحات و واقعات و واردات حضرت خلیفه الهی که این مختصر برتابد ابجای خویش عرض نماید. و تفصیل این اجمال ، مفوض به کتاب عالی خطاب اکبر نامه است ، که افاضل پناه معارف و حقایق آگاه جامع کمالات صوری و معنوی، شیخ ابوالفضل علامی که دیباچهٔ مکارم و معالیست، بقلم بدایع رقم نگاشته صحایف ایام ساخته.

و تفصیل اسامی کتب تواریخ، که این تاریخ بر مجملی از جمیع آنها اشتمال دارد، اینست: تاریخ بمینی ، تاریخ زین الاخبار ، روضة الصفا، تاریخ تاج المآثر ، طبقات ناصری ، خزائن الفتوح ، تغلق نامه ، تاریخ فیروز شاهی از ضیاء برنی ، فتوحات فیروز شاهی ، تاریخ مبارک شاهی ، تاریخ فتوح السلاطین ، تاریخ محمود شاهی مندوی ، تاریخ محمود شاهی خرد منوی ، طبقات محمود شاهی گجراتی ، مآثر محمود شاهی گجراتی ، تاریخ محمدی ، تاریخ بهادر شاهی ، تاریخ بهمنی ، تاریخ با مناصری ، تاریخ بهمنی ، تاریخ میرزا حیدر ، تاریخ کشمیر ، تاریخ سند ، تاریخ بابری ، واقعات بابری ، تاریخ ابراهیم شاهی ، واقعات مشتاقی و واقعات جنت آشیانی ممایون پادشاه انار الله برهانه. و چون این تألیف مشتمل است بر طبقات جمیع فرمانروایان هندوستان و انتهای جمیع طبقات به طبقهٔ علیه حضرت خلافت فرمانروایان هندوستان و انتهای جمیع طبقات به طبقهٔ علیه حضرت خلافت پناهی است به طبقات اکبر شاهی موسوم شد. واز جمله اتفاقات حسنه ، آنکه لفظ نظامی (۱۰۰۱ هق) ، که مشعر بر انتساب نام مؤلف است، تاریخ این تألیف می شود. امید که این جریدهٔ سوانح غیبی موجب مزید آگاهی ارباب دانش شده می شود. امید که این جریدهٔ سوانح غیبی موجب مزید آگاهی ارباب دانش شده سعادت افزای و راقم گردد.

و بنای این کتاب بر یک مقدمه ونه طبقه و یک خاتمه نهاده شد. مقدمه: در بیان احوال غزنویان، از ابتداء سبکتگین از سنهٔ سبع و ستین و ثلثمائه [۳۶۷] تاسنهٔ اثنی و ثمانین و خمسمائه [۵۸۷]، دویست و پانزده سال پانزده نفر. طبقهٔ دهلی: از ابتدای زمان معزالدین غوری که بلاد دهلی را متصرف شده حکم گذاشت، تا زمان سعادت قرین حضرت خلیفهٔ الهی ، سی و شش نفر، از

۱ - ب: ترباید

٢ - ب: عرضه ٢ - ن: عاليجناب

۴ - در اصل: خورد

۵ - در اصل : ندارد، قياساً اضافه شد

۶ - در اصل : سعادت نزای

سنه اربع وسبعین و خمسمائه [۵۷۴]تا سنهٔ اثنی و الف هجری [۲۰۰۱]، چهار صد و چهل و هشت سال . طبقه دکن سی و شش نفر ، از ابتدای سنه ثمان و اربعین و سبعمائه [۷۴۸]تا سنهٔ اثنی و الف [۲۰۰۱]، دویست و پنجاه و چهار سال . طبقهٔ گجرات شانزده تن، مدت سلطنت ایشان از سنهٔ ثلث وتسعین و سبعمائه [۲۹۳]تا سنهٔ ثمانین و تسعمائه [۹۸۹]، یکصد و هشتاد و هفت سال ، شانزده تن . طبقه مالوه، دوازده تن، مدت یکصد و پنجاه و هشت سال، طبقهٔ بنگاله ، بیست و یک تن ، از سنهٔ احدی و اربعین و سبعمائه [۴۷۱]تا سنهٔ تسع و عشرین و تسعمائه [۹۲۹]، مدت یکصد و نود هشت سال. طبقه جونبور، پنج عشرین و تسعمائه [۹۲۹]، مدت یکصد و نود هشت سال. طبقه جونبور، پنج تن ، از سنه اربع و تسعین و ثمان مائه سبعمائه [۹۲۹] تا سنهٔ الف هجری [۲۰۰۱]، دویست و سبی و شش سال، طبقه سبعمائه [۹۲۷] تا سنهٔ الف هجری [۲۰۰۱]، دویست و سبی و شش سال، طبقه تسعین و تسعمائه [۹۲۷] تا سنهٔ اثنی و خمسین و ثمانمائه [۹۲۷] تا سنهٔ اثنی و ثمسین و ثمانمائه [۹۲۸] تا سنهٔ اثنی و ثلاثین و تسعمائه نفر، از سنهٔ اثنی و خمسین و ثمانمائه [۹۲۸] تا سنهٔ اثنی و ثمسیان مدت دویست و چهل و پنج سال؛ طبقهٔ ملتان، پنج نفر، از سنهٔ اثنی و خمسین و ثمانمائه [۹۲۸] تا سنهٔ اثنی و تسعمائه ایم در ذکر بعضی خصوصیات هندوستان.

متفرقه و مقدمه در ذکر غزنویان، سلطان ناصر الدین سبکتگین، [مدت سلطنت]بیست سال؛ یمین الدوله سلطان محمود، سی و پنج سال؛ محمد بن سلطان مجمود، پنج ماه؛ مسعود بن سلطان محمود، پانزده سال؛ مودود بین مسعود، نه سال؛ محمد بن مودود، پنج روز؛ علی بن مسعود، قریب یک ماه؛ عبدالرشید بن مسعود، چهار سال؛ فرخ زاد بن مسعود، شش سال؛ ابراهیم بن مسعود، سی سال؛ و به روایتی چهل و دو سال؛ مسعود بن ابراهیم، شانزده سال؛ ارسلان شاه بن مسعود، سه سال؛ بهرام شاه بن مسعود بن ابراهیم، سی و پنج سال؛ دسرو شاه بن بهرام شاه، هشت سال؛ خسرو ملک بن خسرو شاه، پست و هشت سال.

۱ - در اصل: بهرام شاه بن مسعود بن بهرام. نویسنده در صفحات بعدی مسعود بن ابراهیم آورده است ، که این درست است .

### ذكر امير ناصر الدين سبكتگين

او غلام ترک نژادست ' مملوک البتگین که او غلام امیر منصور بن نوح سامانی است. و در خدمت امیر منصور بن نوح به مرتبهٔ امیرالامرایی رسیده بود. امير ناصرالدين در ايام دولت امير منصور ، به همراهي ابو اسحاق بن الپتگين به بخارا رسیده در خدمت او بمرتبهٔ وکالت رسید. چون امیر ابواسحاق به نیابت امير منصور بحكومت غزني رسيد، مدار كارخانة سلطنت را به امير ناصر الدين گذاشته، در خدمتش استقلال تمام پیدا کرد. چون ابو اسحاق رخت اقامت به عالم دیگرکشید و ازو وارثی نماند، سپاهی و رعیت بر حکومت ناصرالدین رضا داده اختیار متابعت او نمودند. و او از روی استظهار بکار امارت پرداخته ، علم ملک ستانی برافراخت. و در سنه سبع وستین و ثلثمائه [۳۶۷]، طغان نامی که حكومت ولايت بُست باو متعلق بود ، از دست پايتوز تنامي كه بُست را متصرف شده طغان را بر آورده بود ، پیش امیر ناصر الدین آمده از او مدد خواست . و امیر ناصر الدين لشكر كشيده بُست را از تصرف پايتوز بيرون آورده، حوالة طغان نمود . و طغان پیشکش بسیار قبول کرده و عهد کرد می از جاده متابعت بیرون نرود، و چون به وعده وفا نكرد و نقض عهد ازو صادر شد، امير ناصر الدين بست را از تصرف او برآورده گماشتهٔ خود آنجا گذاشت. و چون قلعه قصدار ً در جوار مملكت او بود و حاكم آنجا دم استقلال ميزد ، امير ناصر الدين غافل بر سر او رفته او را دستگیر ساخت و درآخر او را در سلک نوکران منتظم ساخته، قضدار را در اقطاع او مقرر داشت. و از روى عزم ملوكانه به غزا و جهاد كمر بست ؛ و به طرف هندوستان مي تاخت ؛ و برده و غنيمت مي آورد ؛ و هر جاكه می گشاد بنای مسجد می گذاشت؛ و در خرابی ولایت راجه جیبال که در آن وقت فرمانروای مندوستان بود، می کوشید. جیپال از تاخت و خرابی که امیر ناصر الدين بر ولايت^ او مي آورد به تنگ آمده با لشكرهاي آراسته و فيلان كوه يبكر بر سر امير ناصرالدين رفت ؛ و امير ناصرالدين به استقبال شتافته ، در

۱ - ب: نزاد. ۲ - ب: حکومت

٣ - ب: پايتور؛ [خليل الله خليلي ؛ تاريخ غزنوبان ، كابل : ١٣٣٣، ص ٧ ، پاي توز].

۴ - ن: ندارد ۵ - ب: ندارد ۶ - در اصل: تضدار

۷ - ب و ن: رای ۸ - ب و ن: بولایت ۹ - ب و ن: او نیز

سرحد ولايت خود به جيپال رسيد ، و قتال صعب اتفاق افتاد. و امير محمود بن ناصرالدین درامعرکه داد جلادت و مردانگی داد ؛ و چون ۲ چند روز طرفین را در مقابله گذشت، گویند در آن نواحی چشمهای بود که اگر بحسب اتفاق از چرک و قارورات در آن چشمه افتادی، باد و برف و باران عظیم شدی؛ امیر محمود فرمودكه درآن چشمه قارورات انداختند؛ و باد و برف بسيار شد؛ و لشكر جيپال که به سرما عادت نداشتند، بستوه آمدند؛ و اسب و حیوان بسیار" تلف شد؛ جیپال از روی اضطرار در صلح زد و قرار یافت که پنجاه زنجیر فیل و مبلغی کثیر بخدمت امير ناصرالدين فرستد، و چند كس معتبر خود را بگروگذاشته چندكس معتمد " امير ناصرالدين را بجهت سپردن مال وفيل همراه بردكه اداي مال نمايد. چون بجای خود رسید نقض عهد نموده، گماشته های امیر ناصرالدین را به عوض مردم خود که در گرو گذاشته بود ، مقید ساخت . از شنیدن این خبر امیر ناصرالدين به عزم انتقام لشكر كشيد. جيپال نيز از راجه هاي هند مدد خواسته و قريب يك لك سوار و فيل بسيار جمع كرده، بمقابله شتافت؛ و در نواحي لمغان، فريقين را محاربه سخت اتفاق افتاد. و امير ناصرالدين بفتح و فبروزي اختصاص يافته ، غنيمت بسيار از برده و فيل و مال بدست آورد. جيبال گريخته به هند رفت و تالمغانات بتصرف امير ناصرالدين در آمده خطبه و سكه او رواج گرفت. و بعد ازین به کمک امیر نوح بن منصور سامانی رفته ، در خراسان و ماوراءالنهرا مصدر فتوحات شد. و در شعبان سنه سبع و ثمانين و ثلثمائة [٣٨٧]، داعى حق را أجابت لبيك گفت. ايام حكومت اوبيست سال بود.

# ذكر سلطان محمود سبكتگين

بعد از فوت سبکتگین، امیر اسمعیل که پسر بزرگ سبکتگین است ، قائم مقام شده خواست که امیر محمود را از میراث محروم سازد ؛ و امیر محمود برو غالب آمده جانشین پدر شد . و لشکر بجانب بلخ کشیده و خراسان را بتصرف در آورد. چون آن مُلک را از خس و خاشاک مخالفان صاف ساخت، و آوازهٔ

| ۳-ن: بسی         | ۲ - ب و ن: ندارد | ۱ - ب و ن: درين       |
|------------------|------------------|-----------------------|
| ۶ - ن: بغایات    | ۵ – ن: ملتان     | ۴ - ب و ن: معتبر      |
| ٩ - ب: ماورالنهر | ۸ – ن: ندارد     | ٧ - همة نسخه ها يكومك |

كوس دولتش به اطراف رسيد، خليفه بغداد القادر بالله عباسي، خلعتي بس فاخر ، که پیش از آن هیچ خلیفه به هیچ بادشاهی مانند آن نفرستاده بود، فرستاده، او را امين الملة و يمين الدوله لقب داد. سلطان در اواخر ذيقعده سنه تسعين و ثلثمائه [٣٩٠]، از بلخ به هرات رفت و از آنجا به سيستان رفته خلف بن احمد نام، حاكم آنجا را مطيع خود ساخته، به غزنين آمد و از غزنين به هندوستان متوجه شد. حصاری چند بگرفت و بازگشت و با ایلک خان خویشی كرد؛ و قرار يافت كه ماوراءالنهر ايلك خان را باشد، و وراي أن سلطان را؛ و در شوال سنه احدى و تسعين و ثلثمائه [٣٩١] باز از غزنين عزيمت هندوستان نموده، با ده هزار سوار بر پرشاور درآمد، و راجه جیپال با ده، دوازده هزار سوار، و پیاده بسیار ، و سیصد زنجیر فیل در برابر آمده معرکهٔ کارزار بیاراست ؛ و فريقين بايكديگر در آويخته داد مردانگي دادند؛ بالاخر سلطان محمود بفتح و فیروزی اختصاص یافت ؛ و راجه جیهال با پانزده نفر از پسر و برادران اسیر گشت؛ و پنجهزار کس از کفار در آن معرکه بقتل رسید؛ گویند که در گردن جیبال حمایل مرصع بود که آن را بزبان هندوی «مالا» گویند ؛ و مبصران قیمت آن را یکصد و هشناد هزار دینار کرده بودند ؛ و در گردن دیگر برادران او نیز حمایلهای و قیمتی یافتند؛ و این فتح روز شنبه هشتم محرم سنه اثنی و تسعین و ثلثمائه [٣٩٢] بود. از آنجا به قلعه «بهند» که جای بودن جیبال بود رفته آن ولايت را مسخر ساخت . و چون بهار شد به غزنين مراجعت نمود. و در محرم سنه ثلاث و تسعين و ثلثمائه [٣٩٣]باز به سيستان رفته و خلف را منقاد ساخته به غزنین آورد و باز عزیمت هند نموده قصد بهاتیه مرد او از نواحی ملتان گذشته، در ظاهر بهاتیه فرود آمد و بحیرا راجه آنجا از بس که بکثرت سیاه و فيلان و متانت قلعه مغرور بود لشكر خود را بمقابله سلطان گذاشته، خود با چندی برکنار آب سند رفت ؛ و سلطان این معنی را در یافته جمعی را بر سر او فرستاد ؛ و چون فوج سلطان او را بگرد اگرفتند، او خنجر بر خود زده هلاک شد، و سرش را نزد سلطان آوردند؛ سلطان تيغ بي دريغ بر متابعان او رانده، خلق كثير

٣ - ن: نهده

۲ - در اصل: حمایلی

۱ - ن: ملک خان ۴ - ن: خلق

۶ – ن:ندارد

۵ - ن: بهاریته

۷ - در اصل: گرد

را بقتل آورده، غنیمت بسیار از برده و فیل و نفایس هندوستان به دست آورده، به غزنین رفت. از جمله غنائم دویست و هشتاد فیل بود.

گویند که چون حاکم ملتان داود بن نصر از ملاحده بود، سلطان را حمیت دین بر آن داشت که او را نیز تأدیب نماید؛ پس به عزیمت ملتان سواری فرمود. از ملاحظه آنکه او آگاه نشود، براه مخالف روان شد؛ و آنندپال بن جیپال که بر سر راه بود در مقام ممانعت اشد]؛ و سلطان لشکر را به جنگ و نهیب و غارت امر کرد. آنندپال هزیمت خورده به کوههای کشمیر گریخت و سلطان براه هند به ملتان رسید؛ و هفت روز ملتان را محاصره نمود. حاکم ملتان هرساله بیست هزار درم قبول نموده ، اجرای احکام شرعی را تعهد کرده توبه و بازگشت نمود ؛ و سلطان براین قرار صلح نموده به غزنین بازگشت ؛ و این در سنه سته و تسعین و شدما شده اید الشمائه [۳۹۶] بود.

و سلطان در سنه سبع و تسعین و ثلثمائه [۳۹۷] بکارزار ترکان اشتغال داشت، چنانچه درکتب مبسوط مذکور است. و چون در ربیع الاخر سنه ثمان و تسعین و ثلثمائه [۳۹۸] بفتح و فیروزی از آن کارزار فراغت یافت، خبر رسید که سوکپال نبیسهٔ راجه سند ، که در دست ابو علی سیمجوری اسیر افتاده، اسلام آورده بود، راه ارتداد پیش گرفته، فرار نمود، سلطان محمود او را تعقیب نموده، بدست آورده، محبوس ساخت تا در آن حبس درگذشت.

و سلطان محمود در سنه تسع و تسعین و ثلثمائه [۳۹۹] دیگر بار، به هندوستان آمد و با آنندپال کارزار نموده، او را هزیمت داد. و سی زنجیر فیل و غنیمت بسیار به دست آورد. و از آنجا به قلعه «بهیم نگر» رفته، آن قلعه را محاصره نمود. اهل قلعه امان خواسته در باز کردند و سلطان با معدودی از خاصان به قلعه در آمده از خزائن زر و سیم و الماس و آنچه از زمان بهیم انهاده بودند گرفته مراجعت کرد و فرمود که چند تخت طلا و نقره بر درگاه او نهاده آن همه اموال را در میدان وسیع ریختند تا سپاه و رحیت از تفرج آن حیران شوند و این واقعه در اوائل اربعمائه [۰۰۹]بود.

١ - در اصل: مخالفت

۲ - ب و ن: مسطور ۳ - ب: نبيره

٢ - ب و ن: هند

۵ - ب : سمجوری ؛ در اصل: سمخوری

۶ - در اصل: تعاقب

سلطان غازی باز در سنه احدی و اربعمائه [۱۰۴]، از غزنین قصد ملتان نموده، آنچه از ولایت ملتان مانده بود، بتمامی متصرف شده قرامطه و ملاحده که آنجا بودند، اکثری را بکشت، و دست ببرید و بعضی را به قلعه ها بند کرد، تا آنجا بمردند. و دراین سال، داوود بن نصر را به غزنین برد، و به قلعهٔ "غورک" فرستاده محبوس داشت تا همانجا مرگ یافت. و چون [خبر] به سلطان رسید که تانیسرا [=تهانیسر] نام در هند شهریست و بتخانه بزرگ آنجاست و در آن بتخانه بتی است که نام آن "چکر سوم" است و اهل هند" آن را می پرستند، سلطان به عزیمت جهاد لشکرها جمع آورده، در سنه اثنی و اربعمائه [۲۰۲] متوجه تهانیسر شد. نرو جیپال چون از این حال خبر یافت، ایلچی فرستاده پیغام داد که اگر سلطان از این عزم باز گردد، پنجاه فیل پیشکش فرستم؛ سلطان بدان التفات نموده " چون به تهانیسر رسید، شهر را خالی دید؛ لشکریان آنچه یافته غارت کرده، و بتها شکسته و بت چکر سوم را به غزنین بردند؛ سلطان فرمود که آن بت کرده، و بتها شکسته و بت چکر سوم را به غزنین بردند؛ سلطان فرمود که آن بت

و سلطان در سنه ثلاث و اربعمائه [۴۰۳] فتح غرجستان نموده ، شار یعنی و حاکم آن دیار راگرفته آورد. و در آخر این سال ابو الفوارس بن بهاؤالدوله ، از تسلط برادران پناه به سلطان محمود آورد. سلطان نامه ها نوشت تا میان ایشان صلح افتاده، و هم در آن سال رسول عزیز مصر، که او را بهارلی گفتندی ، رسید ؛ علما و فقها به سلطان گفتند که این رسول بر مذهب باطنیان است ؛ سلطان او را تشهیر فرموده اخراج کرد.

و در سنه اربع و اربعمائه [۴۰۴] سلطان لشکر بر سر قلعه «نندنه»، که در کوه بال تانهه است، کشیده نرو جیپال مردان کاری بمحافظت قلعه گذاشته ، خود به درّهٔ کشمیر در آمد. سلطان به نندنه رسیده، قلعه را درمیان گرفته شروع در نقب و سایر ادوات و اسباب قلعه گیری نمود ؛ اهل قلعه امان گرفته قلعه را

٨ - ب: بالتاتهمه ؛ ن: بالتانه

تهران: ۱۳۸۰، ص ۴۵۹] ۷ - ب و ن: قرامطه

١ - ن: تهانسر ٢ - ن: جگر سوم ٣ - ب: نداره

۴ - در اصل: تانموده

۵ - ب و ن: ندارد؛ [محمد بن ابی نصر شار حاکم فرجستان .برای اطلاع بیشتر ر.ک.به: کلیفورد ادموند باسورث؛ تاریخ غزنویان، ج ۱، ترجمه حسن انوشه، امیرکبیر، تهران: ۱۳۶۲، ص ۴۵]
 ۶ - ب و ن: مهارتی [برای اطلاع بیشتر ر.ک.به: رضا شعبانی؛ مروری کوتاه بر ناریخ ایران، سخن،

دادند؛ سلطان محمود با تنی چند از نزدیکان خود به قلعه در آمده ، اسباب و اموال که آنجا بود همه را برداشت ؛ و سارغ را بکوتوالی آنجا تعیین نموده رو به در مختمیر، که نرو جیپال آنجا بود، نهاد ؛ نرو جیپال از آنجا نیز گریخت؛ و سلطان به آن در ه در آمده غنیمت بسیار از برده و زر بدست آورد و بسیار از کفار را به دین اسلام در آورده ؛ شعار اسلام نهاده به غزنین آمد . و باز در سنه سته و اربعمائه [۴۰۶] رو به کشمیر آورد و حصار «لوه کوت» را ، که برفعت و متانت مشهور بود ، محاصره کرد ، و چون مدتی براین گذشت ، و بنیاد و برف و شدت سرما شد ، و مدد و کمک کشمیریان رسید ؛ سلطان ترک محاصره داده در ایام بهار به غزنین رفت .

و همدرین سال ابوالعباس بن مأمون خوارزم شاه از خوارزم نامهای به سلطان محمود نوشته ، خواهر او را خواست. سلطان محمود اجابت كرده، خواهر را به خوارزم فرستاد. و در سنه سبع و اربعمائه [۴۰۷] جمعي از اوباش هجوم نموده بر سر خوارزم شاه آمده، او راکشتند؛ سلطان از غزنین به بلخ آمد، و از آنجا قصد خوارزم نمود. چون به حصر بند رسید، که سرحد خوارزم است، محمد بن ابراهیم طائی را مقدمه لشكر اعتبار كرده، پیشتر فرستاد؛ و وقتی كه ایشان منزل گرفتند و بنماز بامداد مشغول گشتند، خمار تاش که سپهسالار خوارزمیان بود، از کمینگاه برآمده، برایشان تاخت، و جمعی کثیر را بقتل آورده، آن جمعیت را متفرق ساخت. چون این خبر به سلطان رسید، فوجی عظیم از غلامان خاصه خود را بتعاقب او تعيين فرموده و ايشان بدنبال او رفته ، او را دستگیر کرده، نزد سلطان آوردند. چون سلطان به قبلعه «هزار اسپ» رسید، لشكر خوارزم به جمعيت و استعداد هرچه تمامتر در مقابل آمدند و جنگ عظيم در پیوست؛ آخر شکست بر لشکر خوارزم افتاد و الپتگین بخاری که سپهسالار ایشان بود، اسیرگشت. سلطان با لشکر خود رو به خوارزم آورده، اول قاتلان ابو العباس را بقصاص رسانيد و امير حاجب خود التونتاش واخطاب خوارزم شاهی داده، ولایت خوارزم و گرگنج ارزانی داشت، و از آنجا به ولایت بلخ

۱ - ب و ن: تن ۲ - ن: کوه کوت ۳ - ب و ن: باد

٢ - ب و ن: خمار تاس ۵ - ن: النوبتاس

۶ - ب : ارگنج؛ [برای اطلاع بیشتر ر.ک.به :باسورث، همانجا، ص ۵۳].

آمده ایالت هرات را به پسر خود امیر مسعود داد و ابوسهل محمد بن حسین زوزنی ارا وکیل او ساخته، همراه فرستاد و ولایت گرگان را به میر محمد داده، ابوبکر قهستانی را باو همراه کرد.

و در سنه تسع و اربعمائه [۴۰۹] سلطان محمود بعزیمت تسخیر ولایت قنوج لشکر کشید، و از هفت آب هولناک گذشته، چون بسرحد قنوج رسید، کوره نام حاکم آنجا اطاعت نموده، امان خواسته پیشکش داد. و سلطان از آنجا به قلعهٔ «پرنه» رسید، و حاکم آن قلعه هردت نام، قلعه را به قوم و خویشان خود سپرده، خود بگوشهای و رفت. اهل قلعه تاب مقاومت نیاورده، هزار بار هزار درهم، که دولک و پنجاه هزار روپیه باشد، و سی زنجیر فیل پیشکش گذرانیده، امان یافتند. و سلطان از آنجا به قلعه «مهاون»، که بر کنار جون واقع است، آمد. رای آن قلعه کلچندر نام بر فیل سوار شده، خواست که از آب گذشته، فرار نماید؛ لشکریان سلطان تعاقب نموده، چون باو رسیدند، خود و را به خنجر ملاک ساخت.

#### بيت

زیستن چون بکام خصم بود مردن از زیستن بسی بهتر و قلعه مفتوح گشته هشتاد و پنج فیل و غنیمت بی نهایت به دست لشکر اسلام افتاد و از آنجا به شهر متوره ' رسیدند. و این متوره شهریست بزرگ، مشتمل به بتخانه های عظیم، و مولد کشن بن باس دیو است که هندوان او را محل حلول واجب تعالی دانند. القصه، چون سلطان به این شهر رسید، هیچکس بجنگ پیش نیامد، و لشکر سلطان تمام آن شهر را غارت کرده بتخانه ها را سوختند و اموال بی نهایت به دست آوردند. و یک بت زرین رابفرموده سلطان شکستند؛ که وزن آن نود و هشت هزار و سی صد منقال زر پخته بود؛ یک پارهٔ یاقوت کحلی یافتند که وزن آن مهار صد و اینجاه مثقال بود. گویند، چند رای که از کحلی یافتند که وزن آن مهار صد و اینجاه مثقال بود. گویند، چند رای که از

۱ - ن: ابوسیل محمد بن حسین روزنی ؛ [ برای اطلاع بیشتر ر. ک.به: علی بن زید بیهقی؛ تاریخ ببهق، چاپ تهران: ۱۳۱۷، ص ۱۷۹ و شعبانی، همانجا، ص ۴۵۹]

۲ - ب: پرن ؛ ن: برنه ؛ [ خلیلی، همانجا ، ص ۷۰: برنه] ۳ - ن: ثدارد

۴ - ب : بگوشهٔ ۵ - ب و ن: او خود ۶ - ن: منوره

٧ - ب: او ٩ - ب: ندارد

را به بهای گران خریداری می کرد؛ میسر نشده بود. بحسب اتفاق در وقت مراجعت از سفر قنوج، آن فیل در شبی بی فیلبان از فیلان گریخته، بسراپردهٔ سلطان قریب رسید و سلطان آن را بدست آورده، خوشحالیها کرده، خداداد نام نهاد. و چون به غزنین رسید، غنایم سفر قنوج را شمار کردند، بیست داند یا هزار هزار درم آمد، و پنجاه و سه هزار برده، و سیصد و پنجاه داند فیل بود.

ومرویست که چون سلطان محمود شنید که نندا نام راجه، رای قنوج را بواسطه آنکه سلطان محمود را اطاعت و انقياد نموده بود، بقتل رسانيده؛ سلطان بر استيصال نندا عزيمت مصمم ساخته، در سنه عشر و اربعمائه [۴۱٠] متوجه هندوستان شد. و چون به آب جون رسید، نرو مجیپال که چند مرتبه از لشكر سلطان گريخته بود، به امداد و اعانت نندا، در برابر سلطان آمده لشكرگاه ساخت؛ و چون آب عميق درميان بود، بي حكم سلطان كسى از آب نمي گذشت. اتفافاً شصت نفر غلام خاصهٔ سلطان بیک بار از آب گذشته، تمام لشکر نرو جیپال را درهم آورده شکستند. نرو جیپال با تنی ٔ چند از کفار بدر رفت؛ و غلامان پیش سلطان نیامده قصد شهر باری ۷که در آن نواحی بود و قریب آگره است مكردند؛ شهر را خالى يافته غارت و تاراج نموده، بتخانه ها وأبرانداختند. سلطان از آنجا روی به ولایت نندا آورد؛ نندا مستعد قتال گشته لشکر عظیم گرد آورد. گویند سی وشش هزار سوار و صد و چهل و پنج هزار پیاده و سیصد وچهل زنجیر افیل در لشکر او بود. چون سلطان در برابر او نزول نمود ، اول رسول پیش او فرستاده او را به اطاعت و اسلام دعوت نمود، ننداگردن از انقیاد تافته بجنگ قرار داد. بعد از آن سلطان بر بلندی بر آمد، تا لشکر نندا را بچشم قیاس در نظر آرد؛ کثرت لشکر او را معاینه کرده از آمدن پشیمان شد؛ و جبین نیاز بر زمین خضوع و خشوع نهاده، از حضرت بی نیاز فتح و ظفر خواست. و چون شب اندر آمد خوفی عظیم در خاطر نندا راه یافته، تمام اسباب و آلات بجا

| ۳ - ب: ندارد | ۲ - ب: او    | ۱ - ب: راجهای   |
|--------------|--------------|-----------------|
| ۶-ب: تن      | ٥ - ن:نزد    | ۴ - ب: او       |
| ٩ - بتخانها  | ۸ - ب: تداره | ٧ - ب و ن:ندارد |

۱۰ - ب و ن:تدارد

گذاشته با مخصوصان راه فرار پیش گرفت.

روز دیگر سلطان برین معنی اطلاع یافته، سوار شده، کمینگاه ها را نیک جسته پی لشکر او را ملاحظه کرد و چون از مکر و غدر او خاطر جمع شد، دست بغارت و تاراج دراز کرده، عالم عالم غنیمت بدست لشکر اسلام افتاد. اتفاقاً در بیشه پانصد و هشتاد زنجیر فیل از فیلان لشکر نندا یافتند؛ به غنیمت گرفتند. و سلطان با ظفر و اقبال مراجعت نموده به غزنین رفت.

در همین ایام خبر رسید که قیرات و نور دو درّه است که اهل آن همه کافرند و جاهای محکم دارند. سلطان به احضار لشکرها فرمان داده از قسم آهنگر و درودگر و سنگ بر " جمعی کثیر همراه گرفته رو به آن دیار نهاد. و چون نزدیک به آن موضع رسید، اول قصد قیرات کردند ؛ قیرات جائیست سرد سیر و میوه بسیار دارد و مردم آن شیر می پرستند. حاکم آن بیشه اطاعت نموده اسلام آورد ؛ سایر مردم آن دیار نیز به سعادت اسلام رسیدند. و حاجب علی این الب ارسلان را به تسخیر نور نامزد فرمود. او رفته آن دیار را فتح کرده قلعه بنا نهاد، و علی بن قدر جوق را به کو توالی آن قلعه نصب نموده گذاشت. و در آن دیار نیز السلام] به طوع یاکره آشکارا شد. و در سنه اثنی عشر و اربعمائه [۴۱۲] قصد کشمیر نمود و لوه کوت را محاصره کرده \* مدت یکماه آنجا اقامت نمود. و چون بواسطه استحکام و ارتفاع آن قلعه دست به تسخیر آن نرسید؛ از آنجا برآمده به جانب لاهور و باکره روان شد. لشکر در آن کوه پایه ها \* بغارت و تاراج پراکنده شد؛ و غنیمت از حد حصر زیاده بتصرف لشکر اسلام افتاد. و در اول بهار با ظفر و اقبال به غزنین مراجعت نمود.

و در سنهٔ ثلاث وعشر واربعمائه [۴۱۳] باز قصد ولایت ننداکرده، چون به قلعهٔ «گوالبار» رسید، آن قلعه را محاصره کرد. چون چهار روزگذشت، حاکم آن قلعه رسولان فرستاده، سی و پنج زنجیر فیل قبول "نموده، امان طلبید؟ سلطان این صلح را"از او پذیرفته، متوجه قلعه «کلنجر»، که در بلاد هند بمثابت"

| ۲ - ب : ندارد | ۱ - ب: ازین                      |
|---------------|----------------------------------|
| ۵-ب ون: صاحب  | ۴ - ب و ن: شهر می پرستند         |
| ۸ - ب: ندارد  | ۷ - ن: پاکيز،                    |
| ۱۱ - ب: تدارد | ۱۰ – ب و ن: پیشکش                |
|               | ۵ - ب و ن: صاحب<br>۸ - ب : ندارد |

و استحکام مثل ندارد لوای توجه برافراخته [آن قلعه را] محاصره نمود، و چون مدتی بدین منوال گذشت، نندا حاکم آن قلعه سیصد فیل پیشکش نموده، زنهار خواست و چون این فیلان را بی فیلبانان از اندرون قلعه سر دادند، سلطان فرمود تا ترکان فیلان را گرفته سوار شدند. اهل قلعه از نظارهٔ آن تعجب نموده از ترکان عبرت گرفتند؛ و نندا شعری به زبان هندی در مدح سلطان گفته فرستاد. سلطان آن شعر را بر فصحای هند و دیگر شعرا که در ملازمت بودند، خواند؛ همه تحسین نمودند. سلطان به آن مباهات نموده منشور حکومت پانزده قلعه را با تحف دیگر در وجه صله باو فرستاد. نندا نیز مال و جواهر بی نهایت، در عوض بخدمت سلطان ارسال نمود و سلطان از آنجا منصور و مظفر به غزنین مراجعت کرد. "

و در سنهٔ اربع عشر و اربعمائه [۴۱۴] سلطان عرض لشکر خود، ورای لشکری که در اطراف ولایت بودند، گرفت. پنجاه و چهار هزار سوار و هزار و سیصد [زنجیر] فیل به قلم در آمد.

و در سنهٔ خمس عشر و اربعمائه [۴۱۵] به بلخ آمد؛ در این وقت مردم ماوراءالنهر از علی تگین تظلم نمودند. سلطان به عزیمت دفع او از جیحون گذشت، و سرداران ماوراءالنهر یک یک به استقبال شتافته، فراخور حالت خود پیشکش گذراندند، و یوسف قدرخان، که بادشاه تمام ترکستان بود، به استقبال آمده، از راه محبت و دوستی با سلطان ملاقات نمود؛ سلطان از آمدن او خوش حال شد؛ مو و جشنها آراست؛ و به یکدیگر هدیه ها و سوغاتها دادند. و سلطان از نفائس هندوستان و جواهرآبدار و فیلان کوه پیکر گذرانیده، به صلح و رضا از یکدیگر جداشدند و علی تگین خبر دار شده گریخت و سلطان کسان را به یکدیگر جداشدند و علی تگین خبر دار شده گریخت و سلطان کسان را به تعاقب او تعیین کرد تا او را گرفته آوردند، [و سلطان او را] مقید ساخته به قلعهای از بقاع هندوستان فرستاد؛ و از آنجا مراجعت نموده به غزنین آمد و زمستان گذرانید.

و به مفتضای عادت خویش بازلشکر به جانب هندوستان به قصد تسخیر

| ٣-ب:برين           | ۲ - ب و ن: ندارد     | ١ - ب: مثال      |
|--------------------|----------------------|------------------|
| ۶ - ب ون: عرض کرده | ۵ - در اصل: جست      | ۴ - ب و ن: تدارد |
| ۹ – ب: بقلعه       | ۸ - ب: خوشحالیها کرد | ۷ - ب و ن: رفت   |

سومنات کشید؛ و این سومنات شهریست بزرگ، بر ساحل دریای محیط و معبد براهمه است؛ و بتان زرین در آن بتخانه بسیار بود، و بت بزرگتر را منات نامند. در تواریخ بنظر رسیده، که در زمان ظهور حضرت ختمی پناه صلی الله علیه [و آله] و سلم، این بت را از خانه کعبه بر آورده اینجا آورده بودند. اما از کتب سلف براهمه معلوم می شود، که چنین نیست ، و این بت از زمان کشن، که چهار هزار سال می شود، معبود براهمه است و بقول براهمه، کشن آنجا نصب نموده [است]."

القصه چون سلطان به شهر نهر واله پتن گجرات و رسید، شهر را خالی دید، فرمود تا غله برداشتند و راه سومنات پیش گرفتند. چون به سومنات رسیدند، اهل آنجا [در] قلعه را بر روی [لشکریان] سلطان کشیدند؛ و بعد از جنگ و تردد بسیار قلعه مفتوح گشته، لوازم غارت و تاراج بعمل آمد، و خلق کثیر قتیل و اسیر شد؛ و بتخانه را شکسته از بیخ بر کندند؛ و سنگ سومنات را پارچه پارچه کرده؛ پارهای به غزنین برده و در مسجد جامع گذاشتند و سالها آن سنگ آنجا بود.

سلطان از آنجا لوای مراجعت برافراخته؛ بواسطه آنکه پردیو نام راجه عظیم الشان از راجههای هندوستان در سر راه بو د؛ و سلطان بمقتضای وقت جنگ او را صلاح ندیده، براه سند متوجه ملتان شد. در این راه، در بعضی جاها از کم آبی و در بعضی محال از بی علفی؛ محنت تمام به حال لشکریان رسید؛ و به مشقت و محنت بسیار در سنه سبع عشر واربعمایه [۲۱۷] به غزنین آمد.

در این سال القادر بالله نامه به سلطان محمود نوشته لوای خراسان و هندوستان و نیمروز و خوارزم فرستاد؛ و سلطان را و فرزندان و برادران [او] را در آن نامه لقبها نهاد. سلطان را کهف الدولة و الاسلام، امیر مسعود را شهاب الدوله و جمال الملة، امیر محمد را جلال الدوله و جمال الملة و امیر یوسف را عضد الدوله و مؤید الملة و نوشت که هرکه را تو ولیعهد خود گردانی، ما نیز آنکس را قبول داریم؛ و این نامه در بلخ به سلطان رسید. در این سال [سلطان] به عزیمت مالش دادن جتانی، که در وقت مراجعت از سومنات به لشکر سلطان

۱ - ن: ندارد ۲ - همه نسخه ها: نه چنین ست ۳ - ب: ندارد

۴ - ب و ن: تدارد ۵ - ب و ن: پاره پاره ۶ - ب: تدارد

۷ – ن: پرم دیو؛ [خلیلی،همانجا، ص ۹۹: پرم دیو] ۸ – ب و ن: ندارد

بی ادبیها کرده انواع آزار رسانیده بودند، لشکر عظیم بجانب ملتان کشید!: و چون به ملتان رسید، فرمود تا هزار و چهار صد کشتی ساختند؛ و بر هر کشتی سه شاخ آهنی در کمال قوت و حدت مضبوط پرداختند؛ یکی بر پیشانی کشتی و دو دیگر بر دو پهلوی او ؛ چنانچه هرچه مقابل این شاخها آمدی خورد بشکستی و معدوم گشتی؛ و این همه کشتیها را در آب جیحون انداخته، در هر کشتی بیست نفر با تیر و کمان و قاروه نفت انشانده رو به استیصال جتان آورد؛ و جتان خبردار شده اهل و عیال خود را به جزیره اها فرستاده، خودها جریده در مقابل نشستند؛ و چهار هزار و بروایتی هشت هزار کشتی در دریا انداخته، و در هر کشتی جمعی مسلح در آورده بمقابله و مقاتله فرستاد. چون طرفین بهم رسیدند، جنگ عظیم در پیوست؛ هر کشتی جتان که مقابل کشتی مردم سلطان آمدی چون بشاخ کشتی رسیدی بشکستی و غرق شدی، تا همه جتان مؤل فرند، و بقیه که ماندند علف تیغ گشتند؛ و لشکریان سلطان بر سر عیال ایشان رفته، همه را اسیر ساختند. سلطان مظفر و منصور به غزنین مراجعت کرد.

و در سنهٔ ثمان وعشر و اربعمائه [۴۱۸] سلطان محمود امیرطوس ابسوالحرب ارسالان را نامزد باورد و نسا گردانید تا رفته ترکمانان را استیصال انماید. امیرطوس بعد از جنگهای عظیم به سلطان نوشت که تدارک فساد ایشان بجز آنکه سلطان بذات خویش حرکت فرماید ممکن نیست. سلطان بذات خویش توجه انموده استیصال ترکمانان نمود. و از آنجا به ری رفته خزائن و دفائن ری که حکام آنجا به سالهای دراز اندوخته بودند، بی محنت و مشقّت به دست آورد. و ازباطنی امذهبان و قرامطه آنجا بسیار بودند، بر هر که ثابت شد، بقتل رسید؛ و ولایت ری و اصفهان را به امیر مسعود داده خود به غزنین مراجعت نموده و در اندک زمانی، علت دق بهمرسانیده هر روز آن علت قوی تر ۱۰ می گشت، و سلطان بتکلف خود را در نظر مردم قوی می نمود، تا به این قوی تر ۱۰ می گشت، و سلطان بتکلف خود را در نظر مردم قوی می نمود، تا به این

۱ - ن: با لشكر ٢ - ن: رسيد ٣ - ب و ن: ندارد ٢ - ب و ن: نفط ٥ - ن: ندارد ٩ - ب : جزيرها ٧ - ب: شتافتند ٨ - ن: ندارد ٩ - ب و ن: ندارد، [باورد= نام شهرى در ولايت خراسان. فرهنگ نظام ] ١٠ - ن: استقبال ١١ - در اصل: ندارد؛ قياساً اضافه شد ١٢ - ب : توجهه ٢٢ - ب و ن: باطل ١٣ - ب و ن: ندارد حال به بلخ رسید؛ و چون بهار آمد به جانب غزنین روی نهاد؛ و آن مرض قوی ترگشت و به غزنین به همان مرض روز پنجشنبه بیست و سیوم ربیعالآخر سنه احدی وعشرین و اربعمائه [۴۲۱] درگذشت. رحمه الله علیه. و مدت سلطنت او سی و پنج سال بود.

گویند در زمان سکرات موت، فرمود که خزائن و اموال نفیسه او را بنظر می درآوردند، و از مفارقت آنها حسرت می خورد، و آه می کرد، و دانه ای از آن به کسی نداد. دوازده بار سفر هند نموده و جهاد کرده بود.

# ذكر جلال الدولة جمال الملة محمد بن سلطان محمود

در آن وقت که سلطان محمود از عالم رفت، امير مسعود در سپاهان و امير محمد در گورکان [= گرگان] بود. امیر علی بن ایل ارسلان که خویش سلطان محمود بود، امير محمد را طلبيده، در غزنين بر تخت نشاند. امير محمد اول به مظلومان توجه نموده، غوررسي كرده، در آباداني و معموري [ولايت] سعي نمود، و در خزائن را گشاده، وضيع و شريف را بهرهور گردانيد. و يعقوب بن يوسف بن ناصرالدين راكه عم او بود، سپه سالار ساخته به خلعت نوازش فرمود؛ و خواجه ابوسهل احمد بن الحسن الحمدوري [ يا حمدوني يا حمدویی ا] را به وزارت اختیار نموده، تمام کار مملکت به عهدهٔ اوگردانید؛ و ارزانی و توانگری در زمان او پیدا شده، تجار اطراف رو به غزنین آوردند؛ و رفاهیت تمام قرین حال رعیت و سپاه گردید. باوجود این، دلهای خلایق بسلطنت امير شهابالدوله ابوسعيد مسعود مايل بـود؛ و چـون پنجـاه روز از وفات سلطان محمود گذشت، امير اياز با غلامان اتفاق رفتن بسوي مسعود كرده، سوگندها خورده، وكس نزد ابوالحسن على بن عبدالله، كه او را على دايه گفتندی، فرستاده او را نیز با خود متفق ساختند. روز دیگر غلامان یکجا شده بطويله ورامدند؛ و بر اسبان خاصه نشسته، بمكابره تمام برآمدند؛ و راه بُست پیش گرفتند. امیر محمد، سوندی رای هندو را با لشکر بسیار بتعاقب ایشان

١ - ن: ابوسهيل

۲ - برای اطلاع بیشتر ر.ک.به: باسورث، همانجا، ص ۶۶ خلیلی ، همانجا ، ص ۱۹.

٣ - ن: ديوانگرى ٢ - ن: يطوعه

فرستاده؛ چون سوندی رای بایشان رسید، جنگ در پیوست؛ سوندی رای و جمعی کثیر از هندوان کشته شدند؛ و از غلامان نیز جمعی کثیر به قتل آمده، سرهای ایشان را نزد امیر محمد فرستادند. و ایاز و علی دایه همچنان باتفاق غلامان بتعجیل می رفتند تا به امیر مسعود در نیشاپور رسیدند و خدمت بجا آوردند. امیر مسعود خوشحال شده عذر راه خواست و احوال پرسید.

و امیر محمد به غزنین به عیش و نشاط امشغول شد، و چون مدت چهار ماه برآمد، بفرمود تا سراپرده را بجانب بُست برآوردند؛ و بجمعیت تمام از غزنین برآمده، چون به تگین آباد رسید، تمام سران لشکر اتفاق نموده، به امیر محمد پیغام کردند که چون تمام خلق مطبع و منقاد امیر مسعوداند و یقین ماست که تو مقاومت او نمی توانی کرد، صواب آنست که تو بجای خود بنشینی و ما پیش او رفته از تو و از خود عذر خواهیم؛ و او ترا پیش خود خواند؛ تا ما و تو بجان ایمن باشم. امیر محمد جز اجابت چاره ندید. پس امیر یوسف و علی حاجب و دیگر سران لشکر، امیر محمد را بر قلعه ذبح برده نشاندند و بتمام لشکر و خزائن سوی امیر مسعود روان گردیدند؛ و به هرات رفتند. ایام حکومت او پنج ماه نرسید.

# ذكر ابوسعيد مسعود بن يمين الدوله سلطان محمود

چون اباز بن ایماق و علی دایه به نیشاپور نزد امیر مسعود رفتند، او قویدل شده به داد و عدل توجه نمود. و چون روزی چند برین بگذشت، ابوسهل مرسل بن منصور بن افلج گردیزی لوای از امیر المومنین القادر بالله آورد، و موردانعام و الطاف [واقع]گردید؛ و امیر مسعود از نیشاپور به هرات آمد و علی حاجب در این وقت به امیر مسعود رسیده، انواع نوازش یافت؛ و تمام حشم و خزائن به امیر مسعود رسیده، از هرات به بلخ آمده، زمستان آنجا گذرانید و ابوالقاسم احمد بن حسن میمندی را، که به حکم سلطان محمود در قلعه کلنجر در بند بود، طلبیده به وزارت اختیار نمود و میر حسنک میکال را

۱ - ب و ن: سرور ۲ - ب و ن: يثين است

۳ - ب و ن: میر جنگ میکائیل؛ [برای اطلاع بیشتر ر.ک.به:باسورث، همانجا، ص ۱۸۵ و شعبانی، همانجا، ص ۱۸۵ و شعبانی، همانجا، ص،۴۴۷]

فرمود تا بردار کردند و دیگر کسان که به امیر مسعود مخالفت ورزیده، با خصم او موافقت کرده بودند، همه را مستأصل ساخت. و امیر احمد بن نیالتگین خازن سلطان محمود را مصادره کرده، مال بسیار ازو بستد؛ و او را به هندوستان فرستاد؛ و چون احمد به هندوستان رسید، عصیان ورزید.

ابوطالب رستم مجدالدوله بفرمودهٔ امیر مسعود از هند به غزنین آمد؛ امیر حسین بن معدان، که امیر مکران بود، از برادر شکایت نزد امیر مسعود آورد؛ امیر مسعود میرتاش فراش را مثال داد تا انصاف میر حسین از برادر او گرفت، و او را به مکران نشاند. و امیر مسعود از بلخ به غزنین آمد؛ اهل شهر خوشحالی نموده به استقبال رفتند و آئین بستند، و درم و دینار نثار کردند و از غزنین قصد سپاهان و ری نموده، چون به هرات رسید مردم سرخس و باورد از ترکمانان بنالیدند، پس امیر ابوسعید عیدوس بن عبدالعزیز را با لشکر انبوه بر سر ترکمانان تعیین نمود، و او به آنها رسیده، جنگ در پیوست؛ و از طرفین کس بسیار کشته شدند ". لشکر امیر مسعود چند مرتبه جنگ کرده بازگشتند.

و در سنهٔ ثلاث و عشرین و اربعمائه [۴۲۳] خواجه احمد بن حسن فرمان یافت؛ و خواجه ابونصر احمد بن محمد بن عبدالصمد، که بحسن تدبیر و اصابت رای مشهور بود، به جای او وزیر شد؛ و به خوارزم رفته آن نواحی را آبادان ساخت؛ و از آنجا باز به خدمت امیر مسعود آمد، و امیر مسعود به غزنین رسید.

و در سنهٔ اربع و عشرین و اربعمائه [۴۲۴] قصد هندوستان نمود، و بر سر قلعه «سرستی» که در درهٔ کشمیر واقع است، رفته آن قلعه را به محاصره گرفت، عاقبت آن قلعه راگشاد و غنائم بسیار به دست آورد و از آنجا به غزنین رفت.

و در سنه خمس و عشرین و اربعمائه [۴۲۵] قصد آمل و ساری کرد، و مردم آن دیار یکجا شده، مستعد قتال گشتند؛ چون لشکر غزنین بفتح و فیروزی اختصاص یافت، اباکالیجار امیر طبرستان رسولان فرستاد، و خطبه بنام امیر مسعود قبول کرد، و پسر خویش بهمن و برادر زاده خود شیروین بن سرخاب را به گروگان فرستاد امیر مسعود از آنجا رو به غزنین آورده، چون به نیشاپور

رسید، مردم از دست ترکمانان تظلم نمودند. امیر مسعود، بکتغدی و حسین بن علی بن میکائیل را با لشکر انبوه بر سر ایشان فرستاد و چون لشکر بموضع سپندانقان [= دندانقان] رسید، رسول ترکمانان آمده پیغام گذارد، که ما بنده و مطبع درگاهیم، اگر این قدر شود که حد فراخور ما مشخص شود تا ما را بکس کاری نباشد و نه کس را از ما آزاری. پس بکتغدی با رسولان درشت گفته، جواب داد که میان ما و شما جز به شمشیر صلح نیست. اگر اطاعت کنید و از کارهای زشت باز آئید و کس را پیش امیر مسعود فرستاده نوشته بنام ما آرید، ما از شما دست باز داریم. ترکمانان این مضمون از زبان رسولان شنیده، پیش آمدند و بکتغدی از عقب ایشان در آمده اهل و عیال ایشان را اسیر کرد و غنائم بسیار به بود، داوود ترکماناز تنگه های کوه بر آمده بر لشکر بکتغدی در پی غنیمت متفرق بود، داوود ترکماناز تنگه های کوه بر آمده بر لشکر بکتغدی حمله آورد، و تا دو شبانه روز حرب قائم بود. بکتغدی حسین بن علی را گفت، جای ایستادن نیست، حسین ثبات [قدم] ورزیده بجنگ قیام نمود و به دست ترکمانان اسیر گشت. و بکتغدی گریخته نزد امیر مسعود رسید.

و امير مسعود چون به غزنين آمد، خبر طغيان احمد بن نبالتگين رسيد. امير مسعود، بانتهه بن محمد على راكه سالار هندوستان بود بر سر او فرستاد. و چون مقابل همديگر شدند، جنگ در پيوست؛ بانتهه كشته شد ولشكر او متفرق گشت. چون اين خبر به امير مسعود رسيد، ملك بن جلن راكه سپهسالار هندوان بود فرستاد، او رفته جنگ نموده احمد را شكست داد و هركه از لشكر احمد به دست افتاد، گوش و بيني وي را بريدند. و احمد به منصورهٔ سند گريخته خواست از آب سند گذرد، اتفاقاً سيلي رسيده او را در ربود و غرق ساخت؛ و چون آب او را بكنار انداخت، سر او را بريده پيش ملك آوردند؛ ملك آن سر را نزد امير مسعود فرستاد.

و در سنهٔ سبع و عشرین و اربعمائه [۴۲۷] کوشک نو به اتمام رسید و تخت زرین مرصع به جواهر در آن کوشک نهادند و تاج زرین مرصع به جواهر به

۱ - ب - بکتعدی ؛ ن: بکمندی ۲ - ب و ن: شنید اتفاق ۳ - ن: مقام

وزن هفتاد من از بالای آن تخت به زنجیرهایی آویختند؛ سلطان بر آن تخت نشسته، آن تاج آویخته را به سر نهاده، بارعام داد. و هم در این سال امیر مودود راطبل و علم داده به بلخ فرستاد؛ و خود به جانب هندوستان لشکرکشید؛ چون به قلعهٔ «هانسی» رسید، آن قلعه راگشاد، و غنیمت بیشمار به دست آورد؛ و از آنجا رو به قلعهٔ «سونی پت» آورد و حاکم آن قلعه دیبال هرناتهه نام خبردار شده گریخت و در بیشه ها پنهان شد؛ لشکر اسلام آن قلعه را مفتوح ساخته و تمام بتخانه ها را بر انداخته، غنائم به دست آوردند. چون خبر دیبال یافته، بر سر او رفتند؛ او خبردار شده تنها بدر رفت، و تمام لشکر او را قتیل و اسیرکردند. و از آنجا به دره رام توجه نمود. چون رام خبر یافت پیشکش بسیار فرستاده پیغام کرد که چون پیر و ضعیفم [به خدمت] نمی توانم رسید. امیر مسعود عذر او را پذیرفته دست ازو باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت. و امیر ابو المحمد بن مسعود را طبل وعلم داده به پذیرفته دست از و باز داشت.

و در سنه ثمان و عشرین و اربعمائه [۴۲۸] به جهت تدارک فساد ترکمانان از غزنین به بلخ آمد و ترکمانان از شنیدن این خبر ولایت بلخ راگذاشته باطراف رفتند. درین اثنا خبر رسید که چون قدرخان مرده؛ از پورتگین که بجای او نشسته رعیت را تنفر دست داده؛ تمام ولایت ماوراءالنهر شوریده است. به امید آنکه ولایت ماوراءالنهر به دست آرد، از آب جیحون گذشته، روی بسوی ولایت ماوراءالنهر آورد؛ تمام سرکشان ماوراءالنهر جاهای خود را خالی کرده، گریخته، ماوراءالنهر آورد؛ تمام سرکشان ماوراءالنهر جاهای خود را خالی کرده، گریخته، معجکس بجنگ پیش نیامد. چون چند روزی برین برآمد، خواجه احمد بن محمد بن عبدالصمد وزیر از بلخ نامه فرستاد که داوود ترکمان با جمعیت تمام محمد بن عبدالصمد وزیر از بلخ نامه فرستاد که داوود ترکمان با جمعیت تمام توانم کرد. امیر مسعود در ساعت از ولایت ماوراءالنهر مراجعت اختیار کرده، رو توانم کرد. امیر مسعود در ساعت از ولایت ماوراءالنهر مراجعت اختیار کرده، رو به بلخ آورد. داوود ترکمان انحراف ورزیده به جانب مرو شد. امیر مسعود به بلخ رسیده به تعاقب داوود به گرگان رفت؛ و در آنجا چند کس از دست علی رسیده به به تعاقب داوود به گرگان رفت؛ و در آنجا چند کس از دست علی قهندزی عیار و

۱ - ب و ن: دنیال هر؛ [ برای اطلاع بیشتر ر.ک. به : خلیلی ، همانجا، ص ۲۰۷]

۲ - ب: خانههای ۳ - ب: ندارد

۴ - در اصل: نقدری؛ ب: تندری ؛ ن: تعتدری

ستمگر بوده، دست درازی بسیار در آن نواحی می کرد. امیر مسعود او را به اطاعت خواند. او قبول نكرده همچنان به آزار خلق مشغول شد ، و قلعهاي كه در آن نواحی بود، اهل و عیال خود رابران قلعه برده ، حصاری شد. امیر مسعود لشكرى تعيين فرموده آن قلعه را تسخير ساخت؛ و او را نزد امير مسعود آورده بردار کردند. چون ترکمانان خبر حرکت امیر مسعود به جانب مرو شنیدند، ايلجي فرستاده بيغام كردند كه ما بنده و مطيع هستيم؛ اگر حدى فراخور ما مشخص شود تا ستور و اهل و عيال ما آنجاباشند؛ ما همه به ذاتهاي خويش در خدمت باشیم؛ امیر مسعود ملتمس ایشان را مبذول داشته، کس نزد بیغو، که سردار ایشان بود، فرستاد تا وثیقتی بگیرد که من بعد ارتکاب اعمال ناشایسته ننمايند؛ و حد فراخور ايشان معيّن ساخت. براين جمله عهد و قول قرار يافته، امیر مسعود از آنجا به هرات توجه نمود. در راه جمعی از ترکمانان برا لشکر امیر مسعود زده، تنی چند را به قتل آوردند و پارهای اسباب را به غارت بردند. امیر مسعود جماعت را به تعاقب ایشان فرستاد تا همه را به قتل رسانیدند. و اهل وعيال ايشان اسير كرده با سرهاى ايشان نزد امير آوردند. امير مسعود تمام آن سرها را بر خران بار کرده نزد بیغو فرستاد، و پیغام کرد که هر که نقض عهد کند سزای او این باشد. بیغو عذر خواسته جواب داد که ماخبر نداریم، و آن جماعت را آنچه ما می خواستیم کرد، امیر خود کرد. امیر مسعود از هرات به نیشاپور و طوس رفت. ونزدیک طوس جمعی از ترکمانان پیش آمده جنگ کرده، اکثری به قتل رسیدند. دراین وقت خبر آوردند که مردمان باورد حصار خود را به ترکمانان دادند. امير مسعود آن حصار راگشاده مردم آنجا بقتل آورد، و باز به نيشاپور آمده زمستان آنحاگذرانيد.

و چون بهار آمد در سنه ثلاثین و اربعمائه [۴۳۰] به قصد طغرل ترکمان به -جانب باورد رفت؛ طغر ل خبردار شده به جانب ترن باورد شد<sup>4</sup>. امیر [مسعود] برگشته، از راه مهنه سوی سرخس آمد؛ و رعایای مهنه چون خراج نمی دادند، ایشان را به دست آورده جماعت راکشت و جمعی دیگر را دستها برید و حصار

۵-ب و ن: ندارد ع-ب: با ۷-ب و ن: ندارد

۸ - ب و ن : نداره ۹ - ب : رعایا

ایشان ویران کرد؛ و از آنجا به طرف دندانقان حرکت کرد؛ و چون به آنجا رسید، تركمانان از اطراف هجوم نموده راهها را بر لشكر غزنين گرفتند. امير مسعود صفها ترتیب داده مستعد قتال شد. ترکمانان نیز لشکرها را آراسته در مقایل آمدند؛ و جنگ عظیم روی داد. در این اثنا اکثر سالاران لشکر غزنین برگشته به دشمن در آمدند؛ و سلطان به تن تنها در میدان در آمده، چند کس را از سرداران تركمانان به ضرب شمشير و نيزه وگرز بينداخت. و جمعي كه از لشكر غزنين به دشمن در آمده بودند، دراین وقت پشت به معرکه داده به جانب غزنین فرار اختیار نمودند. چون هیچکس نزد امیر مسعود نماند، به قوّت و مردانگی خود از آن معرکه بدر آمد و هیچکس را قدرت آن نبود که در عقب او آید. این واقعه در هشتم رمضان سنه احدى و ثلاثين و اربعمائه [۴۳۱] روى داد. چون به مرو آمد، چند كس از لشكريان به او ملحق شدند و از آنجا براه غور به غزنين آمد. سالاراني راكه حرب ناكرده پشت [بمعركه] داده بودند، [يعني] على دايه، حاجب بزرگ سباشی و بکتغدی حاجب، همه را گرفته مصادره نمود و به هندوستان فرستاده، در قلعه ها بند كرد؛ و همه در آن بند مردند. و امير مسعود خواست که لشکر را به هند برد، تا در هند قوتی بهمرساند، و لشکر بسیار گرد آرد، و بر سر ترکمانان رفته سزای ایشان در دامن روزگار بنهد. پس امیر مودود را امارت بلخ داده خواجه محمد بن عبدالصمد وزير را باو همراه كرده بـ بـلخ فرستاد. و ارتگین حاجب را بحاجبی او تعیین نمود؛ و چهار هزار کس را باو همراه کرد و امير محمد را با دو هزار کس بجانب ملتان نامزد ساخت. و امير ابرویار را بجانب کوه پایه غزنین فرستاد تا افعانان آنجا را که عاصی بودند نگاه دارد و نگذارد که به آن ولایت مضرت رسانند؛ و تمام خزائن سلطان محمود که در قلعه ها بود به غزنين آورد و بر شتران باركرده، به جانب هند روان شد. و هم از راه كس فرستاد تا برادرش امير محمد را از قلعه "ترغند" پيش او آرند، چون به رباط باریکله رسید، غلامان او به آنجارسیده، شتران را غارت کردند. در این اثنا امیر محمد به آنجا رسید. چون غلامان دانستند که این تعدی پیش نمی رود مگر

۳ - ب و ن سپاهی

۶ - ب و ن: امیران دیار

١ - ب: ديندانقان ؛ ن: دامغان ٢ - ب: تدارد

۴ - ب و ن: مکتمدی ۵ - ن: بجای

٧ - ن: باريكه

آنکه امیر دیگر باشد، به ضرورت نزد امیر محمد آمده، او را به بادشاهی قبول کردند. و هجوم نموده بر سر امیر مسعود آمدند. امیر مسعود در آن رباط حصاری شد. روز دیگر تمام لشکر [هجوم]کرده امیر مسعود را از اندرون رباط باریکله بر آوردند و در بند کردند و در قلعه «کبرا» نگاهداشتند. و آنجا می بود [تا] به تاریخ یازدهم جمادی الاول سنه اثنی و ثلاثین و اربعمائه [۴۳۲]، از زبان امیر محمد پیغام دروغ به کوتوال کبری رساندند، که امیر مسعود را کشته سر او نزد ما فرست. کوتوال به موجب آن پیغام سر او را جدا کرده نزد امیر محمد فرستاد.

# ذكر شهاب الدين والدوله وقطب الملة ابوالفتح مودود بن امير

چون خبر قتل امیر مسعود به پسر او، امیر مودود، در بهستان رسید، خواست به انتقام پدر به جانب ماریکله نهضت نماید. ابو نصر احمد بن محمد بن عبدالصمد او را از آن عزیمت باز داشته، به غزنین آورد. مردمان غزنین همه به استقبال آمده، تعزیت کردند و موافقت نمودند. و از آنجا با لشکر انبوه به قصد عم خود، امیر محمد، برآمد. چون به دینور رسید، امیر محمد به استقبال شتافته، صفها ترتیب یافت، و حرب در پیوست، و تمام روز جنگ بود. چون شب در آمد، هریک از غنیم خود حساب گرفته، بجای خویش عود نمود، و امیر مودود خود در آن شب به میر اجل سید منصور که در لشکر امیر محمد بود کس فرستاده او را از خود ساخت. چنانچه میر اجل سید منصور در وقت حرب در کنار ایستاده، تفرج می کرد. واز هیچ جانب تردد ننمود. روز دیگر طرفین مقابل کمار ایستاده، تفرج می کرد. واز هیچ جانب تردد ننمود. روز دیگر طرفین مقابل هم آمده داد قتال و جدال دادند. عاقبت فتح قرین حال امیر مودود گشته، امیر محمد با پسر خود احمد و سایر اعیان لشکر دستگیر شده، به انواع عقوبت به محمد با پسر خود احمد و سایر اعیان لشکر دستگیر شده، به انواع عقوبت به قتل رسیدند. و امیر مودود آنجا رباط و بازار بنا نهاده به فتح آباد موسوم ساخت. و تابوت پدر وبرادران خود را بقرمود تا از کبری به غزنین آوردند؛ این فتح در ماه و تابوت پدر وبرادران خود را بقرمود تا از کبری به غزنین آوردند؛ این فتح در ماه

۱ - ب: گری ؛ ن: گیری

۲ - در اصل: بهتان ؛ [طبق خلیلی، مودود در آن زمان در بلخ بود، همانجا، ص ۲۳۲. این قول صحیح
 تر بنظر می رسد]
 ۳ - در اصل: باریکله

شعبان سنه اثني و ثلاثين و اربعمائه [۴٣٢] بود.

و در سنة ثلاث و ثلاثين واربعمائه [٤٣٣] امير مودود از خواجه احمد عبدالصمد رنجيده، [او را] در قلعهٔ غزنين محبوس ساخت، و او در آن حبس بمرد؛ و ابو طاهر بن محمد مستوفى را به وزارت برگزيد. و هم در اين سال ابو نصر محمد بن احمد را به حرب نامی بن 'محمد بن محمود بجانب هندوستان فرستاد؛ و نامي در آن حرب كشته شد. و در سنه اربع وثلاثين و اربعمائه [۴۳۴] امير مودود، ارتكين را به طخرستان [= طخارستان] فرستاد و ارتكين چون به طخرستان رسید، خبر یافت که پسر داوود ترکمان به غزنین آمده است. لشکر بر سر او کشید؛ چون قریب به او شد، او خبردار شده لشکر را آنجا گذاشته، با معدودی بدر رفت. ارتگین از عقب او برآمده کس بسیار را از لشکر او به قتل آورد. و از آنجا به شهر بلخ آمده، بلخ راگرفت و خطبه بنام امير مودود خواند. بعد چندگاه ترکمانان قصد او کرده نزدیک به بلخ آمدند، چون او سپاه بسیار نداشت از امير مودود مدد خواست. چون التماس او در معرض قبول نيفتاد با جمعیت خویش از بلخ به غزنین آمد. و در سنه خمس و ثلاثین و اربعمائه [4٣٥] به اغوای بعضی از ابو علی کوتوال غزنین رنجیده [او را] محبوس ساخت، آخر چون نیک نامی اومعلوم شدا، او را از قید برآورده، دیوان مملکت وكوتوال غزنين ساخت، و سوري بن المعز الكه قبل ازين ديوان بود حبس كرد، تا در حبس بمرد. و از ارتگین چیزهای بد خاطرنشان امیر مودود کردند؛ اورا در حضور خودگردن زد.

و در سنه سبع و ثلاثین و اربعمائه [۴۳۶] خواجه طاهر وزیر فرمان یافت. و خواجه امام سید ابوالفتح عبدالرزاق بن احمد بن حسین به جای او بوزارت نشست. و هم در این سال طغرل حاجب را سوی بست فرستاد؛ طغرل تا سیستان رفت و برادر ابوالفضل درنکی ابومنصور را اسیر ساخته به غزنین آورد. و در سنه سبع و ثلاثین و اربعمائه [۴۳۷] ترکمانان جمعیت نموده رو به غزنین آوردند. چون از بست گذشتند و رباط امیر را غارت کردند، لشکر غزنین به ایشان

۱ - ب: تدارد

۳ - در اصل: ارمن ۶ - ب: کود

۲ - ب : طجرستان ۵ - ب: بی گناهی

۴ - ب: به ۷ - ب و ن: العبر

رسیده، قتال عظیم دست داد؛ ترکمانان به هزیمت رفته اکثر به قتل رسیدند. بعد ازین فتح، طغرل به جانب گرمسیر رفته ترکمانان آن ولایت راکه ایشان را سرخ كلاه گفتندي كشت. و كس بسيار را اسير ساخته به غزنين آورد. در سنه ثمان وثلاثين و اربعمائه [۴٣٨] امير مودود طغرل راباز به لشكر انبوه بـ آن جانب فرستاد؛ چون طغرل به تگین آبادا رسید، اظهار عصیان نمود، و چون این خبر به امير مو دو درسيد، كسان به جهت استمالت نزداو فرستاد. طغرل در جواب گفت که چون جماعت که در ملازمت امیراند به من دشمن اند نمی توانم به ملازمت رسید؛ بعد از آن، امیر مودود علی بن ربیع را با دو هزار سوار به طلب طغرل فرستاد؛ و چون على بن ربيع نزديك طغرل رسيد، طغرل با تني چند گريخت، وعلى در لشكراو در آمده غارت كرد؛ و چندكس راگرفته به غزنين آورد. و هم در این سال [امیر مودود] حاجب بزرگ بایتگین رابجانب غور فرستاد، چون به غور روان شد، شير بچه را همراه گرفت و چون به حصار ابوعلي رسيد؛ آن حصار را بگشاد و ابوعلی را دستگیر ساخت. و این حصاری بودکه هفتصد سال كسى دست برآن نيافته بود. شير بچه، ابوعلى را غل در گردن انداخته به غزنين آورد. و هم در این سال، امیر مودود امیر حاجب بایتگین را بر سر بهرام نیال ، که سپه سالار ترکمانان بود، فرستاد؛ در نواحی بست طرفین بهم رسیده، جنگ كردند؛ تركمان به هزيمت رفتند. و در سنه تسع و ثلاثين و اربعمائه [۴٣٩] امير قزدار [قصدار] "طغیان ورزید. امیر مودود حاجب بزرگ بایتگین را بر سر او فرستاد؛ [امير] قزدار جنگ كرده شكست يافت، و بعد از چندگاه از راه اطاعت در آمده خراج فبول نمود. امير حاجب برگشته به غزنين آمد.

و در سنهٔ اربعین و اربعمائه [۳۴۰] امیر مودود هر دو پسر [خود] ابوالقاسم محمود و منصور را در یک روز خلعت و طبل و علم داده، ابوالقاسم محمود را بجانب لاهور، و منصور را بجانب پرشور فرستاد. و ابو علی حسن کوتوال غزنین را به هندوستان فرستاد، تا رفته سرکشان هند را مالش دهد.

۱ - ب: تكتياه باد ؛ ن: بكناناد ٢ - ب و ن: بهرام سال

۳ - در اصل : قضدار؛ [قزدار یا قصدار: شهری بود در قدیم واقع در بین سیستان و مکران و بست ، و بقول یاقوت تابست ۸۰ فرسنگ فاصله داشت.معین ، ص ص ۱۴۵۸]

۴ - ن: پرسوز

ابو على به قلعه «ماهيلته "، رو نهاد؛ و چون امين " حاكم آن جا خبر يافت، جريده بگریخت. و هجرای سالار هندوان، که در زمان سلطان محمود خدمتها کرده و عمری در ملازمت گذرانیده بود و بواسطه بعضی امور رنجیده گریخته به هندوستان آمده، در كوههاي كشمير مي بود؛ كوتوال كس پيش او فرستاده و استمالت بسيار نموده، پيش خود [طلبيده] قول و عهد داده به غزنين فرستاد. امير مودود در مقام التفات آمده تسلى او نمود و در اين مدت كه ابو على كو توال در هند بود، دشمنان او از روی حسد چیزهای قبیح ازو به امیر مودود رسانده بودند. " چون ابوعلی کوتوال به غزنین آمد، امیر مودود " فرمود تا او را مقید کردند؛ و به میرک بن حسن وکیل سپردند. بعد از چند روز اعدا او را در آن حبس كشتند؛ و چون بي رخصت امير مودود ارتكاب اين فعل نموده بودند، در مقام اخفاء أن شده امير را هر روز ترغيب و تحريص سفري مي نمودند، كه اگر امير از غزنين بدر رود اين عمل ايشان مستور ماند؛ و عاقبت امير سفر كابل اختيار نموده، چون به قلعه «سانكوت ، رسيد، بيماري قولنج بهم رسانيد و روز به روز این مرض فوت می گرفت، و ناچار امیر مودود به غزنین مراجعت نمود. چون به غزنین رسید در عین آن بیماری میرک را تکلیف کرد که ابوعلی کوتوال را از بند برآورده حاضر كند؛ ميرك وكيل حيل پيش آورده، مهلت يك هفته طلبيد. هنوز یک هفته نگذشته بود که امیر مودود در بیست و چهارم رجب سنه احـدی و اربعين و اربعمائه [۴۴۱] از عالم رفت.

ایام حکومت امیر مودود به نه سال رسید. پسرش محمد بن مودود که سه ساله بود، به سعی علی بن ربیع بر تخت سلطنت نشست. بعد از پنج روز رای امرا انقلاب یافت و علی بن مسعود را به سلطنت برداشتند.

## ذكر على بن مسعود

چون [على بن مسعود] به حكومت رسيد، در اين وقت عبدالرزاق بن احمد ميمندي كه او را امير مودود نامزد سيستان كرده بود، به قلعهاي 'كه ميان

۲ - ب و ن: آهنین ۳ - ب: فرمود ۵ - ب: سانگره ؛ ن: سانکوه ۶ - ب: قلعه

۱ - ب و ن: ماهية ۲ - ب: تدارد

48

بُست و اسفراین واقع است، رسید؛ و معلوم کرد که عبدالرشید بفرمودهٔ امیر مودود در این قلعه محبوس است. عبدالرشید را از حبس برآورده، به پادشاهی قبول کرد. و لشکریان را نیز به اطاعت او خوانده، از همه بیعت گرفت ایام حکومت علی قریب سه ماه بود.

## ذكر عبدالرشيد بن مسعود

چون به حکومت رسید، به اتفاق عبدالرزاق و دیگر لشکریان رو به غزنین آورده چون نزدیک به غزنین رسیدند، علی بن مسعود جنگ ناکرده گریخت. و عبدالرشید حاکم شد. و طغرل حاجب راکه از برکشیدگان سلطان محمود بود، به سیستان فرستاد. طغرل سیستان را مسخر ساخته، جمعیت تمام به هم رسانیده، از آنجا به قصد امیر عبدالرشید رو به غزنین آورد که به او غدری نماید. چون نزدیک به غزنین رسید، امیرعبدالرشید از غدر او آگاه شده، با متعلقان خود به غزنین در آمده متحصن گشت. و طغرل شهر را گرفته امیر عبدالرشید را با دیگر اولاد سلطان محمود به قتل رسانید. و دختر مسعود را بگره در حبالهٔ خود در آورد. روزی که بر تخت نشسته بار عام داد، جمعی از پهلوانان پر دل غیرت را کار فرموده درآمده، به زخم شمشیر او را پاره پاره کرده بر خاک مذلت انداختند. ایام حکومت او به چهار سال رسید.

# ذكر فرخ زاد بن مسعود

چون طغرل به قتل رسید، امرا و اعیان دولت فرخ زاد راکه محبوس بود، از بند برآورده بر تخت اجلاس دادند. و از سلجوقیان جمعی عظیم به قصد غزنین آمده، خواستند که در [آن] وقت دستبردی نمایند. خبر خبر بفرموده فرخ زاد به استقبال ایشان رفته، اکثری را به قتل آورد و چندی را از اعیان اسیر ساخته، پیش امیر فرخ زاد حاضر ساخت. امیر حکم به حبس ایشان فرمود.

۱ - در اصل: ندارد، قياساً اضافه شد ۲ - ب: گرفته

۳ - ب و ن: سرکسندگان ۴ - در اصل:عذری

۵ - ب و ن: ندارد؛ [گُره = نایسند، کراهت ، نفرت - فرهنگ معین ، ص ۲۹۶۰].

۶-بون: حرحر

مرتبه دیگرالپ ارسلان لشکر عظیم یکجاکرده به غزنویان محاربه نموده، غالب آمد و بسیاری از سرداران غزنین را اسیر کرده به خراسان برد. آخر به صلح قرار یافته اسیران طرفین خلاص شدند. و چون مدت شش سال از حکومت فرخ زاد گذشت، از عالم فانی انتقال نموده، برادر او ابراهیم بن مسعود به جای او به حکومت برنشست.

## ذكر ابراهيم بن مسعود بن سلطان محمود

او پادشاه عادل و زاهد بود؛ به حسن تدبیر و اصابت رای شهرت داشت؛ و خط را به غایت خوب می نوشت؛ و هر سال یک مصحف نوشته به اموال بسیار به مکه فرستادی. القصه چون او رابا سلجوقیان صلح اتفاق افتاد؛ از آن جانب خاطر جمع کرده، رو به هندوستان آورده و بسیاری از قلاع و بقاع را مفتوح ساخت. از جمله شهری بود در نهایت آبادانی؛ متوطنان آن از نسل خواسانیان بودند که افراسیاب ایشان را از خراسان اخراج کرده بود. در آن شهر حوضی بود که قطر آن نیم فرسنگ بود، و هر چند آدمی و مواشی از آن آب می خوردند، هیچ نقصان در آن آب مرئی نمی شد. و از کثرت جنگل که در دور آن قلعه بود، راه آمد و شد پدید نبود. آن چنان شهر را به زور و غلبه مفتوح ساخته، صد [هزار]کس را اسیر کرده به غزنین آورد. و غنائم دیگر بر این قیاس باید کرد. وفات او در سنه احدی و ثمانین و اربعمائه [۴۸۱] بود. مدت حکومت او سی سال؛ و بقول صاحب بناکتی چهل و دو سال بود.

# ذكر مسعود بن ابراهيم

بعد از پدر قائم مقام شد و به سلطان جلال الدین مخاطب گشت. زیاده بر این از احوال او بنظر نیامد. مدت حکومت او شانزده سال بود.

## ذكر ارسلان شاه بن مسعود بن ابراهيم

بعد از پدر جانشین شد، و برسریر حکومت استقرار جسته، جمیع برادران خود را گرفته بندکرد، مگر بهرام شاه، که گریخته نزد سلطان سنجر به خراسان رفت. و سلطان سنجر هر چند در باب بهرام شاه خط نوشت و الحاح کرد، ارسلان شاه قبول ننمود. و عاقبت سلطان سنجر با لشکر انبوه بر سر ارسلان شاه آمد. چون به یک فرسنگی غزنین رسید، ارسلان شاه باسی هزار کس بر آمده مصاف داد و جنگ عظیم اتفاق افتاد. ارسلان شاه هزیمت خورده، به هندوستان رفت. و سلطان سنجر به غزنین درآمده، چهل روز آنجا توقف نمود؛ و آن ولایت را به بهرام شاه ارزانی داشته، به ولایت خود مراجعت فرمود. ارسلان شاه از مراجعت سلطان سنجر واقف گشته، با لشکر بسیار از هندوستان به غزنین آمد. بهرام شاه تاب مقاومت نیاورده، غزنین را گذاشته، به قلعهٔ بامیان رفت، و به قوت و مدد سلطان سنجر، باز بر سر غزنین آمد. ارسلان شاه از خوف لشکر سلطان سنجر، شهر را خالی کرده، بگوشهای رفت؛ لشکر سلطان سنجر به برادرش بهرام شاه سپردند، و او از دست تعاقب او رفته، او را بدست آورده، به برادرش بهرام شاه سپردند، و او از دست برادر مستهلک شد. مدت سلطنت او سه سال بود.

## ذكر بهرام شاه بن مسعود بن ابراهيم

او پادشاه صاحب شوکت بود؛ و با علما و فضلا صحبت داشتی و شیخ ثنایی بیشترا اشعار بنام او گفته، و در زمان او کتب بسیار تصنیف شد و کلیله و دمنه بنام او تألیف یافت. و در روز جلوس او، سید حسن غزنوی قصیدهای گفت، که مطلعش این است. مطلع:

ندایس بر آمد زهفت آسمان که بهرام شاه است شاه جهان و لشکرها به دیار هندکشیده و جایها راکه اسلاف او بر آن دست نیافته بودند، به تسخیر در آورد. و یکی از امرای خود را به ضبط ممالک هندوستان گذاشته، به غزنین مراجعت نمود. بعد طول مدت، آن شخص کفران نعمت ورزیده، راه عصیان پیش گرفت. بهرام شاه از این خبر به قصد دفع او رو به هندوستان آورد؛ چون به ملتان رسید، طرفین را حرب صعب اتفاق افتاد؛ و از شامت بغی، آن شخص گرفتار شده به قتل رسید. مرتبه دیگر، ولایت هند مسخر و مضبوط بهرام شاه گشت، و در سنه سبع و اربعین و خمسمائه [۵۴۷] از عالم رفت. مدت حکومت او سی و پنج سال بود.

## ذكر خسرو شاه بن بهرام شاه بن مسعود بن ابراهيم

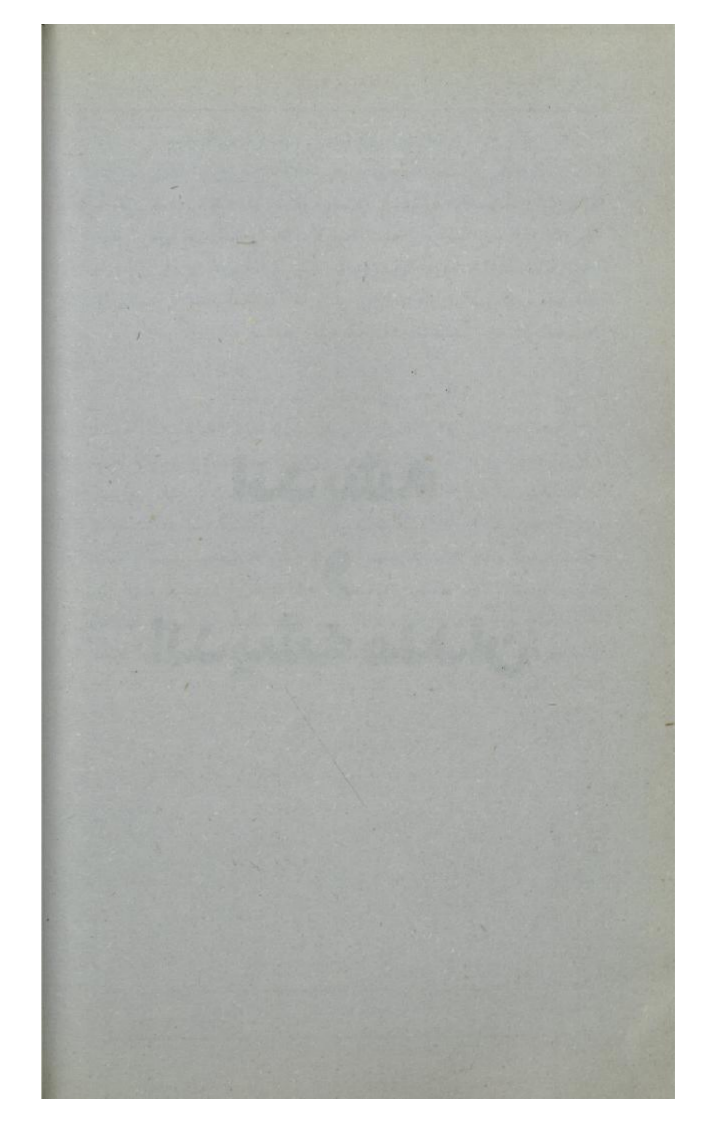
بعد از يدر به سلطنت رسيد، و چون علاء الدين حسين غوري متوجه غزنين شد، او گريخته به هندوستان رفت، و در لاهور به حكومت اشتغال نمود. وقتي كه علاءالدين حسين مراجعت اختيار كرد، خسرو شاه باز به غزنين آمد. و جون غزان سلطان سنجر را گرفته، متوجه غزنین شدند، خسرو شاه بن بهرام شاه اطاقت مقاومت نیاورده به لاهور آمد. و آنجا در سنه خمس و خمسین و خمسمائه [۵۵۵] درگذشت. مدت حکومت او هشت سال بود.

## ذكر خسرو ملك بن خسرو شاه

بعد از انتقال يدر، در لاهور جلوس يافت، و به حلم و حيا اتصاف داشت؟ و از بس که به عیش و طرب مشغول بود، خللهای کلی در مملکت راه یافت. نظم: در آن تخت و ملک از خلل غم بود که تدبیر شاه از شبان کم بود و چون سلطان معزالدین محمد سام غزنین را تختگاه ساخته، لشکر به جانب هند کشید؛ و به استیلای تمام نزدیک لاهور آمد، خسرو ملک امان طلبيده در سنه ثلاث و ثمانين و خمسمائه [۵۸۳] نزد او رفت؛ سلطان معزالدين محمد سام او را به غزنین فرستاده، شربت فنا چشانید. مدت حکومت او بیست و هشت سال [بود]. دولت غزنویان سپری شد و سلطنت از خانواده ایشان انتقال کرد.

条米米米米

اندیشه و اندیشه مندان



# آفرینشهای هنری در نهج البلاغه

#### چکیده:

سخنان امیر المؤمنین علی (ع) پس از کلام الله مجید، برترین نمونهٔ بلاغت، درمیان الفاظ و معانی و اغراض آن هماهنگی و انسجام کاملی برقرار است. آفرینشهای هنری در نهج البلاغه تحلیل و تجزیه ایست از محاسن تخیلات مبنی بر واقعیت توأم با تعبیرهای قوی و عمیق که در برخی از موارد جنبهٔ کلمات قصار حکمت آمیز بخود می گیرد. بهمین دلیل است که سخنانش و فروتر از سخن آفریدگار و برتر از سخن آفریدگان و ترتر از سخن آفریدگان و ترتر از سخن

هنر، درجه ای از کمال آدمی است، و در بردارندهٔ فراست و فضل و دانش هنرمند متکامل. هنرمند اگر آفریننده نباشد مقلد است، اگر اهل ابداع و ابتکار نباشد نسخه بردار و پردازندهٔ کار دیگران است. هنر فطری انسان است، و انسانی که این بهرهٔ سرشت را از نهانگاه بیرون نیاورده باشد، از پدیده های آشکار و نهان جهان هستی چنان که باید، بهره مند نتواند شد، و به راز هستی پی نخواهد برد.

و علی ۱۵ ممان انسان متکاملی است که در زمینهٔ هنر، و بهره بردن از فطرت پاک خود بیشترین بهره ها را برده است و آفرینشها در سخن پدید آورده که همهٔ صاحبنظران را به شگفتی وا داشته است. جرج جرداق می گوید: «سخنوران عرب بسیارند، و سخنوری از جمله اشکال ادبیست که در دوران جاهلیت و اسلام ، بویژه در روزگاران پیامبراس» و خلفای راشدین ، شناخته شده و رایج بوده است، زیرا بدان نیاز داشته اند. بزرگترین سخنور در روزگار خلفای پیامبراس» و در روزگار خلفای پیامبراس» و در روزگار خلفای

راشدین، و در همهٔ دوران پس از آن روزگار ، بدون استثنا، هیچ کس به پایهٔ علی «ع»بن ابی طالب نرسیده است. به سهولت سخن گفتن ، و بیان نیرومند داشتن با همهٔ ویژگیها و هنرنمائیهای آن، از عناصر شخصیت او است. از این گذشته، خدا استعدادها و مایه هابی به وی ارزانی داشته که همه پایه های لازم برای برافراشتن کاخ سخنوری را در اختیار گرفته بود. خدا با فطرت نیالوده و سالم، ذوق والا و مبتکر و بلاغت فراگیر او را بر دیگران فراتر گذاشت و بالاتر از آنها ، با ذخیرهای علمی که او را در برابر همگنان بی مانند ساخته بود، داشتن حجت روشن،نیروی محکوم کننده در قانع کردن حریف، و نبوغ بدیهه گوئی یکتایش او را ممتاز کرده بود.و من بر همهٔ آن فضائل برتریهای دیگری نیز می افزایم: از جمله راستگوئی بیکرانش که از ضرورتهای هر سخن موفقی به شمار می رود، تجربیات فزون تلخی که عقل شکوهمندش از سرشتها و اخلاق مردم و از صفات و رفتار مجتمع به دست آورده بود، آن عقیده استوار سازش مردم و از صفات و رفتار مجتمع به دست آورده بود، آن عقیده استوار سازش ناپذیر، و آن درد ژرف آمیخته با مهربانی گسترده، پاکیزگی دل و سلامت و جدان ناپذیر، و آن درد ژرف آمیخته با مهربانی گسترده، پاکیزگی دل و سلامت و جدان و شرافت هدف و غایت.

بسی دشوار است که بتوان درمیان شخصیتهای تاریخ کسی ، جز علی بن ابی طالب و تنی چند انگشت شمار، یافت که همهٔ این شرایط را یکجا در خود داشته باشد وبه صورت سخنوری یگانه در آید. می توانی همهٔ شرایط گفته شده در وجود علی ۱۹ بن ابی طالب را با دقت بنگری، و از سوی دیگر، نام آور ترین سخنوران در خاور و باختر جهان را هم در نظر آوری ، تا دریابی که گفتهٔ ما درست است و گزافه را در آن راه نیست.

فرزند ابی طالب با قلبی شجاع ومحکم ، و اطمینان به نفس و به درستی گفتار شدید، برفراز منبر به سخن می نشست، برتر از اینها، فراستی نیرومند، و دریافتی سریع او را درون مردم و خواست جان ها و ژرفای دلها آگاه می کرد، قلبش از عواطف حریت و انسانیت و فضیلت چنان سرشار بود که چون زبانش از جوششهای قلب او به حرکت در می آمد، فضائل نهفته و عواطف افسرده در درون مردم را به شدت بیدار می کرد.

دربارهٔ شیوهٔ بیان و آفرینش سخنوری او هیچ وصفی نمی توان کرد جز اینکه بگوییم پایه ای در بلاغت عربی است. ابو هلال عسکری نویسندهٔ کتاب

«صناعتین» می گوید: سخنوری تنها به ایراد معانی نیست، بلکه جودة لفظ نیز شرط است، صفا، زیبایی، آرایه، نیالودگی، پاکیزگی، پیرایه و آبدار بودن لفظ، همراه با درستی سبک و ترکیب و تهی بودن از اخلالهای نظم و تألیف از شرایط سخن است.

برخی از الفاظ آنچنان شکوهمندند که گوئی دامن ارغوانی خود را در راه رفتن از سرکبر و غرور برزمین کشیده می خرامند و برخی همچون سربازانی که بر سنگفرشی به تاخت می تازند صدا می دهند، و برخی چون شمشیر دودم نیز هستند، و برخی چون نقابی ستبر بر عواطف فرو می افتند تا از حدت و شدت آنها بکاهند، و برخی دیگر همانند لبخند آسمان در شبهای زمستان هستند! سخنانی چون تازیانه بر اعصاب اثر می گذارند، و سخنانی بسان چشمه ای زلال جریان می یابند. همهٔ آنچه گفته شد بر مفردات و تعابیر سخنان علی منطبق است، علاوه بر این ، به گفتهٔ نویسنده « صناعتین » سخن با این ویژگیهای لفظی زیبا می شود، چه رسد بدانکه همچون خطبه های فرزندابی طالب، زیبایی و شگفتی ویژگیهای لفظ نامبرده را با شگفتی و زیبایی معنی و قدرت و شکوه آن را یکجا باهم گردآورد!» ۱

恭恭恭

بدين سخن على «ع» گوش فرا دهيد:

«ولقد بصرتم ان ابصرتم ، و اسمعتم ان سمعتم و هدينم ان اهتديتم ، و بحق اقول لكم : لقد جاهرتكم العبر وزجرتم بما فيه مزدجر و ما يبلغ عن الله بعد رسل السماء الاالبشر.»٢

علاوه بر سجع و وزن که در هر دو بخش آمده است، هماهنگی و ایقاع کوبندهٔ بخش دوم آیات زیر را به ذهن متبادر می کند: « اقتربت الساعة و انشق القمر. وان یروا آیة یعرضوا و یقولوا سحر مستمر. و کذبوا و اتبعوا اهواءهم و کل امر مستقر و لقد جاءهم من الانباء ما فیه مزدجر...»

یا آیات کوبنده و هشدار دهندهٔ سورههٔ «مدثر» را به یاد می اندازد.

\*\*\*

سخن مسجع از آرایشهای رایج در زبان عربی و فارسی است. و سجع گویان، جز عده ای انگشت شمار با تصنع و تکلف و گاه با فداکردن معنی و

محتوى سخن خود را بدين صنعت آراسته اند. اما به گفته جرج جرداق:

شیوهٔ بیان علی «ع» در راستی به حدی فرا رفته است که حتی سجع نیز آن را از تصنع و تکلف برتر داشته است. و از بسیاری جمله های متقاطع ، موزون و مسجع ، از تصنع ، بسی دور است ، و از طبع سرشار او بسی نزدیک . بدین سخن مسجع او بنگر و سلامت طبع بیمانند را ببین :

«يعلم عجيج الوحوش في الفلوات، و معاصى العباد في الخلوات ، و اختلاف النينان في البحار الغامرات، و تلاطم الماء بالرياح العاصفات! ۴ عبدين گفتار او نيك بنگر:

«وكذلك السماء و الهواء، و الرياح و الماء، فانظر، الى الشمس والقمر، و النبات و الشجر، والماء و الحجر، و اختلاف هذا الليل و النهار، و تفجر هذه البحار، وكثرة الجبال، و طول هذه القلال، و تفرق هذه اللغات، و الالسن المختلفات ه

از اینها بهتر به سجعی ترا فرا می خوانم که با طبع همراهی می کند و به حرکت در می آید:

«ثم زينها بزينة الكواكب، و ضباء الثواقب، و اجرى فيها سراجاً مستطيراً، و قمراً منيراً في فلك دائر، و سقف سائر...،۶

اگرکسی بخواهد یکی از این الفاظ مسجع را بر دارد و لفظی غیر مسجع به جای آنگذارد، خواهد دید چگونه از پرتو افکنی می افتد و زیبایی خود را از دست می دهد، و ذوق سلیم اصالت و دقت در آن نخواهد بافت زیرا مقیاس همهٔ نیکیها و امتیازات همین اصالت و دقت است. بنابر این سجعی که در این گفتار علوی آمده ضرورتی است فنی که طبع آمیخته با صناعت اقتضا میکند، و گوئی هر دو از یک معدن برآمده اند و نثر را به صورت شعر در آورده چنان وزن و آهنگی برایش می نهد که از جو و طبیعت آن معنی با صور لفظی برابری می کند ۷ آمناکی برایش می نهد که از جو و طبیعت آن معنی با صور لفظی برابری می کند ۷ آنجا که انتخاب این الفاظ از روی تصنّع و تکلّف نیست، نه تنها بر ذهن سنگینی آنجا که انتخاب این الفاظ از روی تصنّع و تکلّف نیست، نه تنها بر ذهن سنگینی نمی کند و از سخن شمرده نمی شود، بلکه طبیعی بودن آنها در سخن به گونه ای نمی کند و از سخن شمرده نمی شود، بلکه طبیعی بودن آنها در سخن به گونه ای است که برداشتن آنها جای خالیشان را نشان می دهد و عوض کردنشان نیز بدلی بودن الفاظ جانشین اصل را به روشنی آشکار می سازد.

شگفت اینکه سخنان علی «ع»، با این همه زیبایی وصناعت و هنر، همه بطور ارتجالی و بالبدیهه از زبانش بیرون آمده است، لیکن اندیشهٔ ژرف، و هنرمندانه بودن تعبیر در سخنان وی چنان است که هنوز از میان لبانش بیرون نیامده به صورت ضرب المثل و کلمات حکمت آمیز درمیان مردم رواج یافته است. سخن زیر را بالبدیهه در وصف مؤمن گفته است و سرشار از وزن و آهنگ و سجع است:

«المؤمن بشره في وجهه، و حزنه في قلبه ، اوسع شيء صدراً و اذل شي نفساً. بكره الرفعه ، و يشناء السمعه . طويل غمّه بعيد همّه ، كثير صمته ، مشغول وقته . شكور صبور ، سهل الخليقه ، ليّن العريكه . نفسه اصلب من الصلد ، و هو اذل من العبد . ۸۵

جرج جرداق دربارهٔ شيوهٔ بيان على و شرايط بلاغت گويد:

شرایط بلاغت، که هماهنگی سخن با مقتضای حال است، در سخن هیچ ادیب و سخنور عربی یکجا فراهم نشده است آن چنان که در سخنان علی وع بن ابی طالب وجود دارد. بیان رسا و شیوای او، پس از قرآن،برترین نمونهٔ بلاغت، بدین معنی است:آشکارا موجز است، نیرومند و پُر غلیان، در میان الفاظ ومعانی و اغراض آن هماهنگی و انسجام کاملی برقرار است چنان طنین شیرین و خوش آهنگی در گوش دارد که گویی موسیقی دلنوازی طنین انداز است. در جایگاهی که خشونت اقتضا نمی کند به نیرمی و ملایمت نسیم می وزد، و در دیگر جایگاه مقتضی باشدت و خشونت تندر می خروشد، و بویژه در آن هنگام که سخن دربارهٔ منافقان و نیرنگ بازان و دنیا پرستانی باشد که به بهای بی بهره کردن ناداران و مستضعفان و حقبردگان به پیش می تازند. بنابر به بهای بی بهره کردن ناداران و مستضعفان و حقبردگان به پیش می تازند. بنابر می باشد، و لذا جای شگفتی نیست که نهج البلاغه به شمار رود. ۱

#### وصف و خيال

یکی از برجسته ترین مزایای شعر، خواه منثور و خواه منظوم، وصف است ، و مایهٔ اصلی وصف، تخیّل . هرچه تخیّل پاکتر و والاتر وصف نیز با واقعیت نزدیکتر و گاه عین واقعیت می شود. علی «ع» تخیّلش از حقیقت

سرچشمه می گیرد، و وصفش نیز بیان حقیقت است. جرج جرداق می گوید:

«از هوشمندی بسیار وفراگیر علی ۱۹۵ در شیوهٔ بیان، گوناگونی بحث و وصف اوست. در هر موضوعی وصف را به استحکام بیان می کند، و تلاش فکری او به موضوع منحصر نمی گردد، بلکه در همهٔ موضوعات یاراههای بحث می اندیشد. با منطق حکیم خبیر از احوال این جهان و شئون مردم و طبیعت افراد و گروهها سخن می گوید.

آذرخش و تندرو زمین و آسمان را وصف می کند، و در پدیده های طبیعت زنده، سخن به درازا می گرید و به وصف نهفته های آفرینش شب پره و مورچه و طاووس و ملخ و مانند اینها می پردازد، و برای مجتمع قانون اساسی و برای اخلاق ، قراردادها می نهد. در گفتگوی از آفرینش هستی و شگفتیهای وجود سخنانی بدیع می گوید و در سراسر ادبیات عربی این اندازه افکار شگفت و سالم و منطق محکم، با چنین سبک و شیوه ای بیمانند، که در نهج البلاغه هست نمی یابی.۱۰

اکنون بدین توصیف بی مانند و تشبیه بدیع دربارهٔ آفرینش طاووس نیک بنگرید:

«... تخال قصبه مداری من فضة، و ما أنبت عليها من عجيب داراته و شموسه خالص العقبان و فلذا الزبرجد.

فان شبهته بما انبتت الارض قلت : جنى جنى من زهره كل ربيع. وان ضاهيته بالملابس فهوكموشى الحلل ، او كمونق عصب اليمن . و ان شاكلته بالحلى فهو كفصوص ذات الوان، قد نطقت باللجين المكلل....١١

در همین قطعهٔ کوتاه از توصیف مفصل طاووس ، پری ازبال آن را به چهار منظرهٔ زیبا و بدیع تشبیه کرده است:

به قطعه ای سیم که هاله هایی شگفت در آسمان پشتش خورشیدی از زر ناب را در برگرفته اندو زبرجد زمینه آن را پوشانیده است، یا چمنزار سبزی را به نظرت می رساند که دسته ای از گلها و شکوفه های رنگارنگ در جا به جای آن قرار گرفته باشد، و یا آن را به لباسی مزین و پر نقش و نگار که از یمن آورده اند همانند می داند ، و یا سینه ریزی زرین که نگینی درشت از گوهر درمیان و آن تاجهایی نقطه چین شده از گوهرهای رنگین در پیرامونش آن را بیارایند.

به جزاین مورد، وصف و تشبیه در سخنان امیرالمؤمنین بسیار به کار رفته است. چنان که خواننده در مرغزار با روح نهج البلاغه به فراوانی با آن روبرو می گردد. دربارهٔ خیال و دامنهٔ بیکران آن در نهج البلاغه، جرج جرداق چنین داد سخن میدهد:

«خیال در نهج البلاغه گسترده و پهناور است، بالهای خود را در مرافقی گسترانیده است. در پرتو همین تخیل نیرومند که بسیاری از حکمای روزگارها و متفکران امتها از آن بی بهره بوده اند ، علی «ع» از هوشمندی و دستاوردهای گرانبهای خود معانی والا و نابی بر می گرفت ، سپس به گونه ای زیبا و درخشان و پویا، با آن تابلویی ترتیب می داد که رنگهای زیبایی ، به شگفت انگیز ترین گونهٔ ممکن ، در همه سوی آن چیده می شد. معانی برگرفتهٔ او، اگرچه به ظاهر عقلانی و خشک می نماید، لیکن همین که در خیال علی «ع» میگذرد، بالهایی در می آورد که از این خشکی فرا رفته جنبش و زندگی بدان می بخشد.

خیال علی «ع» نمونهٔ خیال نابغه ایست که بر پایهٔ واقعیت قرار دارد، بر این واقعیت چیره می شود، و آن را آشکار و برجسته می کند، و از سرچشمه و سرشت همان واقعیت به هر سو می گستراند و با همان ماده و رنگ رنگامیزی فراوان می کند، و سرانجام حقیقت را با چهره ای نمایانتر چنان نشان می دهد، که هر خواستاری گمشدهٔ خود را می جوید، و یا حقیقت به سوی او راه می یوید. ۱۲ می یوید.

از جمله نمونه های خیال واقع گرایانه علی «ع» جملات زیر است:

نخستین جنگ خانمانسوز داخلی «جمل» به پایان رسیده است. جنگی که پیروز ندارد. کشتگان هر دو صف کشتگان اسلامند، وبه سود دشمنان اسلام، علی از این درد جانکاه رنج می برد، آیندهٔ مردم بصره و سرنوشت آیندهٔ آنان را، به روشنی از پشت پرده های آینده، با چشم تیز بین خرد، و خرد آینده نگر خود می بیند و آینده را صادقانه برای آن مردم چنین وصف می کند:

«كأنى انظر الى قريتكم هذه قد طبقها الماء حتى مايرى منها الاشرف المسجد، كانه جؤجؤ طيرفي لجة بحر!» ١٣

پس از مدتی باقی ماندن درمیان مردم عراق ، امیر المؤمنین وضع حاضر آن روزشان را چنبن وصف می کندو آبندهٔ آنان را به ایشان نشان می دهد:

«ويل لسككم العامرة، و الدور المزخرفة التي لها اجنحة كاجنحة النسور، و خراطيم كخراطيم الفيلة، من اولئك الذين لا يندب قتيلهم، و لا يفقد غائبهم، اناكاب الدنيا لوجهها، و قادرها بقدرها، و ناظرها يعينها.١٤٨

تخیل او پیوسته در جنبش است، لیکن از جای استوار خود بیرون نمیرود:

«وانما انا قطب الرحى، تدور على و انا بمكانى، فاذا فارقته استحار مدارها، و اضطرب ثفالها.» ١٥

قدرت تمثيل و قوت تعبير

فرهنگ و ادب هر مجتمع و هر عصر و هر نسل ،به اشکال گوناگون نمودار می گردد، به شکل شعر، نثر، خطابه، نمایشنامه و مانند اینها، هرچند فرهنگ ریشه دار تر و انسانی تر، نمودهای نامبرده نیز مبراتر، پاکتر، آموزنده تر و رشد دهنده تر خواهد بود، فرهنگ یونان باستان، و وارث آن، روم در افکار و عقاید و زندگی آن روم، و همهٔ شئون هنریشان ، به شکل شرک آلود نمایان گردید، و فرهنگ ایران باستان مجتمع و نسل دورهٔ ساسانی را، با همه ویژگیهای خوب و بدش ، به بشریت عرضه داشت. فرهنگ دوران جاهلیت نخست، در عربستان ادبیات جاهلی و امثال امرؤ القیس را پرورید، و فرهنگ جاهلی بزرگ امروز غرب، نیز میوه هایی به بار آورده ومی آورد که شاهد آنها هستیم . فرهنگ قرآن و اسلام ادبیاتی از خود عرضه کرد که نمونهٔ برجسته و راستین آن علی ع» بن ابی طالب است ، و نهج البلاغه میوهٔ طیبه و همیشه رسیدهٔ آن.

تعبیرهای قوی و عمیق در نهج البلاغه فراوان است، لیکن ۹ تعبیر شگفت دارد که سید رضی، سخن شناس بزرگ عرب نیز چنان تحت تاثیر قرار گرفته است که آنها را درمیان کلمات قصار حکمت آمیز گذاشته همه را تفسیر کرده است، برای نمونه چند کلمه از آن تعبیرات با توضیحات سید رضی نقل می شود.

«فاذاكان ذلك ضرب يعسوب الدين بذنبه، فيجتمعون اليه كما يجتمع قزع الخريف.»

سید رضی گوید: یعسوب یعنی سرور بزرگی که درآن روزگارها در دست اوست، و قزع، قطعات ابر بدون آب است.

«هذا الخطيب الشحشح».

منظورش از شحشح ماهر در خطبه و برنده در آن است، هر کس که در سخن یا راه رفتن برنده باشد شحشح است، و شحشح در غیر از این موضع به معنی بخیل گرفته شده است.

۱۵ الايمان يبدو لمظة في القلب، كلما از داد الايمان از دادت اللمظه» لمظه همچون نقطه اى است سفيد، و فرس المظ به معنى اسبى است كه پوزهاش سفيد باشد.

«كنا اذا احمر الباس اتقينا برسول الله ، صلى الله عليه وآله وسلم ، فلم يكن احدمنا اقرب الى العدومنه»

یعنی چون ترس از دشمن بالا می گرفت ، و جنگ شدت می یافت، مسلمانان از نگرانی به رسول خدا پناه می بردند، و احمر البأس کنایه از شدت امر است.

و دربارهٔ تمثبل جرج جرداق می گوید:

«و از مزایای خیال پهناور قوهٔ تمثیل است و تمثیل در فرهنگ امام چهرهٔ درخشنده ای بسه زندگی می بخشد، نمونه ای از تمثیلهای امام در بارهٔ قدر تمندیست که مردم دربارهٔ او رشک می برند و آرزوی رسیدن به مقام او را دارند، لیکن او خود بهتر از دیگران می داند که چه موقعیت ترسناک و پرخطری دارد، اگرچه ظاهری سهمگین دارد، لیکن پیوسته نگران آنست که غافلگیر و کشته شود. این تمثیل را علی چنین بیان می کند. «صاحب السلطان کراکب الاسد: یغبط بموقعه، و هو اعلم بموضعه. ۱۶

تمثیل دیگر بیان حال کسی است که علیه دشمنش به اقدامی دست زده که به زیان خودش تمام می شود لذا می گوید:

«انما انت کالطاعن نفسه لیقتل ردفه!» ۱۷ ردف کسی است که پشت سر دیگری سوار شده باشد.

اکنون بدین روش شگفت انگیز بنگر که رفیق دروغگو را در تمثیلی زیبا نشان می دهد:

« ایاک و مصادقة الكذاب ،فانه كالسراب: يقرب علیک البعید ، و یبعد علیک القریب.» ۱۸ القریب.» ۱۸

ذکاوت خارق العادة و خیال بارور در بیان ادبی امام ،اتحاد طبیعت با طبیعت است، همراه با عاطفهٔ جوشان که هر دو را به گرمای زندگی می کشاند در اینجا است که اندیشه به جنبش در می آید و خونی گرم در رگهایش به جریان می افتد . و در این هنگام احساس به همان اندازه در توبه سخن در می آید که عقل ، زیرا عقلی است که عاطفه گرمش کرده است. بسی دشوار می توان از اثری فکری یا خیالی ، در زمینه های ادبی و هنری والا ، به شگفتی دچار شد که عاطفه شرکت فعالانه ای در تولید آن اثر نداشته باشد. زیرا یک اثر هنگامی انسانی را خشنود و شگفت زده می کند که نتیجهٔ ترکیبی همهٔ ویژگیهای انسانی باشد.

نمونهٔ برجستهٔ چنین آثار کامل که زاییدهٔ همه ویژگیهای انسانی است، در نهج البلاغه مشاهده می شود. همچنان که برگهای این کتاب شگفت انگیز را ورق می زنی و می خوانی با امواجی سهمگین از عواطف سوزان روبرو می شوی.

آوردن نمونه های بیشتری از عواطف زنده ای که خون گرم در رگهایش جریان دارد در سخنان امام، بسی دشوار است و قلم از نگارش آن ناتوان، ابراز عاطفه و احساسات راستین در رفتار و گفتار و سخنرانیهایش از جمله معیارها و مقیاسهای اساسی است، و چارهای جز آن نداری که این کتاب بزرگ را بگشایی، تا به رنگهای گوناگون عاطفهٔ فرزند ابی طالب، که با نیرو و ژرفااز لابلای آن فواره زن است پی ببری ۱۹.

هنرچون با عرفان و عقیده همراه شد، یا بهتر بگویم ، هنگامی که از آن دو سر چشمه گرفت به مرحله ای از کمال رسد که جز تعالی انسانی، هیچ چیز دیگر را بر نمی تابد و جز تعالی روح انسانی پیامد دیگری ندارد، بویژه آنکه آفرینندهٔ آن از اسرار هستی و ناموس حاکم بر آن و سنت الهی چنان آگاه باشد که به هر سو بنگرد و هر چه بگوید و هر راهی بپوید، جز او نبیند و به زبان نیاورد و به سوی جز او نرود.

سخن از نهج البلاغة على عام گفتن آسان نيست، و از اين ميدان بيرون آمدن نيز آسان نمى باشد. به دريا پا نهادن كار هركم نيست، ليكن دل از مرواريدهاى دريا كندن از آن دشوار تر است. در پايان سخن نيز عنان قلم به

سوار کار این میدان، جرج جرداق می سپاریم تا حسن ختامی باشد نوشته را «نهجی برای بلاغت بر گرفته از فکر و خیال و عاطفه، آیاتی پیوسته به دریای ذوق فنی والا تا آنگاه که انسانی وجود دارد، و در وجودش خیال و فکر و عاطفه باقی است،آیاتی به هم پیوسته و هماهنگ، منفجر شده بوسیلهٔ احساس آتشین و ادراک برین، برخاسته از حرارت واقعیت، و آتش حقیقت، و شوق معرفت بدانچه فراسوی این واقعیت قرار دارد، ترکیبی است که زیبایی محتوی و شگفتی بیان را چنان با هم یکی کرده است که تعبیر با هدف یا شکل با معنی درهم آمیخته است، آمیختن گرما با آتش و پر تو با خورشید و هوا با هوا، خوانندهٔ آن همچون کسی است که در برابر سیل خروشان و دریای موجزن و باد توفان قرار دارد، یا همچون حادثه ای طبیعی که وجودش تا هست ضروریست، عناصر آن از یکدیگر جدا نمی شود تا از میان برود و نیست گردد.

بیانی است که چنانچه زبان به کوبیدن گشاید چون طوفان در هم شکننده فرود آید! و اگر به تهدید فساد و مفسدین ایستد آتشفشانها گردد! و چون در زمینهٔ منطق گسترش یابد و خردها و درکها را مخاطب سازد همهٔ درها بر هر دلیل و حجت مخالف بسته شود!

وانگاه که به تأمل فراخواند سر چشمهٔ احساس و تفکر در وجودت به جوش آمده ترابدانجاکشاند که خاطر خواه او است. و با جهان هستی بپیوندد ، و همهٔ نیروهای کشف کننده را در درونت هماهنگ سازد. و در صورتی که به رعایت حال دعوت کند مهر پدر و منطق پدری و صدق وفای انسانی و حرارت محبتی را درمی بابی که در وجودت آغاز می شود و به پایان نمی رسد! و اگر از روشنایی هستی و زیبائیهای آفرینش وکمالهای جهان با تو به سخن آید، بی گمان بامرکبی از ستارگان آسمان بر صفحهٔ قلبت نوشته خواهدشد!

بیانی است که بلاغت از بلاغت گرفته است و تنزیل از تنزیل بیانی پیوسته به کارمایه های بیان عرب آنچه بود و آنچه که هست ، تا آنجاکه یکی از یاران او دربارهٔ سخنش گفته است: فروتر از سخن آفریدگار و برتر از سخن آفریدگان ۲۰۱

آنچه گفته شد و نوشته آمد طرحی است ابتدایی دربارهٔ آفرینشهای هنری در نهج البلاغه بدان امید که انگیزه ای باشد برای خداوندان ذوق و هنر و کاشفان در و گهر برای استخراج مرواریدها از این دریای پهناور و رهاوردی به پیشگاه اهل نظر.

#### پی نوشتها:

١. روائع نهج البلاغه ، ص ٢٩ - ٣١

٢. نهج البلاغه ، ص ٢٠

٣. آيات اول سورهٔ «قمر» و همهٔ آيات اين سوره

۴. از خطیهٔ ۱۹۸

٥. از خطبة ١٨٥

۶. از خطبه ۱

٧. روائع، ص ٢٤

۸. حکمت ۲۲

٩. روائع، ص ٢٤

١٠ - ٩ ص ١٠ - ١٠

۱۱. از خطبهٔ ۱۶۵ در وصف طاووس

۱۲. روائع، ص ۱۰

۱۳. از خطبه ۱۳

۱۲۸ از خطبهٔ ۱۲۸

۱۱۵ از خطبهٔ ۱۱۹

۱۶. حکمت ۲۶۳

۱۷. حکمت ۲۹۶

۱۸. حکمت ۲۸

١٩. روائع،ص ١١ - ١٤.

۲۰. روائع، ص ۳۱.

非非非非非

# رابطهٔ خوشنویسی با عرفان و آگاهی

#### چکیده:

در کلام الله مجید ، احادیث نبوی (ص) و گفتار بزرگان علم و هنر کراراً به فضیلت قلم وشرف آن اشاراتی شده است. از کاتبان وحی گرفته در قرنهای متمادی در جامعهٔ اسلامی منزلت کاتب و خوشنویس همواره مورد احترام فراوان بوده است. خوشنویسی از این حیث بک حرفهٔ باشرف توام با پاکیزگی و طهارت بشمار می رفته است. اغلب خوشنویسان اهل فن در عین حال از عرفان و آگهی بهره هایی داشته اند.

## علم بالقلم وعلم الانسان مالم يعلم

چون ما دربارهٔ جنبهٔ عرفانی و روحانی خطاطی و خوشنویسی صحبت می کنیم فقط مراجع به این آیه شریفه قرآن کریم کافی است تمام تعلیمات الهیه بوسیله قلم به انسان داده شده که وی قبلاً نمی دانست رسول اکرم «ص» فرموده اند که «اول ما خلق الله القلم».

شیء که اول خداوند متعال تخلیق فرموده قلم است بدون قلم چه طور ممکن بود که خدا تقدیر و سرنوشت های تمام مخلوقات جهان که تعداد آن از حیطهٔ ادراک و فهم بالا است بر لوح محفوظ می نوشت در قرآن سورهٔ القلم اهمیت قلم را بخوبی روشن می کند.

«ن والقلم و ما يسطرون »

خدا بحرمت و مرتبه بلند قلم سوگند میخورد. بنا بر حدیث پیغمبر صلی الله علیه و آله وسلم روزی دربارهٔ عمر خود به جبرئیل فرمودند:ای جبرئیل یادم است آواز نوشتن قلم وقتیکه خداوند تعالی تقدیر مخلوقات را برلوح محفوظ

۱ - استاد دانشکد، علوم انسانی - دانشگاه NED، کراچی

رقم می کرد. «الله جمیل و یحب الجمال» هر چیزی که پیدا کرده است منزه از هیچ نقص است و نمونهٔ کامل زیبایی و تکامل محسوب می شود چنانکه خودادعا می کند « الذی خلق سبع سموات طباقا ما تری فی خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل تری من فطور ثم ارجع البصر کرتین بنقلب الیک البصر خاسئا و هو حسیر» الملک آیه ۳-۴

بنابر این می توانیم گفت که خداوند تعالی کاتب اول است و برلوح محفوظ تقدیر ماکه نوشت آن زیبا ترین و کامل ترین نمونهٔ خوشنویسی است که نگاه انسان از زیارت آن قاصر است در قرآن آمده است که اگر تمام درختان جهان راقلم سازیم وآب بحر راسیاهی بازهم نمی توانیم که اسماء حسنه و کلمات الهی را بنویسیم:

ای برتر از خیال و قیاس و گمان و وهم وز هرچه گفته اند و شنیدیم و خوانده ایم محفل تمام گشت و بآخر رسید عمر ما همچنان در اول رصف تو مانده ایم لذا خوشنویسی با عرفان و آگاهی رابطه ای ناگسستنی دارد. در حدیث نبوی اص آمده است. : «الخط الحسن یزید الحق و اضحا» (۱)

و چنانکه می گویند خط خوش نشان صفای روح است شرف و مرتبهٔ خوشنویسان و خطّاطان این قدر بلند و اعلی ست که نه تنها باکاتب اول نسبت پیدا می کنند بلکه با کراماً کاتبین هم متوسل می شوند. بدیهی است که کتاب اعمال نیز بخط خوبی و زیبا نوشته می شد که کاتبان آن گماشتهٔ خداوند تعالی کاتب کل هستند آن خداوند که خودش این قدر حسین و زیباست که «لیس کمثله شیء».

از هر چیزی که پیداکرده خوب وزیباست و انسان زیباترین مخلوق اوست. «لقد خلقنا الانسان فی احسن تقویم »

زیبایی و شرف انسان ازین نسبت است که محمد صلی الله علیه وآله وسلم که محبوب او هستند و باعث تخلیق این جهان در لباس انسانیت جلوه نمودند. قال انا بشر مثلکم یوحی الی و علی مرتضی محبوب اوست من کنت مولاه فعلی مولاه و علی اولین خوشنویس تاریخ اسلامی بشمار می رود. سلطان علی

مشهدی (۲) می گوید مرتضی اصل خطکوفی راکرد پیدا و داد نشو و نما چنانکه معلوم است علی کرم الله وجهه سرخیل تمام سلسله های عرفانی هستند بنابرین رابطهٔ خیلی نزدیک و محکم درمیان خوشنویس و عرفان و آگاهی استوار می شود که نیازمند دلیلی و اثبات دیگر نباشد.

اول قلم ازنی درست می کردند و در خوشنویسی و خطاطی قلم نی هنوز رواج دارد. عجب اتفاق است که بزرگترین کتاب شعر عرفانی یعنی مثنوی مولوی معنوی از گریه وزاری نی شروع می شود و مولوی تمام رموز و اسرار جهان روحانی بوسیله نی بیان می کند «بشنو ازنی چون حکایت می کند »

در حین بررسی رابطهٔ عرفانی با خوشنویسی این نکته را هم باید در نظر داشت قرآن کریم بزبان عربی نازل شده است بنابر این الفبای عربی وادای تأثیر روحانی و عرفانی می باشد چنانکه ابن ندیم در الفهرست می نویسد :(۴)

سهل ابن هارون رئیس بیت الحکمه که معروف ابن راهیبون کاتب است گوید عدد حروف عربی بیست و هشت و شماره عدد منازل قمر است و هر کلمه حروف زایدی که باقی می پیوندندبیش از هفت نیست ومطابق ما عدد نجوم هفتگانه است و حروف زاید دوازده حرف مطابق با بروج دوازدگانه است همچنین الفبای عربی وفارسی را بمناسبت چهار عناصر آب، خاک، آتش و باد نیز تقسیم کرده اند و از ابجد حروف را با علم هندسه هم نسبت داده اند از این جهت معلوم می شود که عمل نفوذ و تأثیر روحانی و عرفانی خوشنویسی از حروف شروع می شود. اقلیدس گوید (۵) خط هندسه ایست روحانی گرچه به حروف شروع می شود. اقلیدس گوید نظم بوستان دانش است.

نظامي گويد خط روحي است گرچه بحواس بدن ظاهر است.

از زمان پیغمبر (ص) اهمیت خط و فن کتابت خیلی افزوده شد برای کتابت وحی اصحاب رسول (ص) که می توانستند بنویسند مأمور بودند ازاین جهت کتاب و خوشنویسی از دورهٔ آغاز اسلام بدیدهٔ احترام دیده می شد وکسانی که به کتابت سروکار داشتند فکر می کردند که ایشان در تبلیغ آیات قرآنی و انتشار تعلیمات اسلامی نقش مهمی ایفا می کنند و کار ایشان رنگ

الهامي داشت كه باعث توقير و احترام ايشان در آمده بود (۶)

چنانکه می دانیم خوشنویسان همواره در کتابت قرآن یا متون مذهبی دیگر مشغول بودند لازم بود که شرایط طهارت و پاکی را رعایت بکنند چنانکه استادان فن به شاگردان خویش توصیه کرده اند در قرآن آمده الا یمسه الاالمطهرون »

در این مورد خوشنویسان چنان احتیاط لازم داشتند که برای نگهداری از پاکیزگی و نیز بخاطر ثواب و برکت از سیاهی چراغهای مسجد، سیاهی برای کتابت و خوشنویسی درست می کردند.

آیات قرآن و احادیث نبوی و متون دیگر مذهبی و اخلاقی که در خط زیبا و خوب نوشته می شود باعث ابراز احساسات روحانی و عرفانی می باشد چنانچه گفته اند (۷)

رجال فن بمعنی قدسیه ای که حکایت از برانگیختن ایمان و خشوع است تعبیر کرده اند و شخص تفنن مسلمان وقتی در برابر بعضی آنها قرار می گیرد ابهنی احساس می کند و روح در عالمی غیر از این عالم بپرواز در می آید گلها و برگهایی باو حکایت بهشت کند و گره هایش داستان محکم ایمان را به گوش او باز می گوید.

البته این عبارت در ضمن توصیف خط کوفی نقل شده است که بر آن تزیین وزیبایی باگلها و برگهائی رنگین کتابت می شد. در قرن اول بنابر اهمیت و تأثیر زیبایی خط خالد ابن ابی الیساج (۸) به دیوار قبله رو مسجد پیغمبر «ص» از سوره والشمس تا آخر قرآن با حروف زرین خطاطی کرد در ضمن روشن کردن رابطهٔ خوشنویسی و عرفان و آگاهی ابن عربی (۹) در رسالهٔ الانوار می گوید که سالک راه سلوک در مراحل آخر از زیارت قلم شرف یاب می شود. مرحله زیارت قلم بعد از دیدار تخت الهی می آید و به مقام بلند قلم دلالت می کند بعد از زیارت تخت و قلم سالک به درجهٔ فنا فی الله واصل می شود تقریباً تمام خوشنویسان و خطاطان معروف حلقه بگوش سلسله هایی تصوف بوده اند و خوشنویسان و خطاطان معروف حلقه بگوش سلسله هایی تصوف بوده اند و هم چنان دانشمندان برجستهٔ روزگار بکمال دقت این هنر زیبا را یاد می گرفتند.

ومخصوصاً سلسله متصوفانهٔ مولویه و بکتاشیه وغیرهم در توسعه و پیش رفت خوشنویسی و خطاطی نقش مهم ایفا نموده اند . (۱۰)

درویشان و فقیران مولویه وبکتاشیه در محروسات دولت عثمانیه در البانیه، بوسنیا و کروشیا و کشورهائی هم در حد تکیه هائی خود ادب و فرهنگ و تعلیمات اسلامی را منتشر می کردند ونیز زبان عربی فارسی و ترکی را در آن خطه معرفی نمودند و از این جهت هنر زببای خطاطی و خوشنویسی را نیز رواج دادند. مدرسه ها و مکتب های اسلامی هم با همکاری این دستگاه های صوفیانه خوشنویسی را خیلی توسعه دادند. در نتیجهٔ این خدمات برجسته فقط در شهر سرائیو (۱۱)و در محله قدیم، دو کوچه، برای کتابفروشان و تذهیب کاران مخصوص بود و هم چنین در شهرهای دیگر بلقان و اسپانیه مردم به علوم و هنرهای زیبای اسلامی علاقه پیدا کرده بودند. خوشنویسان غیر از عربی و فارسی و ترکی، زبان های محلی نیز خطاطی می کردند، کروشیائی وغیرهم. مثلاً فارسی و ترکی، زبان های محلی نیز خطاطی می کردند، کروشیائی وغیرهم. مثلاً دربارهٔ جنبهٔ روحانی و عرفانی هم حدیث جالب پیغمبر روایت می شود که بعد از ثبت سرنوشت برلوح ، سیاهی قلم خشک شد.

اقد جف القلم وكتب ان لا يستوى الطاعة و المعصيه »

این حدیث به نام حدیث جف القلم معروف است و در مثنوی مولوی معنوی بیان مفصلی از آن در دفتر پنجم آمده:

همچنین تأویل قد جف القلم بحر تحریض است بر شغل اهم

در حدیث مطهره چهار نوع اقلام ذکر شده اول قلم که تخلیق اول است و برلوح محفوظ از آن تقدیر تمام مخلوقات نوشته شده. قلم دوم با تخلیق آدم آفریده شده مخصوصاً برای نوشتن سرنوشت بنی نوع انسان. قلم سوم قلمی است که از آن احوال و اعمال و تقدیر طفل در رحم مادر مثلاً رزق و عمر و چگونگی اعمال یا نیک بخت یا بدبخت بودن او ثبت می شود و قلم چهارم که با بالغ شدن بچه ها به کراماً کاتبین داده می شود. از این مطالب نیز روابط بین قلم و عرفان و الهام و آگاهی بخوبی روشن می شود و هیچ شک و تردیدی نمی ماند و عرفان و الهام و آگاهی بخوبی روشن می شود و هیچ شک و تردیدی نمی ماند که : «قلم گفتاکه من شاه جهانم».

مآخذ ومنابع

١ - اطلس خط ، حبيب الله فضائلي ، انتشارات مشعل ، اصفهان ، ١٣٤٢ ش ، ص ٢٠.

٢ - ايضاً ، ص ١٨٧

۳ - شرح العقيده الطحاويه امام قاضى على ابن محمد طحاوى، جامعه ستاره، كراچى ١٩٩٣ ،
 ص ١٩٨.

۴ - الفهرست ابن نديم، ترجمه فارسى رضا تجددى، كتابخانه ابن سينا، تهران ص ١٤

۵ - ايضاً ، ص ١٧.

Encyclopedia of Islam, p. 1113 - 9

٧ - اطلس خط، ص ١٨٩

٨ - ايضاً ، ص ١٧٨

٩ - رسالة الانوار ... ابن عربي ترجمه انگليسي

Journey to the Lord of Power ,Rabia Terre Harris ,East West - 1 .

Publication ,London & the Hague ,1981 , p. 47.

Islam in Balkans ,H.T.Narris, University of South Carolina U.S. 1993, p.55.

١١ - ايضاً ص ٥٧.

\*\*\*

# پندو اندرز در شاهنامهٔ فردوسی

#### چکیده:

در شعر فارسی موضوعات سجایای اخلاقی همواره مورد توجه بوده است. شاهنامهٔ فردوسی از دو حیث در این زمینه پیشقراول محسوب می شود یکی از حیث زمانی، کهن ترین اثر مبسوط شعری است که در حدود هزار سال پیش توسط «دانای طوس» به نظم کشیده شد. دوم اینکه در بالغ بو ۵۵ هزار بیت موضوع اخلاق،در هزاران بیت مورد اشاره قرار گرفتهٔ است. این مزیّت منفرد شاهنامه است که محیط ایران باستان را در دورهٔ اسلامی ایران برای خوانندگان ترسیم نموده است . در واقع همهٔ این سجایای اخلاقی در هر جامعهٔ متمدّن و با فرهنگ مورد تمجید و شایان تقلید بوده است.

نیازی به گفتن نیست که شاهنامه بزرگترین حماسهٔ ملی ایران است و شاهنامه به گونه ای تاریخ منظوم ایران قدیم است که از زمان اولیه باستانی تازمان یزدگرد سوم، پادشاه سلسلهٔ ساسانی به شعر در آمده است. آن یک شعر حماسه است که دربارهٔ قهرمانان ایران باستان گفته شده است. همهٔ قهرمانان فردوسی با تقوی می باشند. همهٔ آنها رفتار خوبی دارند. رابطه میان آنها دارای جنبهٔ اخلاقی است.

بنابر این فردوسی، از هر اتفاق و حادثه ای یک درس اخلاق گرفته است. در آن یک فاصله طبیعی میان فرضیه و عمل وجود دارد. ولی هر شخص در شاهنامه بوسیلهٔ فردوسی زیبا ساخته شده است و شخصیت موفق این فاصله را پُر می کند که درمیان فرضیه و عمل وجود دارد. آنها در یک زندگی عادی فرضیه را به عمل در آورده اند. بنابر این فردوسی مستقیم به اخلاق توجه نموده ولی او هنرمندانه فرضیه های اخلاقی را در شعر جنگجویانهٔ خود که خوانندگان و مطالعه کنندگان شاهنامه را به شوق علاقه مند می کند و آنها را در اقیانوس فکر و اندیشه بطورعمیق غرق می کند و لذت می برد. نکات اخلاق گفته شده و در

۱ - رئیس گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه ممبئی (هند)

شعر زیبا و قشنگ بیان شده اند.

شاهنامهٔ فردوسی از بزرگترین مجموعهٔ اشعار حماسی دنیا است. شاهنامه مانند داستان الیاد و ادیسه هومر، و ماهاباراتا و رامایانا را شامل می باشد. شاهنامهٔ فردوسی در سطح جهانی مطرح است و داستانش واقعات تاریخی را توضیح می دهد که در قرنهای متمادی از تاریخ قدیم ایران می گذرد. توضیح واقعهٔ ناریخ بسیار جالب و جاذب نظر است. تحقیق دربارهٔ شخصیتها و سلسله ها موقعیت بسیار نزدیک و محتمل بنظر می آید. همهٔ شخصیتهاکه در شاهنامه هستند، افکار خوبی دارند و در قالب یک وطن پرست بدون موازات درتاریخ نامه ها می باشند.

شاهنامه عظمت قهرمانان زن و مرد ایران را هم زمان به نمایش می گذارد و قهرمانان داستان همیشه در جنگ های خود پیروز هستند. آنها دارای خصوصیات بزرگ انسانی مانند لطف و مهربانی ، بخشش ، عدالت، بزرگی ، وقار ، دستگیری ، شرافت، درستی و قلوب خوب بودند و به تمام انسان ها عشق واحترام می گذاشتند. نتیجهٔ ترس از خداوند سبحان تعالی به بالاترین درجهٔ اخلاق منتج می شود. فردوسی می گوید نیکوکاری و جلوگیری از درجتی برای دیگران راه نجات است.

ب نیکی گرای و میازار کس ره رستگاری همین است و بس شاهنامه سر مشقی برای بشر است یک سرمشق برای همهٔ زمانها است. احتراز از جنگ ، انتقام ، مثالهای اخلاقی هستند که فردوسی آنرا وعظ کرده است. او فقط یک شاعر نیست او یک واعظ هم است.

یکی از بهترین موضوعات در شاهنامه مسئلهٔ اخلاق است. خصوصیت اخلاق و رفتار اجتماعی که درسهای بزرگی را می آموزد و در زندگی باعث تقویت عقل و خرد می شود. این درسهای اخلاقی در همهٔ قسمتهای شاهنامه نمایان است. از ۵۵۹۶۳ بیت شعر ، ۹ تا ۱۰ در صد در مورد رفتار های اخلاقی است. دکتر محمد علی اسلامی ندوشن نوشته است ، از نظر فردوسی شاهنامه جنبهٔ اخلاقی زیادی دارد و درس اخلاق وسیعی را به خواننده می دهد در عین

١ - شاهنامه ٣ / ٧١٤ شماره مربوط به جلد و شاهنامه چاپ برو خيم ميباشد.

حال از رفتار های غیر اخلاقی جلو گیری می کند.

او بعداً علاوه كرده: فردوسي شاهنامه را براي اشعار بزرگش فقط سروده است که آن یک کتاب داستان قدیم ایران است بلکه او به آن احترام می گذارد بخاطر اینکه این کتاب از درس های اخلاقی مملو است . به این بخش شاهنامه رجوع مي كنيم.

> بدين نامه شهرياران خويش همه بزم و رزم است و رای و سخن

بزرگان جنگی سواران پیش گــذشته بســـی کـــارهای کـهن همان دانش و دین و پرهیز و رای همان ره نمودن به دیگر سرای

مسائل اخلاق ومثالهایی که در شاهنامه وجود دارند حتی روی شاعران بعد فردوسی هم اثر گذاشته است. این شاعران مانند عمر خیام نیشابوری ، سعدی شیرازی و حافظ شیرازی هستند ، کم و بیش آنها از فلسفه ای سخن گفتهاند که فردوسی آنرا در شاهنامه مطرح کرده است.

شاعرانی که بعد از فردوسی آمدند نسل بعد از نسل از متن شاهنامه آموزش و آگاهی داشتند و به اثر با ارزش فردوسی احترام می گذاشتند. اسدی طوسی معاصر جوان او بود و در کتاب گرشاسب نامه دربارهٔ شاهنامه می گوید:

به شهنامهٔ فردوسی نغز گوی که از پیش گویندگان برد گوی نظامی، انوری و سعدی بالا بودن منزلت فردوسی در شعر فارسی را متذکر شده اند. نظامی می گوید:

> سخن گوی پیشینیه، دانای طوس سعدی می گوید:

چے خوش گفت فردوسی پاک زاد امیسازار مسوری کے دانے کش است انوري مي گويد:

أفسرين بسر روان فسردوسي او نه استاد بود و ما شاگرد خاقانی می گوید:

شمع جمع هوشمندان است در ديجورغم زادگان طبع پاکش جملگی حورا وشند

که آراست روی سخن چون عروس

کے رحمت بسر آن تسربت پاک باد: که جان دارد و جان شیرین خوش است»

> أن همسايون نسرواد فسرخسنده او خسداونسدبود و مسا بسنده

نکته ای کز خاطر فردوسی طبوسی بود زاده حوراوش بود چون مرد فردوسی بود

#### فاريابي مي گويد:

ای تازه و محکم ز توبنیاد سخن هرگز نکند چون توکسی یاد سخن فردوس مقام بادت ای فردوسی انصاف که داده ای داد سخن

شاهنامه یکی از شاهکارهای ادبی جهان است. شاعرانی مانند: نظامی ، امیرخسرو، جامی و دیگران به فردوسی احترام زیادی قابل هستند، ولی هیچ کس به اندازه او پیروز نبوده است. نظامی چنین دربارهٔ فردوسی می گوید: شعر و شاعری او در سطحی بلند است و اشعارش خیلی شیرین است و مانند آب روان است. همهٔ نویسندگان تذکره، فردوسی را می ستایند و ستایش می کنند که هیچکدام از شاعران مانند او نبوده است. عوفی در کتاب لباب الالباب می گوید فردوسی قضاوت کامل را در شعر و شاعری انجام داده و مزیّت خود را به نمایش گذاشته است ، و سپس همهٔ نویسندگان قدیمی را به خجالت آورده و برای آیندگان افتخار زاییده است . هنر قدیمی فردوسی در این است که از شروع برای آخر آن زیبا سروده است و همه آن در یک سطح نگهداری شده است و اشعار آخری به تنوع شعر اول است و این نهایت شعر و اوج هنری است.

در تذکرهٔ الشعرای دولت شاه که تذکرهٔ خیلی قدیمی است، گفته شده که فردوسی بزرگترین شاعر است. در مجموع ، دولتشاه می گوید که همهٔ مردان دانش می گویند که در زمان طولانی ، شاعری مانند فردوسی نیامده است . و شاید در آینده هم نخواهد آمد و فقط برای اثبات حقیقت این ادعا است که شاهنامه را مثال می زنیم . در پانصد سال گذشته هیچ اثری مانند آن نوشته نشده است و شاعران و نویسندگان نتوانستند مانند آن را بنویسند واین مقام شامل هر شاعری نمی شود و در این حالت ثابت می شود که یک نیروی الهام بخشی برای راهنمائی فردوسی بوجود آمده بود.

آقای ویلیام جونس ، شرق شناس که در اروپا نظراتش دربارهٔ شاهنامه اهمیت داشته، می نویسد ، یک نکته جالب در شرق و آموزش ادبی که اگر در زبان اصلی خودش بطور کامل فهمیده شود، می شود آنرا با نوشتهٔ آقای هومر برابر دانست.

یک نفر نویسندهٔ نقد شعر انگلیسی به نام وات دونتان گفته است که شاهنامه مانند « یک قیام در صحنهٔ شعر و شاعری است »

فردوسی در سراسر شاهنامه اخلاق را در مدنظر داشته است.گفته های فردوسی اثر زیادی روی خواننده می گزارد. کذب ، خشونت ، حسادت ، دوگانگی ، تلوّن و بی ادبی از طرف فردوسی محکوم شده است . او از بزرگی و . خوبی خداوندبزرگ تعریف می کند.

ب نام خداوند جان وخرد کرین برتر اندیشه برنگذرد ز نام و نشان وگمان برتر است نگارندهٔ بر شده گوهر است به بینندگان آفریننده را نسینی ، مرنجان در بسیننده را از این پرده بر تر سخن گاه نیست به هستیش اندیشه را راه نیست

فردوسی تأکید میکند، امکان ندارد که شما بتوانید خدا را ببینید، او نمی شود که به دیدگان بیاید و با این وصف ما وجود او را احساس می کنیم و فرمان او را اطاعت می نمائیم.

تو باید وجود خدا را قبول کنی و از حرفهای بی یقینی جلوگیری کنی. خدا دیده نمی شود و ما نمی توانیم خدا را ببینیم، مخیلهٔ ما نمی تواند به وجود او برسد. شاعر علاوه کرده است که در آینده اگر تو بخواهی می توانی که ناراحت نباشی و اگر می خواهی که از بیماری های هر دو دنیا آزاد باشی پس راه پیامبر «ص» را دنبال کنی. فردوسی به خوانندگان نصیحت می کند که در راه حقیقت راه بروند و از کار بد شرم داشته باشند. بیان زیبای شعر وشاعری می تواند در ین اشعار دیده شود.

اگر دل نخواهی که باشد نوند به گفتار پیغمبرت اص اراه جوی ترا دین و دانش رهاند درست

نخواهی که دایم بُوی مستمند دل از تسیرگی ها بدین آب شوی ده رستگاری بیایدت جست

فردوسی می گوید هر چیزی که بر ضد فرمان خدا باشد آن کار شیطان است و بوسیلهٔ اهریمن انجام میگیرد. تفکر فردوسی از قوانین عقلی بوجود آمده است و از اعتقاد به خدا نتیجه گرفته است، درستی ، خوبی ، عدالت، ، و خلوص . او این سجایا را می پسندد و بدی را محکوم می کند ، بی عدالتی ، طمع ، خشونت ، حرص و بخیلی در وجود انسان جای دارند که او می کند . اما در شاهنامه نه فقط فریدون و کیخسرو ، مردان جنگی او که می جنگیدند و می کشتند ، نان وکرهٔ حلال عابدان و زاهدان الهی در همه جا بوده است او علاقهٔ

به دانایی و تحقیقی علمی را متذکر شده است.

خردمند را خلعت ایسزدی است سزاوار خلعت نگه کن که کیست

تو چیزی مدان کز خرد برتر است خرد بر همه نیکوییها سر است

خسرد افسسر شهريساران بسود خسرد زيسور تساجداران بسود

فردوسی می گوید: تدبیر روی منظور از وجود خدا وقتی می توانی بفهمی که به ارزش حقیقی انسان که شایسته هر دو جهان است برسید. امیدواری داشته باشید، خدا این دنیا را برای آسایش انسان آفریده است، پس انسان باید با دانایی فرمان او را اطاعت کند و بر تمام دستورهایش عمل کند. دانا بودن انسان روش اخلاقی او است که دارا می باشد زیرا انسان نباید به کارهای شیطان عمل نماید.

همیشه خرد را تو دستور دار بیدو جانت از ناسزا دور دار فردوسی می گوید که دانایی و عفل خود را نگه دار باش و جانت را ز بدی ها پاک کن و دورکن و کوشش کن که دانایی خود را به وسیله خواندن نوشته ها زیاد ترکنی برای اینکه علم و دید تو زیادترگردد.

همش گنج بسیار و هم لشکر است ممش دانش و رای و هم افسر است فردوسی می گوید که کاشتن دانش مانند کاشتن ثروت است. دانایی از چیزهای دیگر که خدا داده است بهتر است. دانایی منبع همهٔ چیزهای خوب است. دانایی محدودیت ندارد، بوسیله دانایی و عقل خود بر همه کمبود ها پیروز می شوی.

که دانا ترا دشمن جان بود به از دوست مردی که نادان بود آن خوب است که یک مرد دانا بطور یک دشمن داشته باشیم تا یک دوست نادان داشته باشیم.

یکی محضر اکنون بباید نبشت که جز تخم نیکی سپهبد نکشت نگوید سخن جز همه راستی نخواهد به داد اندرون کاستی ا

فردوستی نصیحت میکند که آدم باید در این دنیا تخم نیکی بکارد و حاصل آن حقیقت است که باید برداشت کند. چراغ درستی ،تاریکی دروغ را از

١ - شاهنامه ١ / ٢٥.

میان برمی دارد و بادیدن راستی از مسیر راستی کارها و راستی گفته ها آدم می تواند که توفیق هر دو جهان را بدست آورد. فردوسی تذکر داد که به ضحاک خجالت و بیماری آمد وقتی که شیطان بر او وارد شد. فردوسی او را با فریدون خیلی خوب مقایسه می کند.

نـــریدون نــرخ نــرشته نــبود ز مشک و زعــنبر ســرشته نـبود بــه داد و دهش یـافت آن نیکویی تــو داد و دهش کـن نـریدون تـویی

فردوسی تذکر می دهد که فریدون از فرشتگان خدا نبود و از مشک و عنبر ساخته نشده بود. او خودش را با وسایل بذل و بخشش و بزرگی و دانش آرایش کرده بود. اگر تو هم مانند فریدون خود را آراسته کنی تو هم فریدون هستی.

میازار موری که دانه کش است که جان دارد و جان شیرین خوش است فردوسی تذکر می دهد که گناه بزرگ است که حتی به یک مور بی آزار ، اذیت کنی زیرا که زندگی برای آن مور هم ارزش دارد و شیرین است همچنانکه زندگی برای تو شیرین است.

گناهان زیادی در وجود شیطان وجود دارد. اگر دانا هستی پس تو در راه درستی راه بروید.

بیا تا جهان را به بدنسپریم به کوشش همه دست نیکی بریم نباشد همی نیکو و بد پایدار همان به که نیکی بود یادگار فردوسی حضور ما را در زندگانی دنیوی بیان کرده می گوید که آدم نباید فکر بکند که برای همیشه زنده است. زندگی در این جهان برای مدتی محدود است و این دنیا را باید با نام خوب ترک کرد.

جهانا مپرور چو خواهی درود چومی بدروی، پروریدن چه سود فردوسی تذکر می دهد که در این دنیا زیاد نمی مانی زیرا ما میمیریم چه ما خوب باشیم چه بد باشیم.

هـر آن کس کـه دارد زگیتی امید چو جوینده خرما است از شاخ بید هر کس که به این جهان امید داشته باشدگاهی مانند آن است که مانند کمان می شود وگاهی مانند تیر تبدیل می شود.

فلک راندانم چه دارد گمان که ندهد کسی را به جان خود امان

کسی را اگر سالها پرورد در او جزید خوبی دمی ننگرد در اینجا فردوسی روی موضوع مورد علاقه اش تکیه می کند و می گوید که جهان دارای احوال گوناگون است و کسی را امان نمی دهد و اگر شخصی را چند سال هم نگه دارد در این دنیا همیشه نمی ماند.

چو برگیری از کوه و ننهی به جای سرانجام کوه اندر آرد زیای اگر چیزی را از کوه بگیری و آنرا در جای خودش قرار ندهی در پایان کوه را از پای می آورد.

به یک خانه گنجد دو تن پارسا به ملکی نگنجد دو تن پادشاه دو نفر آدم عابد می توانند در یک خانه زندگی کنند ولی دوتا پادشاه نمی توانند در یک ملک زندگی کنند.

اگر بار خاراست خود کشته ای و گر پرنیان است خود رشته ای اگر میوهٔ آن خار است خود کشته ای و اگر پرنیان است خود آنرا رشته ای

مراکنج گیری و نان جوی به از مرزبانی و کیخسروی فردوسی درس قناعت و توکّل را یاد می دهد اگر در کنجی جای، و نان جوی داشته باشم برای من از پادشاهی بهتر است که داشته باشم.

توانگر شود هر که خشنودگشت دل آرزو خسانهٔ دودگشت او توانگر است که او خوشحال باشد کسی که آرزو دارد آنرا به دود تبدیل می شود.

که گر خر نیاید به نزدیک بار تو بار گوان سوی پشت خو آر اگر خر به طرف بار نرود تو بار را برای خر بیاور

از امروز کاری به فردا ممان که داند که فردا چه گردد زمان؟ کار امروز را در فردا انجام ندهید چون نمی دانیم که فردا زمان چه خواهد شد. کار امروز را به فردا مگذار.

ستيزه به جايي رساند سخن كه ويران شود خانمان كهن

۱ - شاهنامه ۸ / ۱۳۲۱

جنگ به آنجا می رسد که خانمان قدیم ویران شود.

نشانش پراکنده شد در جهان بد و نیک هرگز نماند نهان فردوسی می گوید که نه خوب و نه بد در جهان می ماند و آن همیشه نهان نمی ماند هر دو آشکار می گردد. از زمان قدیم ایران باشکوه ، شاهنامه ، مانند آیینهٔ احساسات ملی و عشق به کشور و مردم را متجلّی کرده است. شاهنامه بخش بزرگی از تاریخ ایران از آغاز تا پایان قرن هفتم میلادی را برگرفته است. مسائلی که دربارهٔ تاریخ در شاهنامه نوشته شده قابل مقایسه نیست. و این خدمت فردوسی خیلی عظیم است و در درجهٔ بالا قرار دارد و تحقیق جامعی دربارهٔ شاهنامه انجام شده است. همانطور که فردوسی گفته است آن مانند طرفهای مخالف عمل نمی کند و می گوید:

تو این را دروغ و فسانه مدان بایکسان روش در زمانه مدان فکر نکنید که آداب و رسوم در تمام زمانه ها یکسان می شود.

این کارنامهٔ فردوسی است که در شاهنامه او از دانش خودش و منابعی که او مواد را استخراج می کند استفاده کرده بیرون آورده است، یا فردوسی از روحانیون زرتشتی یا از کتابهای کهنهٔ ایران ، برای تحقیق خودش از کتب تاریخی و حماسی در شاهنامه اش استفاده کرده است که بسیار جالب است.

آثار ایرانیانی که از زمان قدیم و بخصوص تا دورهٔ سامانیان نوشته شده است، فردوسی برای شاهنامه از آن استفاده کرده است. تعدادی از کتابهایی که بوسیله عربها نوشته شده است مانند ابن ندیم ، تاریخ حمزهٔ اصفهانی ، علامه مسعودی ، الفهرست ، محدّث طبری ، ابوحنیفه ، دینوری ، و حتی البیرونی ، تعدادی از کتابها که در زمان فردوسی وجود داشتند و کتابهای دیگری نوشته شدهٔ پیشین که در زیر می گوییم.

خدای نامه که به وسیلهٔ عبدالله بن مقفّع به عربی ترجمه شد ، تاریخ پادشاهی ساسانبان که توسط هشام بن قاسم الاصفهانی ترجمه شد و بوسیلهٔ بهرام بن مروان شاه تألیف شده است که موبد نیشابور بوده است. کتابهای دیگری که بوسیلهٔ مولانا شبلی در شعر العجم اشاره شده است که مطابق آن فردوسی باید از آن برای شاهنامه استفاده کرده باشد مانند کتاب التاج . شهر داد و پرویز، کارنامهٔ نوشیروان ، کتاب اردشیر و بابکان وغیره نتیجه آن است که

شاهنامه در آن ثبت شده است و آن طوری است که نباید با آن مقایسه شود.

شاهنامه کتابی است که برای همه زمانها است. آن یک کارنامهٔ فردوسی است که اهمیت آن در تمام زمانها می باشد. نسل بعد از نسل مردم شاهنامه را می خوانند و مردم برای مردمان دیگر آنرا می گویند و آنرا دوست دارند، شاهنامه کتابی است که در جهان روح ملی را تکان می دهد و روح ملی در ملت بیدار می کند فردوسی در مورد خودش گفته است که.

نمیرم ازین پس که من زند، ام من هیچ نمی میرم و همیشه زنده می مانم زیرا من تخم شعر و شاعری کاشته ام شاعران دیگر بعد از فردوسی همه از او و شاهنامه تمجید کرده و نوشته اند. فردوسی یک کاخ ساخته است با شعر خودش کاخ شعری بوجود آورده است ، و این کاخ او را باد و باران نمی تواند خراب کند که آن شاهنامه است. همان جور که او می گوید.

پی افکندم از نظم کاخی بلند که از باد وباران نیابدگزند من یک کاخ بزرگی از شعر و شاعری ساخته ام و بادو بازان نمی تواند آنرا خراب کند و کاخ فردوسی بسیار پرشکوه است. زیرا که آخرین آرزوی فردوسی آن است که پیش خدا دعاکند و روح او عدالت را می خواسته است.

فردوسی می خواسته است که نام او در این دنیا باقی بماند. آرزوی آنرا داشته است و خدا هم به او داده است. شاهنامه فردوسی یک مقام دائمی در جهان دارد. آرمان قلبهای مردم در شاهنامه آمده است و به گونه هایی نوشته شده است. وی در کلام خویش می گوید:

که چندان بمانم به گیتی ز جای که تخم سخن را پراکنده ام

همی خواهم از دادگر یک خدای نمیرم ازین پس که من زنده ام

非非非非非非

# «ذکر جمیل سعدی» در پاکستان

## چکیده:

آثار منثور و منظوم سعدی در حین حیات شیخ اجل در سرزمینهای دور و نزدیک مورد استفبال بوده است. میزان مقبولیت آثار ارزشمند سعدی در پاکستان را می توان از وجود دهها نسخهٔ خطی در کتابخانه های عمومی و خصوصی در شهرها، شهرستانها و حتی در شهرکها و روستاهای دور دست کشور سنجید و آن را معیاری برای مقبولیت سعدی در پاکستان و شبه قاره پاک و هند دانست.

روزی که شیخ مصلح الدین سعدی شیرازی (م ۶۹۱ ه ق = ۱۲۹۲م) در گلستان پر رنگ و بویش از روی تواضع و شکسته نفسی می گفت : « ذکر جمیل سعدی که در افواه عوام افتاده وصیت سخنش که در بسیط زمین رفته و قصب الجیب حدیثش که همچون شکر می خورند و رقعهٔ منشآتش که چون کاغذ زر می برند، بر کمال فضل و بلاغت او حمل نتوان کرد»، شاید گمان نمی برد که آنچه او « بسیط زمین » آن روز دانسته ، روزی شامل سراسر جهان نمی برد که آنچه او « بسیط زمین » آن روز دانسته ، روزی شامل سراسر جهان فضل و بلاغت او حمل توان گستردهٔ امروز بر کمال فضل و بلاغت او حمل توان گستردهٔ امروز بر کمال فضل و بلاغت او حمل توان کرد.

یکی از راههای میزان مقبولیت یک شاعر یا نویسنده در هر کشوری بررسی تعداد نسخه های خطی موجود از آثار اوست ، چه بجز نفوذ معنوی آن شاعر یا متفکر ونویسنده، و اثر گذاری او بر روی ملتی ، هیچ دلیل دیگری ندارد که با توجه به دشواری استنساخ و به تعبیر امروزی «کپی برداری» از آثار و

۱ - رایزن فرهنگی جمهوری اسلامی ایران در اسلام آباد و استاد دانشگاه

نوشته های آنها این همه نسخه های خطی فراهم آید و تا امروز زینت بخش کتابخانه های جهان گردد و مورد مراجعهٔ مشتاقان و علاقه مندان آنان قرار گیرد.

ازبررسی نسخه های خطی موجود در کتابخانه های پاکستان به این نتیجه می رسیم که آثار زیر از سعدی و با منسوب به او با عنوانهای یاد شده ، با نسخه های متعدد و مکرر وجود دارد (۲): طیبات ، قصاید عربی ، گلستان ، بدایع خواتیم ، غزلیات قدیم ، صاحبیه ، کتاب الرباعیات ، کتاب الفردیات، کتاب الهزلیات ، کتاب الترجیعات ، کتاب المقطعات ، کتاب المراثی ، کتاب اللمعات ، رساله در تقریر، دیباچه، مجالس پنجگانه ، رسالهٔ صاحب دیوان ، عقل و عشق ، نصیحت الملوک ، رسالهٔ اباقا، رسالهٔ انکیانو، رسالهٔ ملک شمس الدین ، بوستان ، قصاید فارسی ، مقطعات ، هزلیات ، رباعیات ، فردیات ، مجالس هزل ، سعدی نامه ( = بوستان ) - رسائل ثلاثه ، مضحکات ، قصاید خسئات ....

در خور توجه اینکه نسخه های خطی یادشده در پاکستانگاه بسیار زیبا و با تزیینهای آراسته و رنگین و باعنوانهای زر یا لاژورد ، مینیاتور هندی ، سرلوح زرین ، صفحه های دارای آرایش و به انواع گوناگون صفحه آرائی ها وخطوط مختلف و زیبا فراهم آمده و به کتابخانه های سراسر پاکستان زینتی خاص داده است که این آرایشها و تزئین نسخه ها خود یکی از دلایل توجه به سعدی و آثار گرانبهای او در پاکستان به حساب می آید.

از مسائل دیگر در خور توجه دربارهٔ مقبولیت آثار سعدی در پاکستان گستردگی حوزهٔ « ذکر جمیل ،اوست. به این معنا که کمتر شهری شاید در پاکستان وجود داشته باشد که نسخه ای خطی از آثار سعدی در آنجا وجود نداشته باشد. « ذکر جمیل سعدی در افواه عوام » پاکستان سبب گردیده تا آثار او را همچون «کاغذ زر » ببرند و شرحها و تفسیرها ، بر آنها بنویسند و بارها وسیلهٔ مراکز مطبوعاتی پاکستان و هم ایران به چاپ رسانند و یا به زبانهای محلی خود تر جمه کنند.

دربارهٔ سفر جسمانی سعدی به شبه قاره افسانه های زیادی هست مثلاً گفته اند او به گجرات وسومنات رفته وبت های آنجا را شکسته است (۳)که بی شک برگرفته از بعضی اشارات سعدی است و البته بیشتر رنگ نمادین دارد و در هر صورت موضوعي است در خور تحقيق.

اما حضور معنوی سعدی در شبه قاره بسیار فراگیر است و یکی از چهار ستارهٔ درخشان زبان و ادب فارسی است که در ردیف سه تن دیگر یعنی مولوی و حافظ و نظامی گنجوی بیشترین سهم را درمیان شاعران و شعر مداران ایرانی در شبه قاره ایفا کرده اند و سهمی بسیار سازنده در تکوین فرهنگ و ادب و اندیشه آن دیار و در نهایت فرهنگ مشترک ایران و شبه قاره هند و پاکستان داشته اند.

اما ذکر ابن نکته بسیار مهم است که فراگیری آثار نویسنده ای مانند سعدی تا حد اقصا نقاط شبه قاره رفته و شهرها و روستا و ولایات آن سرزمینهای دور را درنوردیده و نه تنها درمیان مسلمانان که درمیان هندوان نیز تأثیر شگفتی داشته و استنساخ بسیاری از نسخه های آثارش وسیلهٔ هندوان نیز حامل پیام اسلام و یکی از وسایل مهم گسترش اسلام درمیان آنان بوده است.

رواج کتابهائی باعنوان «کریما »کتاب درسی مدارس شبه قاره و یکی از پنج گنج درسی مدارس بوده که گزیده هائی از بوستان سعدی و مدح پیامبر اکرم (ص) تزکیهٔ نفس مانند عدالت ، عبادت، صبر، راستی وغیره و نکوهش صفاتی همچون بخل و تکبر ، دوری از نادانان ، ستم ، حرص را شامل می شده است ، و خود سهم خاصی در تلطیف و تزکیه و تعلیم انسانها در شبه قارهٔ هند و پاکستان داشته است.

نشانی و مشخصات ۱۷۳ نسخهٔ خطی از کتاب «کریما » و شروح و تحلیلها و ترجمه ها و تضمین های آن تاکنون شناخته شده است (۴)

اما فقط به عنوان نمونه و برای نمودنگستردگی کمّی بعضی آثار سعدی در پاکستان و در نتیجه بیان «ذکر جمیل» او حتی در شهرهای دور دست و روستاها و بخشهای آن دیار سعدی جوی ، نام بعضی از شهرهائی راکه « دیوان » یا «کلیات » یا «بوستان » او در آنجاها نگهداری می شده و احتمالاً می شود با ذکر صاحب آن نسخه ها در زیر ذکر می کنیم تا میزان فراگیری آثار سعدی و حضور معنویش در پاکستان مستند تر نموده گردد. (۵)

لاهور: (دانشگاه پنجاب - پبلک لائبریری - حکیم محمد موسی امرتسری چشتی ) (شش محل محمد بشر لدهیانوی ، انباله جلد سازی - کتابخانه

رشیدیه، قاری الرشید قاسمی - دیال سنگه ترست) (دروازه دهلی ، مولوی نبی بخش ، باغ علی نسیم) - (فقیر خانه ، سید مغیث الدین بخاری) (دانشگاه ، آذر ۱۹۰۸ - ۵ - ۷۷۳۰) - (ذخیره ربانی ۴۴۱ / ۴۵۰). (نکلسون رود ، خلیل الرحمن داودی) - (استاد دکتر محمد باقر) - (اردو بازار ،کتابخانه شان اسلام ، قاری عبدالرشید) - (رحمان پوره محمد شریف البدر) (دیال سنگه ترست ۴۰۵).

شیخوپوره: (گنجینهٔ ضیاء العلوم - کتابخانه شاهیه (علی حق شاه) - (مریدکی، محمد اسماعیل نوشاهی اعظمی) (نارنگ مندی ، ماری کلان ، حکیم رحمت علی قریشی) - (بوهرباته ، محمد علی کوثر بهشتی) ( نارنگ مندی ، جندیاله گلستان ، محمد شفیع الراعی ) ( میرکی باته ، حکیم محمد سیف الله).

كراچى : (موزه ملى، انجمن ترقى اردو) (ناظم آباد ، كتابخانه همدرد) - (استاد حسام الدين راشدى) - (لياقت ميموريل لائبريرى).

اسلام آباد: (كتابخانه گنج بخش)

حیدر آباد: ( سندهی ادبی بورد) - ( درگاه شریف - کتابخانه عالیه علمیه ، پیر محب الله شاه راشدی - سندهی ادبی بورد)

سرگودها: (کتابخانه حبیب الرحمن) (کتابخانهٔ محمدعلی کوت سیدن)، (انجمن ربوه ، خلافت )، بهلوال ، مولانا قدرت الله ) (بهلوال ، گلزار احمد ، چک ۵۴ شمالی ) - (ساهیوال ، مکتبه سلیمانیه ) (بهلوال سعادت خان ، متهن) - (هری پور ، عبدالقیوم ) (بهلوال ، محمد جاوید ، چک ساده ) - (سپرانواله ، کهوه ، میان داوود خان ). (مولوی فخر الدین ) - (بهلوال ، عابد حسین ) - بهلوال ، صوفی نعمت الله چاوه ) (بهلوال ، نصیر آباد ، مولانا داوود) - (بهلوال ، مولوی فتح محمد ، دیووال ) - (کیمبل پور ، مکهد ، مولانا محمد علی ) - (بهلوال ، کتابخانه محمد وسیم چک ۱۹ شمالی ) (بهلوال ، میان صاحب ) - (بهلوال ، کتابخانه محمد ، میانی ) - (چک ساده ، نبی بخش صاحب ) - (بهلوال ، خافظ محمد ، عبدالله صاحب ) - (بهلوال ، حافظ محمد عبدالله صاحب ) - (بهلوال ، حافظ محمد عبدالله صاحب ) - (بهلوال ، مولوی عنایت الله ، کرم دین صاحب ) - (بهلوال ، جگهیان ، الله دته صاحب ) (بهلوال ، مولوی عنایت الله ،

چک ۸ شمالی) - (بهلوال ، دیره سیدان ، محمد انور صاحب) - (رک ، نصیر احمد صاحب) ( خوشاب ، محمد نسیم صاحب) ( حبیب الرحمان صاحب ۱۱) - (بهلوال ، نوان کوت ، غلام سرور صاحب) ( نور حیات کالونی ، بهلوال ، محمد شریف صاحب) (بهلوال شاه محمد ، میانی ) - ( بهلوال ، محمد اسماعیل وهوری) ( ساهیوال ، مکتبه سلیمانیه ) ، ( جهاوریان ، عطاء الرحمان صاحب ، کهوکهر ( بهلوال ، غلام شبیر شاه ، چک ۱۵ شمالی ) - ( بهلوال ، مولوی خوشی محمد حویلی میکنان ) - (هاتهی وند، محمود خان صاحب ) - ( بهلوال ، مولوی محمد یاسین ، عطمان ) - ( بهلوال ، بهکر ، عبدالرسول صاحب ) - ( چوکی بهاکت ، محمد سعید صاحب ) - ( بهلوال ، مولانا قدرت الله )

پیشاور: (عجاببگهر) (دکتر خواجه محمد سلیم) - (سید امیرشاه بخاری) - (ریکارد آفس ۱۶۹) (گل پادشاه جی، میر سجاد حسین کاظمی) (دانشگاه پیشاور - موزهٔ عجایبگهر - ریکارد آفس)

اوج: (مخدوم سيد شمس الدين گيلاني)

کویته: (سینه صادق علی) - (کلی لاجورگلستان، مدرسه ضیاء العلوم)

بلوچستان (مستونگ، میر عبدالستار محمد شهی، مدیر سمندر خان)

گجرات: (احمد حسین احمد قلعه داری) - (احمد حسین احمد قلعه داری)

(۸۶۱)

اتك : ( خيرپوره ، اسد الله خان - مكهد ، كتابخانه مولانا محمد على ) فيصل آباد :(كتابخانه مجاهد اسلام )

راولپندی : (گولره شریف ، درگاه شادروان پیر مهر علی شاه )-(کمیتی چوک ، سروان اسلم محمود)

ملتان : (كتابخانهٔ عمومي) - ( باغ لانگي خان كتابخانهٔ عمومي) قصور : (كتابخانه بركاتيه رضويه ، مولانا محمد عبدالله قادري رضوي) شكارپور :(گرهي ياسين ، گوشهٔ ادب ، صلاح الدين ١٤١)

جهلم : ( پنددادن خان ، مولانا جهان زيب )

هزاره ( هري پور ، دارالعلوم اسلاميه رحمانيه )

خير پور : (كتابخانه عمومي)

ديره اسماعيل خان: (مكتبه حبيبيه) - (معظم خان كتاب فروش) ميانوالى : (كنديان ، كتابخانه سعديه ، مولانا ابوالخليل خان محمد صاحب ، خانقاه سراجيه) (داود خيل ، كتابخانه حقانيه ، سعيد احمد) -

بنون: (نسيم كل ، كتابخانة حبيب الله خان)

خوشاب: اكبر پوره ، گلزار احمد

رحیم یار خان: (محمد آباد، مبارک اردو لائبریری ۱۶۷ و ۱۷۲)

گو جرانواله : ( پندی بهتیان ، انجمن اصلاح مسلمین ) - ( علی پور چته ، سوئیان والا ، پرفسور محمد اشرف صدیقی ) ( سندی هوان نادد ، نصیر احمد ) بهکر : (معصوم آباد ، حکیم سردار بخش )

بهاولپور : ( جامعهٔ اسلامیه ۱۵۸)

كيمبل پور :(اتك) (حضرو، خواجه جهان خان اسد)

جهنگ: (چنيوت ، ملک آباد ، محمد اکرم )

حضور معنوی سعدی در پاکستان بسیار فراگیر است و از شهرهای بزرگ پاکستان تا دور ترین روستاهایی راکه اهل علم و مطالعه ای در آنجا وجود داشته باشد، در بر می گیرد و دستورهای اخلاقی و نکته های ارزشمند عرفانی آثارش بر دلها حکومت میکند. و شگفتا که حتی درمیان مردمانی که ممکن است سوادی نداشته باشند نیز از طریق قوالان و مجالس ذکر و سماع و بیان ملفوظات مشایخ حضور دارد.

شهرت و آوازهٔ سعدی در شبه قاره تابدان اندازه است که ذکر نام و هم شعر او را در کتاب فوائد الفواد که مجموعهٔ ملفوظات حضرت خواجه نظام الدین اولیا متوفی به ۷۲۵ هق و معاصر سعدی است ، می یابیم . « ذکر جمیل » سعدی آنهم بر زبان یکی از بزرگ مشاهیر مشایخ صوفیه شبه قاره و معاصر سعدی خود یکی از مهمترین دلایل مقبولیت سعدی تواند بود که آوازه اش در عصر خود او به خارج از مرزهای ایران آن روز رسیده است .

بعضی ابیات سعدی که در فواید الفواد به عنوان شاهد ومؤید اقوال وحکایات آن مجموعه نقل گردیده ، به شرح زیر (۶) است :

برزبان هر که جز من برود حدیث عشقت چو معامله ندارد سخن آشنا نباشد (٧)

نه تنها شیخ المشایخ شبه قاره یعنی نظام الدین اولیاکه حتی جامع منقولات او حسن دهلوی نیزکه خود شاعر و اهل ذوق است ، به سعدی ارادت ورزیده و به کلام او استناد کرده (۸)که:

افسوس بر آن دید، که روی تو ندیده است یا دیده و بعداز تو برویی نگریده است (۹) از بررسی دیوان اشعار فارسی و اردوی شاعران پاکستانی و سخنان عارفان آن دیار چنین بر می آید که: ذکر « جمیل سعدی » از همان عصر خودش آغاز می گردد و تا دورهٔ معاصر ادامه می یابد: علامه اقبال شاعر و متفکر بلند آوازهٔ پاکستان نیز نه تنها به سعدی ارادتی خاص داشت که حتی کلام او نیز چند مورد در اشعار خود تضمین کرده است. مثلاً

مرا معنی تازه نی مدعاست اگر گفته را باز گویم رواست، (۱۰) یکی قطره باران ز ابری چکید خجل شد چو پهنای دریا بدید که جایی که دریاست من کیستم؟ گر او هست حقا که من نیستم (۱۱)

که دو بیت اخیر از سعدی است

موارد زیادی از تضمین ابیات و یا مصرعهائی از سعدی و یانقل مضامین آثار سعدی ، درکلیات علامه اقبال وجود دارد که همه ناشی از مقبولیت سعدی و ذکر جمیل او در بیان سخنوران نامی و حتی متفکران بلند پایهٔ پاکستان تواند بود (۱۲)

وبالاخره سعدی علاوه بر حضور معنویش در همه جای پاکستان بر در و دیوارهای اماکن متبرک و زیارتگاههای مردم پاکستان نیز حضور دارد. اشعار سعدی را نه تنها چون «کاغذزر» برده اند که آویزه دیوارهای جاهای دینی و مذهبی و تاریخی کرده اند تا همواره به صورت « درسنامه » و « اندرزنامه » نیز نصب العین گذربان و زائران باشد.

ابیات زیر از سعدی نمونه ای از کاشیکاری مزار حضرت بهاء الدین زکریای ملتانی عارف بزرگ قرن هفتم در ملتان پاکستان (۱۳) است.

مسرا پسیر دانای مسرشد شهاب دو انسدرز فسرمود بسر روی آب یکی آنکه بر خویش خود بین مباش دگر آنکه بر غیر بد بین مباش (۱۴)

# مآخذو يانوشتها

- ۱ گلستان سعدی ، تصحیح و توضیح دکتر غلامحسین یوسفی ، چاپ چهارم ، بهمن ماه
   ۱۳۷۴ ، تهران ص ۵۱.
- ۲ ر.ک: فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان مجلّد هفتم ، منظومه ها ( ۱) ص
   ۲۵۵ به بعد.
- ۳. ر.ک: نسخه خطی گلدسته ، فرهنگ واژه های بوستان ، سید کریمداد گجراتی ۱۰۸۵ ه / ۱۶۷۴ م). کتابخانه گنج بخش اسلام آباد شماره های ۱۶۹۱، ۲۹۲، ۲۹۲
  - ۴ ر.ک . فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان .
- ۵ ر.ک: فهرست مشترک نسخه های خطی فارسی پاکستان . تألیف احمد منزوی، مجلد هفتم ، منظومه ها ص ۲۵۵ تا ۲۸۴.
  - ٤ فوايد الفواد ، مرتبه حسن سنجرى ، طبع نولكشور ، لكهنو ١٩٠٨ ص ١٠٥.
  - ۷ این بیت در کلیات سعدی از روی چاپ فروغی ص ۵۷۰ چنین است: دگری همین حکایت بکندکه من ولیکن چو معاملت ندارد سخن آشنا نساشد
    - ٨ فوايد الفواد، ص ٣٥.
    - ۹ کلیات سعدی ، مطلع غزلی است در صفحه ۵۳۸
    - ١٠ اشعار فارسى اقبال لاهورى با مقدمه و حواشى م : درويش ص ٢١٠
- ۱۱ بوستان سعدی تصحیح و توضیح دکتر غلامحسین یوسفی ، چاپ پنجم ۱۳۷۵ تـهران ص۱۱۵.
- ۱۲ به عنوان نمونه های دیگر رجوع شود به اشعار فارسی اقبال لاهوری صفحه های ۳۸، ۸۰، ۸۰
- ۱۳ میراث جاویدان ، به اهتمام سید کمال حاج سید جوادی از انتشارات رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران در اسلام آباد ، ۱۳۷۰ : جلد اول ص ۶۳۸.
- ۱۴ کلیات سعدی با مقدمه و تصحیح محمد علی فروغی ، انتشارات علمی ، بوستان ، چاپ دوم ( احسان ) ص ۲۷۳ ( با اندک اختلاف )

# سرسید احمد خان نخستین و بزرگترین مدافع زبان فارسی در شبه قاره در قرن نوزدهم

### چکیده:

سرسید احمدخان ( در گذشته ۱۳۱۲ ه ق | ۱۸۹۸م) مؤسس دانشگاه اسلامی علیگره، مؤلف و مصنف چندین اثر، وی در عین حال رهبر برجستهٔ سیاسی و اجتماعی مسلمانان شبه قاره در قرن نوزدهم میلادی بشمار می رود . در این گفتار با ارائهٔ شرح حال مجملی از چنین شخصیت منفرد نقش او را در حفظ و دفاع از موقعیت آموزشی زبان فارسی در دانشگاه آله آباد با اقتباس از ترجمهٔ سخنرانی وی در کنفرانس فرهنگی مسلمانان مبرهن گردیده است. موجب یادآوری است که هندوان در قرن نوزدهم جنبشی را راه انداخته بودند که رسم الخط زبان اردو از خط فارسی به خط دیونا گری هندی تغییر یابد، (که بالاخره همان خط هم اکنون در هند دارای جنبهٔ رسمی برای زبان هندی است). سید احمد خان باجرأت و شهامت علیه این جنبش رسمی برای زبان هندی است). سید احمد خان باجرأت و شهامت علیه این جنبش ایستادگی کرد و به برکت وجود وی هم اکنون هم زبان اردو به خط فارسی نوشته می شود.

مؤسس دانشگاه اسلامی علیگر هند، جواد الدوله عارف جنگ دکتر (۱) سرسید احمد خان در قرن اخیر بدون تردید بزرگ ترین رهبر سیاسی و اجتماعی مسلمانان شبه قاره محسوب می شد (۲). او در ۱۵ ذی الحجه ۱۲۳۲ هق / ۱۷ اکتبر ۱۸۱۷م در یک خانوادهٔ ممتازی از احفاد و اعقاب نهمین اختر تابندهٔ ولایت امام محمد تقی (۳) بن امام علی بن موسی الرضا علیه السلام در شهر دهلی چشم به جهان گشود. سلسلهٔ نسبش به سی و شش واسطه به خود سرور کاینات فخر موجودات حضرت محمد مصطفی صلی الله علیه وآله

ا سرپرست پژوهشی مرکز ملی مطالعات تاریخی و فرهنگی ، دانشگاه قائداعظم ، اسلام آباد -پاکستان .

وسلم می رسد. نیاکانش در اوج تعدی های اموی و عباسی علیه بنی فاطمه سیلام الله علیها وطن مألوفشان را ترک نموده اول به دامغان در ایران و سپس به هرات مهاجرت نمودند. سید محمد دوست - پنجمین جد سرسید اولین کسی از این خان و مان بودکه در عهد شاهجهان پادشاه (حک: ۱۰۳۷ - ۱۰۶۸ هق / ۱۶۲۸ - ۱۶۵۸) به هند روی آورده و در اثر شهامتی که در یکی از جنگهای دکن تحت فرماندهی شاهزاده اورنگ زیب از او به وقوع پیوست ، دریافت لقب دیکه بهادر » مفتخر گردید. چندی بعد سید محمد دوست به هرات برگشت ولی پس از مدتی پسرش سید برهان دوباره به دهلی روی آورد و آنجا مستقلاً سکنی گزید.

سید برهان فرزندی داشت بنام سید عماد که به نوبهٔ خودش صاحب دو پسر شد، سید هادی و سید مهدی، عالمگیر ثانی (حک ۱۱۶۷ - ۱۱۷۳ ه ق / پسر شد، سید هادی و سید مهدی، عالمگیر ثانی (حک ۱۱۶۷ - ۱۱۷۳ ه ق / ۱۷۵۳ موار دو ۱۷۵۳ می منصب هزاری پانصد سوار دو اسبه سه اسبه ، و به ترتیب لقب جواد علیخان و قباد علیخان اعطا نمود. اخیر الذکر به دکن مأموریت یافت و بالاخره همانجا در گذشت.

جواد علیخان مزبور پدر بزرگ سرسید احمدخان بود. چون شاه عالم ثانی (حک: ۱۲۰۲ – ۱۲۷۸ – ۱۷۸۸ م) روی کار آمد ، او جواد علیخان را به لقب « جواد الدوله » و سمت محتسب و جمع آوری مالیات استان شاهجهان آباد سرفراز نمود. وی در سال ۱۱۸۸ هق به قاضی لشکر ترقی یافت ولی دیری نیائید که در همان سال روز ۱۸ شعبان به رحمت حق پیوست . سید هادی جواد الدوله طبع شاعرانه ای داشت و دیوانی هم از اشعار فارسی خود گرد آورده بود (۲)

پس از درگذشت سید هادی فرزندش میر تقی - پدر سید - نیز در دربار شاه عالم از همان مقام و منزلت برخوردار شد، اما موقعی که میخواستند منصب و القاب پدری را به وی منتقل کنند، او اولاً از آنجاکه یک آدم آزاده ای بود، و ثانیاً بنا به بعضی مصالح وقت از پذیرفتن این پیشنهاد محترمانه سرباز زد. با این وجود ، چون روابطش با اکبر شاه ثانی (حک: ۱۲۲۱ – ۱۲۵۳ / ۱۸۰۶ – ۱۸۳۷ مراتب بیشتر شد (۵)

اما با اقبال ترین و دانشمند ترین فرد این خانواده همانا جد مادری سرسید، دبیر الدوله امین الملک خواجه فرید الدین احمد خان بهادر مصلح جنگ بود که نسبش به چند واسطه به عارف معروف خواجه یوسف همدانی جنگ بود که نسبش به چند واسطه به عارف معروف خواجه یوسف همدانی رصد کم نظیر بوده و حتی رسایلی هم دربارهٔ این موضوعات تألیف نموده بود . و مدتی مدیریت مدرسه کلکته که توسط شرکت هند شرقی تأسیس شده بود ، نیز به عهده داشت ، و حتی در زمان فرمانداری کل مارکویس آف ویلزلی نیز به عهده داشت ، و حتی در زمان فرمانداری کل مارکویس آف ویلزلی ایران مسافرت نموده با فتح علی شاه قاجار (حک: ۱۷۹۷ – ۱۸۳۹م) ملاقات نموده و او را به انتصاب سفیر جدید ایران در هند به جای حاج خلیل خان نموده و او را به انتصاب سفیر جدید ایران در هند به جای حاج خلیل خان مقتول متقاعد ساخت ، و در اثر این سفارت وی محمد نبی خان نامی برای این سمت برگزیده شد. چندی بعد، خواجه فرید الدین احمد به نمایندگی مقامات شرکت هند شرقی به آوا (در برمه) نیز مسافرت نمود و و با موفقیت تمام از آنجا برگشت (۸)

در سال ۱۲۳۱ ه ق / ۱۸۱۵م اکبر شاه ثانی او را به القاب دبیر الدوله ، امین الملک ، مصلح جنگ مفتخر ساخته به وزارت خود برگزید. خواجه فرید الدین دو نوبت این مسئولیت سنگین را به عهده گرفته منشاء خدمات ارزنده ای گردید، اما به هر دو نوبت به علت حیاست های سخت اقتصادی خود که اسباب نارضایتی بعضی مقامات ذی نفع را فراهم می ساخت. مصلحت در همین دید که ازکار خود کناره گیرد. آخرین مرتبه چون او از دربار بابریان استعفی داد، حکمران پنجاب مهاراجا رنجیت سنگه ( ۱۷۸۰ – ۱۸۳۹م) او را به پایتخت خود در لاهور دعوت نمود. نه تنها این بلکه خود اکبر شاه ثانی نیز خواست که او را سومین مرتبه به وزارت خود برگزیند، اما خواجه فرید الدین به پذیرفتن هیچ مسئولیتی راضی نشد.او درسال ۱۲۴۴ه ق / ۱۸۲۸ درگذشت (۹) پذیرفتن هیچ مسئولیتی راضی نشد.او درسال ۱۲۴۴ه ق / ۱۸۲۸ درگذشت (۹) طفولیت سرسید کما بیش تماماً در خانه و خانوادهٔ جد مادری خود ، خواجه فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. فرید الدین احمد سپری شد و تربیت او ، و برادرش سید محمد خان ( د. ۱۸۴۵م) و خواهرش صفیة النساء بیگم (د. ۱۸۹۲م) بیشتر تحت نظارت

مادرش انجام گرفت. چنانکه از شعر زیر نیک پیداست. سرسید از این دوره خاطرات بسیار شیرینی داشته است.

طفلي و دامان مادر خوش بهشتي بوده است

چون به پای خود روان گشتیم، سرگردان شدیم (۱۰)

میر متقی مرید شاه غلامعلی نقشبندی مجددی (د. ۱۲۴۰ ه / ۱۸۲۴م)

(۱۱) بود که در عداد اعاظم مشایخ روزگار محسوب بود و مردم از روم و شام و بغداد و مصر و چین و حبشه و افغانستان برای کسب فیض به خانقاهش در دهلی روی می آورده اند. شاه غلامعلی با میر متقی عیناً مثل فرزند خود رفتار می کرد. چون سرسید و برادرش سید محمد به دنیا آمدند حتی اسم های شان نیز توسط شاه غلامعلی انتخاب گردیده، سید چون پدر بزرگش را ندیده بود، خود شاه غلامعلی را به منزلهٔ پدر بزرگش به حساب می آورد، و او را « دادا حضرت ) یعنی پدر بزرگ خطاب می کرد (۱۲)

مراسم آغاز تحصیلات ابتدایی سرسید نیز بدست شاه غلامعلی انجام گرفت. او به این موضوع در شعری چنین اشاره نموده است:

به مکتب رفتم و آموختم اسرار یبزدانی ز فیض نقشبند وقت و جان جان جانانی سرسید اول روی خوانی قرآن مجید را آموخت و آن را به پایان رسانید. سپس کریما و خالق باری و آمد نامه و گلستان و بوستان سعدی را خواند ، و در عربی شرح ملا و شرح تهذیب و میبذی و مختصر معانی و قسمتی از مطول را یاد گرفت.علوم ریاضی قدیم و رصد و نجوم را از دائیاش نواب زین العابدین خان فراگرفت و کتب طب مثل قانونچه و موجز و معالجات سدیدی و شرح اسباب و نفیسی را پیش حکیم غلام حیدر خان خواند ، و حتی به مدت چند ماه تحت نظرش به طبابت نیز پرداخت ، در حالیکه هنوز سنش از حدود هیجده نوزده سال تجاوز نکرده بو د (۱۳)

سرسید در سن بیست و دو سالگی بسر می برد که پدرش میر متقی در سال ۱۸۳۲م فرمان یافت و خانواده اش با مشکلات مالی گوناگونی دچار گردید. با اینکه او می توانست به دربار و دستگاه منحط بابریان متوسل شده به اوضاعش بهبود ببخشد، اما بر خلاف خواستهٔ خانواده اش به خدمت شرکت هند شرقی در آمدن را ترجیح داد و به مرور ایام به سمت قاضی فتح پور

سیکری ترقی نمود. در ضمن در سال ۱۸۴۲م او از طرف دربار بابریان به دریافت لقبهای «جواد الدوله» و «عارف جنگ» نیز مفتخر گردید (۱۴)

در سال ۱۸۴۵م در اثر مرگ نابهنگام برادر بزرگش احتشام الدوله سید محمد خان بهادر، سرسید احمد خان به منظور دلداری مادر داغدیده اش به دهلی منتقل شد و تا سال ۱۸۵۴م همانجا به عنوان « منصف ، انجام وظائف می نمود.

در این هنگام سن او در حدود بیست ونه سال بوده آثار زیر وی به زیور طبع آراسته گردیده بود: جام جم ( ۱۸۴۰م). انتخاب الاخوین ، جلاء القلوب بذكر المحبوب ( ١٨٣٩م)، تحفة حسن (١٨٤٤م) و ترجمة اردوى معيار العقول از فارسى ،به اسم تسهيل في جرالثقيل (١٨٤٤م). سرسيد اين فرصت را مغتنم شمرده تحصیلاتش را از جائی که ناتمام گذاشته بود ، از سرگرفت و قدوری ، شرح وقایه در فقه ، و شائی ونور الانوار و بعضی متون دیگر در اصول فقه را پیش واعظی معروف ، مولوی نوازش علی ، و منتخبات مقامات حریری و سبعهٔ معلقه را در محضر مولوى فيض الحسن و قمستهايي از كتب حديث از جمله مشكوة المصابيح و جامع ترمذي و صحيح مسلم را تحت نظر مولانا مخصوص الله بن شاه رفیع الدین محدث گذراند. مقارن با همین زمان او زیک سوی در احیای روزنامهٔ سید الاخبار که برادر مرحومش موسس و مدیرش بود (۱۴ الف) كوشيد ، و از سوى ديگر تأليف كتابي تحت عنوان آثار الصناديد درباره آثار تاریخی شهر دهلی و حومه اش را وجهه همت خود ساخت. این کتاب اولین مرتبه در سال ۱۸۴۷م منتشر شد ، و چاپ دوم آن را سرسید با تجدید نظر کامل در سال ۱۸۵۴م در آورد. مستشرق شهیر فرانسه ای ، گارسان دتاسی این اثر مهم سرسید را در سال ۱۸۶۱م به زبان فرانسه برگرداند و بدینوسیله سرسید در سراسر اروپا نیز به عنوان یک دانشمند معرفی گردید. در نتیجه انجمن آسیایی شاهنشاهی بریتانیای کبیر و ایرلند (۱۴ ب) او را در سال ۱۸۶۴ به عنوان عضو افتخاری خود برگزید (۱۵)

سرسید احمد خان از یک بدن توانا و قریحهٔ سرشار و طبع مبتکر و ذهن خلاق و قلب حساس و پشت کار عجیبی برخوردار بود وهر کاری و مهمی راکه پیش می گرفت سعی می نمود که آن را به منتهای کمالش برساند. کارهائی را

که او به عنوان یک نویسنده، یک مصلح مذهبی، یک فرهنگی، و یک رهبر ملی انجام داد نه تنها کاملاً بیسابقه بود، بلکه بازتاب وطینن و تأثیرشان در تمام پیشآمدهای بعدی در این زمینه ها به وضوح آشکار است و به شدت جلب توجه می کند. معاصر نامبردار وی ، غالب دهلوی شخصیتش را چنین ارزشیابی نموده است. « دانا دل هنر دستگاه ، فرخاکردار کار آگاه ، مهرورزکین فراموش ، اهرمن دشمن یزدان دوست ، فرزانهٔ باخرد فرهنگ جواد الدوله سید احمد خان بهادر عارف جنگ ... بامنش پیمان مهری است از دل نشینی به پیوند خون مانا (۱۶)

تاریخ از جمله موضوعاتی بوده که توجه خاص سرسید را به خود معطوف داشته در این رابطه علاوه بر تألیف تاریخ ضلع بجنور، وی به چاپ ونشر منابع مهم تاریخی همچون تاریخ فیروزشاهی تألیف ضیاء الدین برنی (۱۷) آئین اکبری نوشتهٔ ابوالفضل علامی (۱۸) و تزک جهانگیری اثر جهانگیر پادشاه همت گماشت (۱۹). حتی در احداث «کنفرانس فرهنگی مسلمانان سراسر هند» (۲۰) در سال ۱۸۸۶م. نیز یکی از اهداف مورد نظر وی رد اتهامات مستشرقین علیه اسلام و مسلمانان و حفظ و نشر آثار تاریخی آنها بوده است (۲۱)

سرسید احمد خان از این حقیقت کاملاً آگاه بود که با تأسیس یک دانشکدهٔ اسلامی در شهر علیگر ( ۱۷۷۵م) به تنهائی نمی توان تمام نیازهای مسلمانان سراسر هند را بر آورده ساخت. بنابر این او در سال ۱۸۸۶م در صدد بنیانگذاری انجمن تحت عنوان اکنفرانس فرهنگی مسلمانان سراسر هند » بر آمد (۲۲) این کنفرانس که اولین جلسه اش در ۲۷ دسامبر ۱۸۸۶م در دانشکدهٔ اسلامی علیگر تشکیل شد ، هر سال در یکی از شهرهای هند با همکاری مردم آن محل همایشی را برگزار می کرد و طی آن به بحث و تبادل نظر در پیرامون نیازها و مسایل مختلف آنها مبادرت می ورزید و بدینگونه موجبات تشحید نیازها و مسایل مختلف آنها مبادرت می ورزید و بدینگونه موجبات تشحید اذهانشان را فراهم می ساخت. در اهمیت این ابتکار سرسید همین بس که حزب مسلم لیگ که اقبال لاهوری در جلسهٔ سالیانهٔ آن در شهر اله آباد در دسامبر حزب مسلم لیگ که اقبال لاهوری در جلسهٔ سالیانهٔ آن در شهر اله آباد در دسامبر امروز در چهاردهم اوت ۱۹۴۷م تحت رهبریهای خردمندانهٔ قائداعظم محمد امروز در چهاردهم اوت ۱۹۴۷م تحت رهبریهای خردمندانهٔ قائداعظم محمد علی جناح ( د ۱۹۴۸م) موفق به تأسیس پاکستان شده ، در یکی از جلسات

همین کنفرانس که در دسامبر ۱۹۰۶م در شهر داکا برگزار شده بود ، به وجود آمد. خلاصه ، این کنفرانس چه پیش از ۱۹۰۶م و چه بعد از آن در حفظ منافع و حقوق حقهٔ مسلمانان شبه قاره نقش مهمی را ایفا نمود (۲۴) از جمله اینکه چون دانشگاه اله آباد بزودی پس از تأسیس خود در سال ۱۸۸۷م ، در صدد آن بر آمد که فارسی را به عنوان زبان دوم از برنامه اش خارج نماید ، و یا حد اقل آن را به جزوی از درس عربی به عنوان زبان دوم تقلیل بدهد ، این کنفرانس در خنثی ساختن این توطئه مجدّانه کوشید.

از دیدگاه سرسید احمد خان چون حفظ وبقای تشخص ملی مسلمانان در شبه قاره به حفظ و بقاي عربي و فارسي باز بسته بود ، لابد معدوم شدن يكي منجر به انهدام آن دیگر نیز می شد (۲۵) سخنرانی زیر را او پس از رد شدن این طرح برای ابراز تشکر از شورای دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه اله آباد در اجلاس سالیانهٔ همین کنفرانس که در ۲۸ دسامبر ۱۸۹۰م در آن شهر برگزار شد ، به زبان اردو ایراد نمود (۲۶) و طی آن با چنان قریحهٔ سرشار به دفاع از زبان فارسی پرداخت که اگر از یک سوی هر کلمهٔ آن استغداد و دقت نظر علمی و فرهنگی و سیاسی و منطقی و قانونی گوینده را به وضوح آشکار می سازد ، از سوی دیگر پرده از این حقیقت تلخ نیز بر می دارد که هندوهائی که قرنهای متمادی در برافراختن کاخ زبان فارسی در شبه قاره دوشا دوش هم میهنان مسلمان خود زحمات زیادی را متحمل شده بو دند ، احفاد و اعقاب آنها با تغییر اوضاع در این برههٔ (۲۶ الف) به خصوص از زمان، چگونه با توسل به حیله های مختلف در صدد تضعیف و حتی استیصال آن زبان در آن سامان برآمده بودند. در هر حال ، با توجه به لطمه ای که به دست انگلیسها در شکل جاگزینی انگلیسی به عنوان زبان علمی و آموزشی و اداری به جای زبان فارسی ، به این زبان قبلاً وارد شده بود ، این پافشاری به موقع ، و دفاع پرجذبه و صادقانهٔ سرسید احمد خان در حق زبان فارسی (۲۷) اهمیت ویژه ای برخود می گیرد . چه بساکه در غیاب این گونه موضع گیری سرسختانه از سوی وی این زبان شیرین که چندین صد سال سابقه علمي و فرهنگي در شبه قاره داشته قرباني اين دسيسه ها شده جاي خوذ را خیلی زودتر به زبانهای محلی می سپرد.

ترجمهٔ فارسی سخنرانی سید احمد خان در اجلاسیهٔ سالیانهٔ کنفرانس

فرهنگی مسلمانان سراسر هند در ۲۸ دسامبر ۱۸۹۰ در شهر اله آباد: « جناب رئیس انجمن! افرادی که در این تالار بزرگ حضور دارند برای آنها این امر شاید اعجاب آور باشد که قطعنامه ای به این وضوح که به مصداق « آفتاب آمد دلیل آفتاب» خودش دلیل حجت خود می باشد ، و حتی تصور مخالفت با آن هم نمی تواند در ذهن کسی خطور کند . چرا در این جلسه در معرض بحث گزارده شده است. ولی تعجب و حیرتشان حتی از این هم بیشتر خواهد شد چون کشف خواهند نمود که به محض احداث دانشگاه اله آباد ما نخستین پیشنهاد دلشکن وضد فرهنگ و علم مجالست هند که ارائه شد عبارت از آن بود که زبان فارسی از درسهای دانشگاه اخراج گردد. چرا باید اخراج گردد؟ من چیزی دربارهٔ این موضوع نخواهم گفت ، زیرا هرکسی که خداوند متعال او را فراست داده است به سبب اصلی آن پی خواهد برد ولی ظاهراً دلیل دروغینی که برای داده است به سبب اصلی آن پی خواهد برد ولی ظاهراً دلیل دروغینی که برای در سراسر گیتی از آن به منظور تکلم استفاده نشود : بدین زبان در ایران هنوز تکلم می کنند. پس این زبان زنده است ، کلاسیک نیست ، یعنی زبانی نیست که تکلم می کنند. پس این زبان زنده است ، کلاسیک نیست ؛ برای آنکه مثل سانسکریت زبان مرده ای نیست ، یعنی زبان در ایران هنوز تکلم می کنند. پس این زبان زبان زنده است ، کلاسیک نیست !

این یک توجیه تازه و اعجاب آوری است از کلمهٔ «کلاسیک» شرح این توجیه این گونه است که «کلاس» یعنی مرده و «کاف» و «لام » که در آخرش دیده می شود ، افادهٔ همان مفهوم می کند که های هوز در فارسی پس «کلاسیکل لینگوج» یعنی زبان مرده افسوس که جانسن (۲۸) در گذشته است، و الا این شرح کلمهٔ «کلاسیک» را در زحمت بی نظیری که او در فراهم آوردن فرهنگ خود متحمل شده بود، کمک بزرگی تلقی می کرد ، و این معنی کلمهٔ «کلاسیک» را در فرهنگش، جا می داد. ولی افسوس که حیاتش وفا نکرد و او از این کمک بی مانند محروم ماند. و پستر (۲۹) بعد از او ظهور کرد ، ولی متأسفانه او هم دچار همان حرمان شد.

من با زبان انگلیسی و بالغات آن زبان ، حتی با الفبای آن هم آشنا نیستم. دربارهٔ آشنائی من با زبان انگلیسی موزون ترین تعبیری که می شود به کار برد عبارت است از دو کلمهٔ مهمل اکتر متر ازبان ما . در هر حال دانشمندان انگلیسی دربارهٔ این کلمه -کلاسیک اظهار نظرهائی کرده اند . آنها می نویسند که

اشتقاق کلمهٔ «کلاسکس» از لغت لاتین «کلاسکو» است و کلمهٔ «کلاسکل» از آن مأخوذ می باشد. از آنجاکه این کلمه ارتباط مستقیمی داشته است به طبقات اجتماعی مردم روم ، و آن هم با طبقات ارفع جامعه، بنابر این کلمهٔ «کلاسکل» که صفت است، معنی اش می شود « منعلق به طبقهٔ اول » ، و درگسترهٔ ادب و هنر اطلاقش به چیزهائی اختصاص دارد که از نظر جنس و استناد در بالاترین سطحی قرار داشته باشند. این کلمه مخصوصاً در رابطه با نویسنده های یونانی و رومی ، و گاهی دربارهٔ نویسنده های معاصر و آثارشان هم به کار می رود (۳۰)

حالا به بینیم که زبان فارسی زبان کلاسیک هست ، یا خیر؟ آیا کسی می تواند جسارت «خیر» گفتن را داشته باشد. شیرین ترین زبانهای جهان ، کدام زبان است ؟ این یک حقیقت مسلّمه ای است ، و هر فرد ناطق آن را می پذیرد. شعر فارسی چه از لحاظ ظرافت اندیشه ، چه از نظر علم الاخلاق ، و چه به اعتبار فنون بلاغی ، به چنان درجهٔ والائی رسیده است که حتی بزرگ ترین شعرای لاتین ویونانی هم نمی توانند حریفش شوند. آیا شعری ظریف تر و نفیس تر از رباعیات خیام (۲۱) ، شاهنامهٔ فردوسی (۲۲) و غزلهای حافظ (۲۳) می تواند وجود داشته باشد ؟ آیا شاعری مستند تر از سعدی (۴۲) و نظامی (۵۳) و جامی (۳۶) و انوری (۲۷) و خاقانی (۸۳) و بسیاری دیگر از سخنوران که فهرست اسامی شان بسیار بلند است ، می شود تصور کرد ؟ من اسامی ابوالفضل (۲۹) و فیضی (۴۰) را که در هند زاده شدند ، و شاعر همین دوره غالب (۴۱) را ، و شاعر معاصر ایرانی قاآنی (۴۲) را نیز در همان زمره می شمارم که اسامی شان را قبلاً باکمال افتخار در خدمت شما عرض کرده .

اگر به جنبهٔ علمی زبان فارسی توجه کنیم می بینیم که از فلسفه و اخلاق و سیاست مدن گرفته تا علم الاحکام و ریاضی و تاریخ و طب ، حنی کتب سایر دانشها نیز در این زبان موجود می باشد، و تعداد شان به حدی زیاد است که اگر نسخه ای از هر کدام این آثار در دست داشته باشیم ، احتمالاً تالار دانشگاه ما گنجایش تمام آنها را نخواهد داشت . زبان فارسی به حدی توانا و فصیح است که مفاهیم علمی هر دانشی را که بخواهیم ، بدون این که به کلمه ای از زبان دیگر نبازی داشته باشیم ، می توانیم در این زبان ادا نمائیم . کتاب دساتیر (۴۳) نوشته ساسان پنجم سرتاسر از اصطلاحات فلسفه پُر می باشد ، ولی با این همه حتی ساسان پنجم سرتاسر از اصطلاحات فلسفه پُر می باشد ، ولی با این همه حتی

یک کلمه از زبان دیگر در آن به کار نرفته است.

زبان فارسی در هند روی هم رفته در فرهنگ مردم ، د رحسن معاشرت آنها ، و در سایر امور که رابطه ای به ذهن و خیال انسان دارد، پیشرفت زیادی ایجاد نموده است. برای اثبات این مطلب کافی است افرادی راکه زبان فارسی را تحصیل نموده اند ، با آنها مقایسه کنیم که آن زبان را یادنگرفته اند ، و لو این که آنها در زبانهای دیگر دارای عالیترین مدرکها باشند.

انتخاب زبانها برای تدریس به عنوان زبان دوم در سطح دانشگاهی با در نظر گرفتن آریائی یا سامی بودن آنها به عمل می آید. چون تعداد هر دو نوع این زبانها خیلی زیاد است ، بنابر این تنها آموزش زبانی ، و یا زبانهائی راکه به درجهٔ کلاسیک رسیده اند ، در سطح دانشگاه معرفی نموده اند . از زبانهای تیرهٔ آریائی فارسی، و از نژاد زبانهای سامی ، عربی و عبری را نه تنها هیأتهای علمی تمام دانشگاههای هند، بلکه سایر کشورهای جهان نیز انتخاب نموده اند ،بنابراین دانشگاه ما هم نمی توانست از آن صرفنظر بکند.

هر فرد مسلمان و من شخصاً بر این باورم که تمام اعضا و حضار که در این تالار که دارای یک هزار صندلی است و بنظرم تمام و یا قریب به تمام آنها اشغالند، مجمعی راتشکیل می دهند که هر کدام از افراد آن حتماً تا اندازه ای از ذوق علمی بهره ور است. بنابر این، این مجمع از نظر موقعیت خود شایستگی آن را دارد که ادعای نمایندگی پنجاه ملیون نفر مسلمان را بکند و من مطمئنم که همهٔ آنها پیشنهاد اخراج زبان فارسی را از آموزش دانشگاهی ، بمنزلهٔ اولین یورش به آموزش مسلمانان تلقی می کنند. ولی با این همه ما یقین داریم که دانشگاه ما همواره منافع آموزشی ما مسلمانان را در نظر خواهد داشت ، و خودش را مادر ما ثابت خواهد کرد، نه « مادندر» (۴۲)

هنوز مدت زیادی از این حملهٔ سخت نگذشته بودکه حملهٔ دیگری (برما) صورت گرفت. ولی چنانکه می دانیم بازگشت مرض که آنرا به اصطلاح انکس ۱ (۴۵) می گویند، از نوبت اول شدیدتر می باشد. بنابر این ، این حمله هم شدید تر بود. دلیلی که این دفعه ارائه گردید این بود که در سر فصل دروس هندوها زبان سانسکریت به عنوان زبان دوم معرفی شده ، چنانکه برای مسلمانان یکی از دو زبان عربی و فارسی . البته فارسی زبان آسانی است و آن را

نمی توان از لحاظ دشواری یاد گرفتن در برابر سانسکریت قرارداد. پس کسانی که در برابر زبان فارسی سانسکریت را انتخاب می کنند ، در حق آنها نا انصافی می شود. بنابر این لازم است که تنها عربی و سانسکریت به عنوان زبانهای دوم برقرار مانند و فارسی از آموزش در سطح دانشگاهی اخراج گردد.

من حتماً قبول دارم که دستور درجهٔ عالی زبان سانسکریت که حتی بسیاری از روحانیون تحصیلکردهٔ هندو ( پندتها) هم بلد نیستند، در مقایسه با دستور فارسی روی هم رفته دشوار تر است. ولی سئوال این است که آیا دستور زبان سانسکریت که شامل سر فصل دروس دانشگاه ما می باشد، و یا اینجا تدریس می شود همان دستور درجهٔ عالی است که دشوار تلقی می شود؟ خیر، هرگز! دستور ابتدائی زبان سانسکریت که در آموزش دانشگاهها از آن استفاده می شود، از صرف صیغه های مختلف و شناخت فاعل و مفعول تجاوز نمی کند، و این گونه دستور زبان سانسکریت هرگز مشکل تر از دستور زبان فصاحت نادی به خرج بدهد. ولی نباید فراموش کنیم که هدف فصاحت لازم نیست که همواره اثبات حرف راست باشد. در حقیقت فصاحت حیله ای است برای گول زدن. آدم فصیح می کوشد حتی حرف اشتباهی را هم جلو مردم چنان وانمود زدن. آدم فصیح می کوشد حتی حرف اشتباهی را هم جلو مردم چنان وانمود کند که آنها آن را راست تلقی کنند. پس ارائه دادن این دلیل که سانسکریت در مقایسه با زبان فارسی به مراتب سخت تر است ، با در نظر گرفتن نحوهٔ کار برد و سطح آموزش آن در دانشگاههای ما بیش از یک فریب فن فصاحت نیست.

امر دیگری که در خور توجه است اینست که گفتن این مطلب که فلان زبان نسبت به بهمان دشوار تر است ، از نظر سرفصل دروس زیاد قانع کننده نیست. زیرا ما می دانیم که حتی در آن زبان هم که زبان دشوار تلقی می گردد، از نظر محتوا و نحوهٔ نگارش کتابهائی وجود دارد که سهل و آسان است . همچنین زبان که آسان قلمداد می شود از لحاظ محتوا و سبک نگارش می تواند دارای متونی باشد که در حقیقت خیلی مشکل و زحمت طلب است . پس برای فیصل دادن این امر که مواد درسی ای که برای هر دو زبان در نظر گرفته شده ( فرضا یکی از آنها زبان مشکلی است ) از نظر محتوا و نحوهٔ نگارش بهم دیگر چه مناسبتی دارد، بدون توجه به نکات مزبور و تنها با تکیه بر مسألهٔ مشکل و آسان

بودن این زبانها، و با چشم پوشی از اصل قضیهٔ تالار دانشگاه را با طنین صدای خود پر کردن ، و به زور فصاحت مردم را وادار به پذیرفتن مطلبی کردن که فاقد حقیقت است، فقط و فقط ترفند فن فصاحت می باشد و هیچ.

حالا می خواهم یک نگاه گذرابرسر فصل دروس فارسی دانشگاه اله آباد هم بیاندازیم تا به بینیم که از نظر محتوا و سبک نگارش آن در چه سطحی قرار دارد. می بینیم که آن شامل منتخباتی است از آثار فردوسی و خاقانی وظهیر فاریابی (۴۶) وامیر خسرو (۴۷) و حافظ شیرازی و ملاظهوری (۴۸) و ابوالفضل و فیضی فیاضی و قاآنی و یغما (۴۹) و غالب . گذشته از این اخلاق (۵۰) جلالی که متنی است مشتمل بر اخلاق و سیاست مدن نیز در آن گنجانیده شده است .

همه این کتابها از نظر محتوا و سبک تحریر از عمده ترین آثار زبان فارسی است ، از آنها اکثراً قسمتهائی برگرفته شده که از نظر مضمون و انشا به اعلا درجهٔ اشکال می باشد . متأسفانه من شخصاً بازبان سانسکریت آشنا نیستم ، البته (بعضی) دوستان محترم مسلمان من که علمای مبرز این زبان می باشند، به من اطمینان داده اند ، که مواد درسی سانسکریت نسبت به مواد درسی زبان فارسی آسان تراست ، و از آنجا که من می دانم که سرفصل دروس سانسکریت شامل چه درسهائی است ، به عقیدهٔ من مواد درسی فارسی بدون تردید از سانسکریت سخت تر است .

ما اصلاً نمی خواهیم که در سر فصل دروس سانسکریت دخالتی بکنیم. فرضاً اگر آن مشکل است ، تا دلتان بخواهد آن را آسان کنید ، و تا دلتان بخواهد تسهیلاتی برای آموزش آن زبان نفیس باستانی ایجاد کنید. ما با کمال مسرت از آن استقبال می کنیم ، ولی امری که در نتیجه آن آموزش ما پنجاه میلیون رعیت مسلمان ملکه معظمه امپراتریس هند ، دچار هرج و مرج گردد، آن را نمی توانیم بپذیریم.

دوستان من! فکر نکنید که یورشهائی که علیه آموزش مسلمانان شروع شده بود، شما پایانش را دیده اید. هنوز قوای ذخیره وارد عملیات نشده است. آنها با توسل به این امر فاقد از حقیقت که فلان زبان مشکل است و فلان زبان آسان، و صرفنظر از آسانی و دشواری مواد درسی آنها را که شرحش را همین حالا به عرض شما رساندم، نادیده گرفته، به سبک دیگر حملهٔ شان را انجام

دادند. این حمله عبارت بود از این که با ادغام موادهای درسی فارسی و عربی ، یک درس جدیدی معرفی گردد ، که دشواری آن با دشواری مواد درسی سانسکریت برابر شود. نه تنها این بلکه گذراندن این امتحان باید برای تمامی دانشجویان مسلمان اجباری باشد، و آنهائی که این امتحان را نگذرانند ، از افتخار ادامهٔ تحصیل در دانشگاهها محروم شناخته شوند، و هیچ مدرک دانشگاهی که استخدام در شغل های دولتی و خصوصی به نحو روز افزونی دارد بدان منوط می شود ، به آنها داده نشود.

با این که این حمله خیلی شدید بنظر می رسید ، ولی به علت مغایر بودنش با سیاست جنگ علمی ، نتوانست هیچ سنگر ملی را تحت تصرف خود در آورد. آیا شما تعجب نمی کنید که زبان فارسی که از تیرهٔ آریائی است و زبان عربی که از تیرهٔ سامی است ، و صرف و نحو و طریق اشتقاق و سبک انشاء هر دو از هم دیگر به حدی اختلاف دارد که جمع کردن آنها در یک جا خارج از امکان می باشد ، سعی کردند که آنها را با هم جمع کنند . تردیدی نیست که زیر سایهٔ ساختمان دانشگاه ، رودخانه های گنگ و جمن باهم دیگر متلافی شدهاند، ولی آیا این دانشگاه قدرت آن را دارد که رود خانه های دو زبان مختلف را که خداوند متعال آنها را از یکدیگر جدا تخلیق نموده ، مثل گنگ و جمن در هم مدغم کرده در یک مسیل جاری سازد. استغفرالله ! استغفرالله ، اصلاً امکان مدغم کرده در یک مسیل جاری سازد. استغفرالله ! استغفرالله ، اصلاً امکان ندارد !

افسوس، صد افسوس! این تأسف انسان مضاعف می گردد چون می بیند که در این کار افرادی دارند دخالت می کنند که نه در گنگ می توانند شناکنند، و نه در این کار افرادی دارند دخالت می کنند که نه در گنگ می توانند شناکنند، و نه با فارسی. پس هدف این گونه حملات به جز صدمه رساندن به آموزش مسلمانان که ما در اثر زحمات بیست سال گذشته توانسته ایم آن را تا حدی سرو سامان بدهیم، به نظر شما چه می تواند باشد ؟اگر دانشگاه ما دست به همچنین کاری می زند من دیگر آن را مادر نخواهم گفت، بلکه از او به کلمهٔ «مادندر» یاد خواهم کرد. ولی ما مطمئنیم که دانشگاه ما دست به چنین کاری نخواهد زد.

دوستان گرامی ، حامیان ملت ، و آنهائی که برای پیشبرد اهداف آموزشی ملت تان در این تالار گرد آمده اید ؟شما به خوبی می دانید که تا سال دهم

آموزشی (۵۱) تحصیلات ابتدائی دانشگاه است، و از لحاظ تدریس زبان دوم درجه اش حتی از این هم پائین تر است . محصلان آن کلاس از دیدگاه تحصیلی شان همانند بچه ای هستند که دهنش هنوز بوی شیر می دهد. آیا در چنین وضعیتی کسی از آنها قدرت آن را خواهد داشت که گذشته از زبان انگلیسی ، زبانهای عربی و فارسی را همراه با صرف و نحو هر کدام ، شامل در مواد درسی مخلوط عربی و فارسی ، امتحان داده ، موفق گردد. حاشا و کلاً.

در این مرحله این نیروی ذخیره به یک حیلهٔ دیگر توسّل می جوید و آن عبارت بود از این که زبان فارسی را بدون یاد گرفتن صرف و نحو زبان عربی نمی شود یاد گرفت . بنابر این کتب صرف و نحو عربی از میزان گرفته تا کافیه (۵۲) و شافیه (۵۳) باید در مواد درسی فارسی گنجانیده شود تا عبور کامل بر زبان فارسی حاصل گردد. نظر به نفوذ واژه های عربی در زبان فارسی دانستن زبان عربی برای محصلین الزامی است. آیا اطلاع دارید که شافیه چه کتابی است ؟ عربی برای محصلین الزامی است که حتی در کلاسهای مخصوص زبان عربی هم دیگر تدریس نمی شود.

یورشی مملو از دلسوزی معمولاً از یورش عادی سخت تر می باشد ، ولی بنیادش برریگ گذاشته شده بود. بنابر این لازم می نماید که تا حدی تاریخچهٔ ورود واژه های عربی در زبان فارسی را برای شما بازگو کنم : ملک فارس که خانهٔ زبان فارسی است ، از دیر باز خود مردم آن سامان بر این کشور شاهنشاهی می کردند . شاهنشاهی ای که عظمت و شکوهش وشهرت پرچم آن که به اسم درفش کاویانی (۵۴) معروف بود ، هیچگاه از خاطر جهانیان محو نخواهد شد . ولی خواسته خداوند چنین بود که ملتی بادیه نشین و ساکن در ریگ زاری - کدام ملت ؟ یعنی عربها ، همان نیاکان ما - این کشور را به زور شمشیر بگشاید . نیاکان ما این کار را ( با موفقیت ) انجام دادند . ولی فردوسی که از نژاد آتش پرستان بود ، با اینکه به حلقهٔ اسلام در آمده بود ، از دیدگاه ملی ، از این فتح ایران بدست عربها رنج می برد ، که از این ابیات وی نیک پیداست .

ز شیر شتر خوردن وسوسمار عرب را به جایی رسیده است کار کسه تسخت کیسانی کسند آرزو تفو بر تو ای چرخ گردان تفو (۵۵) این ابیات را که وی به منظور استهزاء آنها گفته است، ما برای نیاکان خود

باعث افتخار می دانیم . ما مصرف کنندگان شیر شتر و گوشت سوسمار، شاهنشاهی کیانیان را فتح نمودیم . خداوند متعال آن ملت شتر چرانان را بر تخت دارا و جمشید و کیخسرو ، خلاصه این که بر اورنگ پادشاهی کیانیان نشاند. این امر باعث شد که سه نوع واژه در زبان فارسی وارد شود ، درست همان گونه که امروزه در زبان اردوی ما ، و در سایر زبانها که در هندوستان بدانها تکلّم می شود ، واژه های متداول در سلطنت انگلیسی رسوخ پیداکرده است. آن سه نوع کلمه بدین شرح می باشد:

اولاً آیه های بی مثل و فصیح و بلیغ قرآن در جای جای سرزمین فارس قرائت می شد. آنها به حدی جاذب بودکه حتی قلب های آهنین هم تحت تأثیر آنها قرار می گرفت. بدین وسیله واژه هایی از آنها و اصطلاحات مخصوص اسلام وارد زبان فارسی شد.

ثانیاً ، واژه های مخصوص ملت فاتح که به امور سلطنت ارتباط داشت ، ورود آنها در زبان فارسی کاملاً طبیعی بود ، پس آنها هم در این زبان راه یافتند.

ثالثاً واژه های مخصوص به دانشهائی که توسط عرب ها در ایران معرفی شد ، یا عربها آنها را ابداع کردند ، و در پیشرفت آنها سهمی داشنند ، نیز وارد زبان فارسی گردیدند.

تعداد این واژه های دخیل محدود است و آنها دیگر مثل فرزند خواندهٔ آن زبان محسوب می شود . برای پی بردن به مفهوم آنها و برای کار بردشان هیچ فارسی دان نیازمند به دانستن صرف و نحو زبان عربی نیست. خداکند که در این جلسه افرادی وجود داشته باشند که با عربی آشنائی ندارند ،به محض این که واژه هائی مثل ناصر و منصور و حافظ و محفوظ جلو آنها به کار برده می شود ، آنها بدون توجه به این که مصادر این واژه ها چه بوده ، اشتقاقشان از آن مصدرها چگونه صورت گرفته ، به معانی و مفاهیم آنها کاملاً پی خواهند برد. همین مطلب دربارهٔ سایر کلمات عربی دخیل در فارسی که دیگر جزوی از آن زبان شده اند ، نیز صدق می کند . بسیاری از این واژه های حتی در زبان فارسی تغییر مفهوم داده و به آن مفهوم که قبلاً در زبان عربی داشت به کار نمی رود. علاوه بر این ، کلماتی هم بین آنها وجود دارد که دیگر تابع صرف عربی نیست. و اصلاً از نحو آن زبان پیروی نمی کند . پس برای آموزش زبان فارسی تدریس صرف و

نحو عربي چه سودي در بر خواهد داشت ؟

می گویند که به همین سبک در زبان انگلیسی نیز واژه های دخیل لاتین و یونانی وجود دارد ، ولی با این همه کسی نمی گوید که مادام صرف و نحو لاتین و یونانی یاد نگیرید ، نمی توانید زبان انگلیسی را یاد بگیرید!

در هر حال ، بعضی عربی دانان در نگارش های فارسی شان به منظور فضل فروشی قصداً کلمات عربی را به کثرت به کار می برند ، چنانکه بعضی انگلیسی دانان خام و ناقص هندی الاصل به همین منظور در نوشته های شان بدون هیچ نیازی از کلمات لاتین استفاده می کنند. هر زبان شناس صرفنظر ازین که او فارسی دان باشد ، و یا انگلیسی اروپائی الاصل ، به این شیوهٔ نگارش به دیدهٔ حقارت می نگرد. این گونه تحریر را حتی نوشتهٔ فارسی گفتن هم روا نیست. همه اساتید فارسی قطع نظر از این که اصلشان از هند و ترکستان باشد ، و

همه اسابید فارسی قطع نظر اراین که اصلسان از هند و ترکستان باسد ، و یا از بلخ و بخارا و مصر وانگلیس ، غیر از آن سه نوع واژهٔ عربی که قبلاً ذکر کردیم، در نوشته های فارسی ، استفاده از کلمات عربی را معیوب می دانند. فردوسی را « خدای سخن » می خوانند، زیرا که در شاهنامهٔ بدان بزرگی وی غیر از آن سه نوع واژه مزبور عربی، آن هم به ندرت ، کلمات عربی به کار نرفته است . نظر به این ادعای او که در شعرش از هیچ کلمهٔ عربی استفاده نکرده ، توجه اش را به این بیت وی جلب نمو دند:

قضاگفت: «گیر» و قدرگفت: «وه» فلک گفت: «زه» (۵۶)

از آنجاکه «قضا» و «قدر »، و «قلک» و «ملک» واژه های بزمی مسلمانان بودند ، به دلایلی که قبلاً ذکر نمودیم ، مثل سایر کلمات فارسی ، از آنها در نوشته های فارسی استفاده شد، بنابر این ، ابرادی بر استعمال آنها وارد نبود. ولی کلمهٔ «احسنت » عربی بود ، و مورد ایراد قرار گرفت . گفتند: « این واژهٔ عربی را چرا به کار بردی ؟» گفت: « من نگفته ام ، فلک گفته است » خلاصه استادان زبان فارسی آمیزش عربی در فارسی راتا این اندازه بدمی دانستند! علی رغم این ، دوستان ، صرف و نحو عربی و فارسی را که دو چیز کاملاً متفاوت می باشد ، می خواهند با هم دیگر «قاطی پاتی » کنند ، و آن هم در چه مقطعی ، یعنی در دورهٔ ابتدائی تحصیلات . نتیجهٔ این اقدامشان پیداست که چه خواهد شد ؟ بچه هیچکدام تحصیلات . نتیجهٔ این اقدامشان پیداست که چه خواهد شد ؟ بچه هیچکدام

آنها را یاد نخواهدگرفت ، هر دو زبان از بین خواهد رفت و چیزی هم به جز حرمان عاید محصلین نخواهد شد.

ملک الشعرای انگلیس تینی سن (۵۷) در روزهای پسین حیاتش ابیاتی را که به انگلیسی سره سروده بود ، با کمال افتخار انشاء می کرد و در ضمن ، از دانستن زبان های لاتین و یونانی ابراز تأسف می نمود و می گفت : « ای کاش می توانستم این دو زبان را فراموش کنم که دانستن آنها به شعر انگلیسی ام لطمه می زند ». خلاصه، اختلاط صرف و نحو عربی و فارسی ، نه تنها فکر سودمندی نبود بلکه غیر عملی هم بود ، و سد راه آموزش مسلمانان هم.

حال فقط امکان یک یورش باقی مانده بودکه در پیرایهٔ دوستی می شد از آن استفاده نمود ، و آن عبارت بود از این که « زبان فارسی از نظر محبوبیت دارد عربی را پشت سر می گذارد، زیرا که محصلین علی رغم عربی ، به نحو روز افزونی دارند فارسی را به عنوان زبان دوم انتخاب می کنند. » من نمی خواهم وارد علت اصلی این جربان که منوط به نیازهای کشورمان می باشد، به شوم . البته می خواهم از آن غمخواران عربی به پرسم که عربی زبان نیاکان ما و زبان دینی ماست، شما چرا . بیش از ما نسبت به آن اظهار نگرانی می کنید ؟ لطف کنید و دلسوزی نسبت به زبان عربی را به ما واگذارید ، تصمیم جلو بردن ، و یا عقب گذاشتن آن را ما از شما بهتر می توانیم اتخاذ کنیم.

نسمى دانسم ز منع گريه مطلب چيست ناصح را!

دل از من ،دیده از من ، آستین از من، کنار از من

دوستان! تمامی این امور که برای تحصیلات دانشگاهی مسلمانان به منزلهٔ زهر قاتل می باشد در دانشگاهی ، مطرح شده است. من همواره مدیون این گفتهٔ رئیس دانشکده میور ، معاون رئیس دانشگاه اله آباد، و عضو هیأت علمی دانشکدهٔ ادبیات ، جناب آقای گف خواهم بود که به این مفهوم بود که ایشان در ایشان از ایجاد رخنه در آموزش مسلمانان هرگز راضی نیستند ، چنانکه ایشان در شورای دانشکده با تمام پیشنهادهای مزبور ابراز اختلاف کردند. ما از رئیس دانشکدهٔ ادبیات آقای ویت هم کمال امتنان را داریم که چون آراء مخالف با این طرحها را داشتند می شمردند ، ایشان هم دست شان را بلند کرده مخالفت شان را اعلام داشتند. ما از سایر اعضای هیأت علمی این دانشکده که عدم موافقت را اعلام داشتند. ما از سایر اعضای هیأت علمی این دانشکده که عدم موافقت

خود را با این طرح ها ابراز داشتند ، نیز متشکریم . هدف من از مطرح ساختن این قطعنامه جز این نیست که نسبت به این اقدام دانشکدهٔ ادبیات ، دانشگاه اله آباد ابراز تشکر دستجمعی کرده باشیم.

دوستان! اگرچه من هم افتخار عضویت این دانشکده را دارم، ولی چون در آن جلسه حضور نداشتم، تشکری که شما الان دارید از دانشکده ادبیات به عمل می آورید، من مشمول آن نیستم.

alle alle alle

سرسید احمد خان پس از یک زندگی بسیار پر تلاش و پرثمر در ۲۷ مارس ۱۸۹۸م / ۱۳۱۶ ه ق چشم از جهان بر بست و جسدس در حیاط مسجد دانشگاه اسلامی علیگر به خاک سپرده شد (۵۸)

هرگز نمیرد آن که دِلش زنده شد به عشق شبت است بسر جسریدهٔ عسالم دوام مسا اقبال لاهوری (۵۹) تاریخ وفاتش را از این آیه قرآنی استخراج نمود: انی متوفیك و رافعك و مطهروك (۶۰) (۱۳۱۵ ه ق) (همانا بازگیرنده ام تو را و بالا برنده ام نو را به سوی خود و پاک کننده ام تو را).

سرسید احمد خان گاه گاهی شعر هم می سرود. اینجا به عنوان حسن ختام نعتی از وی نقل می گردد که علاوه بر نمایاندن قدرت و چیره دستی وی به عنوان یک سراینده ، دلباختگی شدید وی به پیغمبر اسلام صلی الله علیه وآله وسلم را نیز آشکار می سازد:

#### دل بريان

فلاطون طفلکی باشد به یونانی که من دارم زکفرمنچه میخواهی، زایمانم چه می پرسی خدا دارم، دلی بریانزعشق مصطفی «ص، دارم ز جبریل امین قرآن به پیغامی نمی خواهم فلک یک مطلع خورشید دارد با همه شوکت

مسیحا رشک می آرد به درمانی که من دارم همان یک جرعهٔ عشقاست، ایمانی که من دارم ندارد هیچ کافر ساز و سامانی که من دارم همه گفتار معشوق است قرآنی که من دارم هزاران این چنین دارد گریبانی که من دارم

ز برهان تا به ایمان سنگ ها دارد ره واعظ نداردهیچ واعظهمچوبرهانی که من دارم (۶۱)

# پی نوشت ها:

- ۱ "Sir " خطاب انگلیسی برای دیگر اعزازهای او ، نک : حامد حسن قادری ، داستان ناریخ اردو چاپ سوم ، کراچی ، ۱۹۶۶م ، ص ۳۰۲.
  - Encyclopaedia Britannica, 15th Edition, 1974, 9: 414 : ک ۲
- ۳ به همین مناسبت وی خودش را به عنوان و سید تقوی و معرفی می نمود. حامد حسن تادری ، ص ۲۹۰ الطاف حسین حالی ، جات جاوید ، لاهور : آثینه ادب ، ۱۹۶۶م ، ص ۶۵ مقایسه شود با دانشگاه پنجاب لاهور اردو دائرهٔ معارف اسلامیه ، ۱۹۶۶م ، ج ۲ ، ص ۱۹۶۸م .
  - ۴ حالي ، ص ۶۶-۶۶ ؛ قادري ، ص ۹۱-۲۹.
    - ۵ حالی ، ص ۱۶۶ قادری ، ص ۲۹۱.
- ۶ برای شرح حالش ، نک : نور الدین عبدالرحمان جامی ، نفحات الانس من حضرات القدس ، به اهتمام محمود عابدی ، تهران ۱۳۷۰ شمسی ، ص ۸۳ ۳۸۰ ؛ خواجه یوسف همدانی ، دبنة الحیات ، به تصحیح و بامقدمه محمد امین ریاحی ، تهران ، ۱۳۶۲ شمسی ، مقدمه مصحح ، ص ۲۶-۷.
  - Richard Colley Wellesley, Ist Marquis of Wellesley, (1760-1842) Y
- ۸ حالی ، ص ۷۲-۷۱ ؛ قادری ، ص ۲۹۲ ؛ شیخ محمد اکرام ، موج کوئر، چاپ نهم ، لاهور ، فیروز سنز، ۱۹۷۰م، ص ۷۸
  - ٩ حالي ، ص ٧٢-٧٢.
  - ١٠ همان مآخذ ، ص ٧٤-٢٠
- ۱۱ برای شوح حالش ،نک : سید احمد خان بهادر، آثار الصنادید، به اهتمام خالد نصیر هاشمی، دهلی : سنترل بکدیو ، ۱۹۶۵ م ، ص ۴۶۱ ۴۶۹
  - ١٢ اكوام ، ص ٧٩
  - ۱۲ حالی ، ص ۸۷-۸۷
  - ۱۴ همان مأخذ ، ص ۹۴
- ۱۴ الف محمد عتیق صدیقی ، صوبهٔ شمالی و مغربی ک اخبارات ومطبوعات علیگره، انجمن توقی اردو هند، ۱۹۶۲م ، ص ۱۰۳ - ۱۰۴.
  - Royal Asiatic Society of GreatBritain and Ireland - 15
    - ١٥ همان مأخذ ، ص ٩٩ ٩٤.
      - 18 اكوام ، ص ١٢-١٨

۱۷ - کلکته ، ۱۸۶۲م

۱۸ - جلدهای اول وسوم به تصحیح سید احمد خان در سال ۱۲۷۲ هدر دهلی به چاپ رسید، ولی مسوده جلد دوم در اغتشاشات سال ۱۸۵۷م از بین رفت .

۱۹ - غازی پور /علیگر ، ۱۲۸۰ ه ق ، هدف ما چون نوشتن شرح حال مفصل سرسید نیست، برای اطلاعات بیشتر نک : حالی ص ۱۰۴ درباره شخصیت و آثار و خدمات وی خوانندگان را به کتب زیر ارجاع می دهیم : حالی ، جات جاوید ؛ قادری ، داستان ناریخ اردو، ص ۲۹۰ - ۴۳۶۴ اکرام ، موج کوثر ، ص ۷۳ - ۱۱۱۹

A.H. Albiruni, Makers of Pakistan and Modern Muslim India, Lahore: Muhammad Ashraf, 1950,pp. 1-60; S.A.A. Rizvi, A Socio-Intellectual History of the Isna Ashari Shi'is in India (16th to 19th century A.D.), Canberra- Australia; Ma'rifat Publishing House, 1986, Vol.II, pp. 368-412: Muhammad Aslam Syed, "Islamic Modernism", Islam in South Asia, ed. Waheed-uz-Zaman and M. Saleem Akhtar, Islamabad: NIHCR 1993 pp. 338-350.

All India Muslim Educational Conference - Y .

Syed, pp.343-344. 1799 - 709, 00, - 71

Albiruni, pp.34-35 - ۲۲ و حالي ، ص ۲۵۹

٢٣ - براى متن كامل سخنراني او ، كه بيشتر به عنوان خطبه اله آباد معروف مي باشد ، نك :

Syed Sharifuddin Pirzada (ed.) Foundations of Pakistan, Vol.II: 1924-1947, Karachi: National Publishing House, 1970, pp. 153-171; محمود عاصم (گرد آورنده)، اقبال کـ ملی افکار، لاهور، مکتبه عالیه، ۱۹۷۷م، ص ۲۹ – ۴۷. (ترجمهٔ اردو)

Albiruni, pp.34-35 - YF

- ۲۵ نامه سرسید به نواب عمادالملک ، مورخ ۸ نوامبر ۱۸۸۹م . نک : محمد عزیز، « سرسید احمد خان : مطالعهٔ شخصیت خطوط کی روشنی مین »، در عبدالحق ، مطالعهٔ سرسید احمد خان ، علیگر : ایجوکیشنل بک هاوس ، بدون تاریخ ، ص ۳۱۷.
- ۲۶ برای متن اردوی آن ، نک : سواج الدین احمد (گرد آورنده )، سرسید ک لیکچرز اور است در اسپیچیس ، ص ۲۸۹ ۲۹۶ (؟) نسخهٔ ناقص این کتاب که اول و آخرش افتاده است در کتابخانه دانشکدهٔ زبانهای خارجی دانشگاه تهران نگهداری می شود .به احتمال قوی ایس مجموعهٔ سخنرانیهای سید احمد خان در اوایل دههٔ آخر قرن نوزدهم در دهلی به چاپ رسیده بود.

- ٢۶ الف سيد عبدالله ، ادبيات فارسى مين هندوون كا حصه ، طبع دوم ، لاهور ، مجلس ترقى ادب ، ١٩۶٧م.
- ۲۷ برای مجاهدتهای سوسید برای حفظ و نگهداری «خط فارسی» در برابر نهضت ملی گرای هندوان برای جایگزین ساختن آن با خط دیوناگری ، نک: حالی ، ص ۱۶۲ ۱۶۷.
- ۲۸ (1709-1784) Dr. Samuel Johnson (1709-1784) ۲۸ شاعر و نویسنده و منتقد و لغت نگار معروف انگلیسی ، فرهنگ وی در زمان خود به عنوان اولین مطالعه منظم زبان انگلیسی شناخته می شد ، و در تثبیت مفاهیم و راه و روش کار برد واژه ها در سطح تحصیل کرده ها از اهمیت زیادی برخوردار بوده.
- The Oxford English Dictionary;: دربارهٔ مفهوم این واژهٔ نک برای اطلاع بیشتر دربارهٔ مفهوم این واژهٔ نک Oxford , 1933, Vol.II (C).
- An فرهنگ نویس معروف امریکائی و گردآورنده Noah Webster (1758- 1843) ۳.

  American Dictionary of the English Language (1828) که با تجدید نظر و اضافات تا امروز مرتب چاپ و منتشر می گردد.
- ۳۱ خواجه، امام ، حجة الحق ، حكيم ابوالفتح ( يا ابوحفص) عمر بن ابراهيم مشهور به خيام ( يا خيامي) نيشابوري ، فيلسوف و رياضي دان و منجم و شاعر ايراني ، در اواخر قرن پنجم و اوايل قرن ششم.
  - ۳۲ حکیم ابوالقاسم فردوسی، شاعر حماسه سرای بزرگ ایرانی، درگذشتهٔ ۳۳۰یا ۳۳۰ هق
    - ٣٣ خواجه شمس الدين محمد ، حافظ شيرازي ، در گذشتهٔ ٧٩٢ ه ق
    - ٣٢ شيخ مشرف الدين مصلح بن عبدالله ، سعدى شيرازى ، وفات بين ٢٩١ و ٢٩٥ ه. ق
- ٣٥ حكيم ابومحمد الياس بن يوسف بن زكى ابن مويد، نظامي گنجوى، در گذشته ٢١٩ ه. ق
- ٣٢ مولانا نورالدين عبدالرحمان ابن نظام الدين احمد بن محمد ، جامى ، متوفاى ٨٩٨ هق.
  - ٣٧ اوحد الدين محمد ابن محمد ، انوري ابيوردي ، وفات در حدود ٥٨٣ ه. ق
- ۳۸ افضل الدين بديل بن نجيب الدين على ، خاقانى شروانى ملقب به حسان العجم ، وفات در ۵۸۲ يا ۵۹۵ دق
- ۳۹ شیخ ابوالفضل علامی بن شیخ مبارک ناگوری ؛ برادر ابوالفیض فیضی ؛ مقتول در ۱۰۱۱ هجری.
- ۴۰ شیخ ابوالفیض فیضی فیاضی بن شیخ مبارک ناگوری ، ملک الشعرای دربار اکبر شاه تیموری ، در گذشتهٔ ۱۰۰۴ هق.
- ۴۱ نجم الدوله دبير الملك ميرزا اسد الله خان غالب دهلوى ، شاعر و نويسنده فارسى و اردو زبان شبه قاره ، وفات ۱۲۸۵ ه.ق
  - ۴۲ ميرزا حبيب الله قاآني شيرازي ، متوفاي ۱۲۷۰ هق.

۴۳ - کتابی است که در عصر صفویه توسط پیروان آذر کیوان تألیف شده و شامل شانزده کتاب است که بزبانی خاص و مجعول تألیف شده و ترجمهٔ فارسی نیز همراه آنها آمده و این ترجمه را مؤلف به ساسان پنجم نسبت داده است.بسیاری از لغات ساخته مؤلف و همگامان او ، در فرهنگ و کتب بعد و حتی در زبان متداول فارسی نیز راه یافته. فرهنگ معین (اعلام) ، جلد پنجم ، ص ۵۲۹. نیز . نک : قاضی عبدالودود ، « دساتیر » در نقوش (سالنامه)، شماره ۱۰۵ (آوریل - ژوئن ۱۹۶۶م ، ۲۸۲ - ۳۷۶).

- ۴۴ مادر اندر یعنی نا مادری سرسید همین کلمه را در سخنرانیش به کار برده است.
  - ۴۵ بازگشتن بیماری و ناخوشی : فرهنگ معین
  - ۴۶ ابوالفضل طاهر بن محمد ظهير الدين ، ظهير فاريابي ، وفات در ۵۹۸ ،در تبريز
    - ۴۷ امیر خسرو دهلوی ، شاعر و عارف معروف ، متوفای ۷۲۵ هق ، در دهلی.
      - ۴۸ نورالدین محمد ظهوری ترشیزی ، در گذشتهٔ ۱۰۲۵ هق.
      - ۴۹ ابوالحسن ابن ابراهيم قلى ، يغماى جندتي ، متوفاى ١٢٧۶ ه. ق
- ۵۰ اثر جلال الدین محمد بن سعد ( یا سعد الدین ) اسعد کازرونی ، دانشمند و قاضی معروف، وفات در ۹۰۸ ه ق
  - Matriculation 61
- ۵۲ کتابی است به عربی در نحو زبان عرب تألیف ابن حاجب جمال الدین ابو عمرو حشون بن عمر نحوی معروف ، متوفای ۶۴۷ ه ق
  - ٥٣ الشافية في التصريف ، مدخلي است در علم صرف عربي تأليف ابن حاجب مزبور
- ۵۴ درفش ملی ایران در زمان ساسانیان . این چرم پارهٔ مربعی بود که بر نیزه ای نصب شده و نوک نیزه در پشت آن از بالا پیدا بوده است . فرهنگ معین ( اعلام )
- ۵۵ این ابیات با اختلاف اندک در نسخه های مختلف شاهنامه موجودمی باشد. نک: محمد دبیر سیاتی ، کشف الابیات شاهنامهٔ فردوسی ، تهران: انجمن آثار ملی ، ۱۳۴۸ شمسی ، در ۲ جلد ، ۵۰ (پادشاهی پزدگرد شهریار) ، ابیات ۱۸۳ -۱۸۴.
  - ۵۶ همان مأخذ، ۱۳۱۵ ( داستان كاموس كشاني )، بيت ١٥٢٠.
    - Lord Alfred Tennyson (1809-92) ۵۷
      - ۵۸ حالی ، ص ۲۹۷؛ قادری ، ص ۳۰۱
      - ۵۹ قادری ، ص ۳۰۱ ، حاشیه شماره ۱
        - ٠٠ سورة آل عمران آيه ٥٥.
          - ۶۱ اكرام ، ص ۱۰۸.

# یک شاعر و دو نگاه: ناطق مکرانی از دیدگاه غالب و زیب مگسی

### چکیده:

منبع عمدهٔ احوال و نمونهٔ آثار سخنوران تذکره هایی است که از قرن هفتم به بعد به نگارش در آمده است . مکاتباتی که میان دو شاعر معاصر و تتبعاتی که از شعر آنها در دورهٔ متأخر انجام گرفته جهت شناخت منزلت شعری ناطق مکرانی استفاده شده است. ناطق از صفحات باختری پاکستان برخاسته امّا در شهرهای مختلف شبه قاره می زیسته است. غالب دهلوی علاوه بر تسلّط کامل به شعر و نثر در نقد ادبی هم ید طولی داشته و آثار ناطق را در ضمن مکاتبه به محک ارزیابی سنجیده است. زیب مگسی از سخنوران برجستهٔ نیمهٔ اول قرن بیستم نیز به تضمین از شعر ناطق پرداخته است.

خوشتر آن بساشد که سر دلبران گسفته آید در حدیث دیگران مولانا میرزاگل محمد ناطق مکرانی (..... - ۱۲۶۴ه / ۱۲۶۸م.) از جمله شاعران خوش عاقبتی است که حدیث دیگران باعث شده است که در پس پردهٔ ایام گمنام نماند و آیندگان از آفرینشهای طبعش بی بهره نمانند و گرنه با آگاهیهای ناچیزی که دربارهٔ زندگانی و آثار او وجود دارد، بیم آن می بود که از وی نیز همانند بسیاری از گویندگان توانای ادب فارسی تنها نامی همراه با ابیاتی پراکنده و چه بسا منتسب به چندین نفر از وی بر جای بماند. در بررسی منابع اصلی و فرعی موجود درباره ناطق نظیر تکملهٔ مقالات الشعرا تألیف مخدوم محمد ابراهیم «خلیل» تتوی، پنج آهنگ از میرزا اسد الله خان غالب، جوهر معظم، شعر فارسی در بلوچستان، دایرهٔ المعارف اسلامیه اردو،خزینهٔ الاشعار، معظم، شعر فارسی در بلوچستان، دایرهٔ المعارف اسلامیه اردو،خزینهٔ الاشعار، فارسی گویان پاکستان و حدیث دل چنین برمی آید که چون در مکران

١ - استاديار گروه زبان و ادبيات فارسى، دانشگاه تربيت مدرس، تهران.

قدرشناسی نمی بیند به سند می رود و آنجا میر صوبدار خان تالپور او را به گرمی پذیرفته ضمن تعیین مقرری برای او تخلص دلخوش را برمی گزیند. ناطق در شهر تته و در متعلوی به کسب علوم و دانشهای زمان خود از جمله ادبیات فارسی و فقه وصرف و نحو عربی پرداخت . پس از چندی آنجا را هم ترک کرده راهی هندوستان می شود و پس از سیر وسیاحت در آن سرزمین و دیدار از دربارهای امرای مختلف در لکهنؤ اقامت گزیده به دربار شاهزادگان اوده می پیوندد. او در ابتدا به نام خود شعر می گفت:

گلمحمد عمل تست دعا گفتن و بس بکند ور نکند، باش ز بس گفتاری (تکملهٔ مقالات الشعرا، ص ۲۶۶)

چنانکه گذشت در سند، دلخوش تخلص می کرد و در هند تخلص خود را به ناطق تغییر داده ظاهراً تا پایان عمر بر همین تخلص باقی بود. در تنه با پدر مخدوم محمد ابراهیم «خلیل» تتوی مؤلف تذکرهٔ تکملهٔ مقالات الشعرا یعنی مخدوم عبدالکریم بن مخدوم غلام حیدر ملقب به «دائم الصوم صاحب» از عارفان و زاهدان نام آور آن زمان بسیار الفت داشت و سالهایی را در خانقاه او به سر آورد چنانکه دائم الصوم در حق او می گفت علم صحبت ما، تاثیر صحبت دلخوش است ۱. آنچه گذشت تفریباً مجموعهٔ آگاهیهایی است که از منابع مذکوری توان به دست آورد. اما از آثار او نیز جز دیوان کوچکی شامل ۱۱۴۰ بیت شعر و برخی مکاتبات او شامل ۹ نامه از جمله نامهٔ ناطق به میرزا اسد الله بعنان غالب که جواهر سینگ جوهر شاگرد او گردآوری و تنظیم کرده و جوهر معظم را مادهٔ تاریخ آن قرار داده که دیوان مسمّی به آن نام شده است و برخی دیگر از ابیات پراکنده در تذکره ها چیزی دیگر در دست نیست در حالی که حداقل یک منظومه در قالب مثنوی نیز از آن او دانسته اند لبکن از کمّ و کیف آن اطلاعی وجودندارد. ۳

حتی در همین منابع نیز اطلاعی دربارهٔ زمان تولد، خاندان و بستگان او در دست نیست و جای آن دارد که باهمت اهل ادب و تحقیق و بررسی عمیق تر

١ - تكملة مقالات الشعرا، ص ٢٠٢.

٢ - همان ، ص ٢٤٥.

۳ - شعر فارسی در بلوچستان ، ص ۲۴.

در آثار باقیمانده از وی گوشههای تاریک زندگی این شاعر نکته سنج آشکار گردد. گرچه به نظر می رسد تا همه اشعار وآثار منسوب به ناطق شناسایی و جمع آوری نگردد این مهم آن چنانکه باید به وقوع نخواهد پیوست.

نگارنده نیز از همین منظر بابضاعت مزجات و با عنایت به آثار موجود درباره ناطق مکرانی کوشیده است که در این مسیرگامی بردارد و باعنایت به مکاتبه شاعر پر آوازه میرزا اسدالله خان غالب با ناطق و همچنین تخمیس میر گل محمد خان زیب مگسی از شاعران بلند آوازهٔ فارسی بلوچستان در قرن اخیر بر غزل معروف ناطق به معرفی جایگاه ادبی ناطق بپردازد.

یکی از مهمترین راههای شناخت جایگاه شاعر و یا نویسنده و هر هنرمند دیگر دیدگاه معاصران او می باشد. در اهمیت موقعیت ناطق همین بس که سخن شناس و استادی چون غالب او را شایستهٔ اظهار نظر و بررسی و نقد اشعار خود قرار داده است. از نامهٔ ناطق به غالب که در جوهر معظم آمده است چنین استنباط می شود که مکاتبات میان ایشان به گرات صورت می گرفته است و حتی غالب مسوده دیوان خود را به نزد ناطق می فرستاده است و از نظریات او بهرهمند می شده است. این معنا از نامه غالب نیز به دست می آید! اصل موضوع در این مکاتبه چنین است که در مثنوی «درد و داغ» میرزا غالب داستان نونی را بیان می کند که دعایش مقبول درگاه آلهی واقع شده و دوباره از پیری به جوانی می گراید لیکن او شکر نعمت را به جانیاورده و چون به جوانی باز می گردد شوی را نپسندیده از او روی می گرداند و شوهر که بیوفایی زن را می بیند او را نفرین می کند و آن زن به صورت خوک در می آید:

خوک شد و پنجه زدن ساز کرد بسار و رو عربه آغاز کرد؟ ناطق بیت مذکور را در بوته نقد در آورده ضمن دقت فراوان دربیان ایراد وارد بر مصراع اول ادب را فرو نگذاشته باعباراتی وزین غالب را مورد خطاب قرار می دهد. اما غالب در پاسخ، نامه ای نسبتاً طولانی به ناطق می نویسد و با تعابیری چون ناطق رنگین نوا، ناقد نقد سخن و امثال آن او را خطاب می کند و همچنین

١ - جوهر معظم ، ص ١٤١ - ١٤٣.

۲ - پنج آهنگ ، ص ۵۸۴ - ۵۸۶.

۳ - شعر فارسی در بلوچستان،ص ۲۲.

نامه او چون گلی برمزار خود و نشاط دریافت نامه را همانند سروری می داند که ارمغانهای روحانی به روانهای از تن گسسته در پاینده گیتی ارزانی می دارند.

غالب در نامه مقداری هم از حال و روز خود می گوید و بیان چنین احوالی از خوشیها و ناخوشیها و گردش ایام و گله و شکایت معمولاً با دوستان و معاشران نزدیک است! . البته در جای دیگر نیز غالب ضمن نامه ای به عنوان یکی دیگر از دوستانش از ناطق نیز ذکری به میان آورده است و از حال ناطق جویا می شود و از بی توجهی او گله می کند . ر.ک . پنج آهنگ ؟ ص ۲۹۳. غالب همچنین ضمن نقل عین سخن ناطق در نقد شعر خویش هم، رعایت امانت را به تمامی به جای آورد و هم صادقانه نظر ناطق را می پذیرد و عنوان می کند که در تصویری که در آن بیت از پای خوک داده است دقت کافی نکرده و تصور می کرده است که خوک نیز همچون سگ و گربه پای دارد و حال آنکه از نوشته ناطق پی به آن برده است که حیوان دارای سم است و پنجه ندارد و آرزو می کند که کاش نامهٔ ناطق پیش از اینکه کلیات نقش انطباع پذیرد به دست او می رسید و آن مصراع را به و خوک شد و بد نفسی ساز کرده اصلاح می کرد.

گذشته از اینکه نامهٔ ناطق به غالب و پاسخ او به ناطق نمونه ای ارزنده از نقد و نقادی در ادب فارسی است نحوهٔ بحث و عبارات به کارگرفته شده حاکی از آداب پسندیده ای است که به دور از جنجالها و نارسمیهای معمول در اینگونه مباحث، می تواند سرمشق ارزنده ای برای زمان ما نیز باشد. اگرچه غالب بااظهارات خودجلوه ای از روح بلند خود را در معرض دید آیندگان نیز قرار داده است، زیرا نقد و بویژه نقد ادبی کاری آسان نیست و ایجاب می نماید که راهی این طریق دارای ذوق و قریحهٔ ممتاز و همچنین وسعت اطلاع در آثار بزرگان ادب باشد و لیکن گوینده و یا نویسنده ای که اثر و نظر او مورد نقد قرار می گیرد ادب باشد و لیکن گوینده و یا نویسنده ای که اثر و نظر او مورد نقد قرار می گیرد باید مراحل بسیاری را طی کرده و از خود گذر کرده باشد تا مانند شاعر والا سخنی چون غالب از نقد اثر خود نهراسد ، برآشفته نشود بلکه با چنان روحی بلند به استقبال آن رفته آنگونه ناقد را مورد احترام و خطاب قرار دهد.

۱ - البته در جایی دیگر نیز غالب ضمن نامه ای به عنوان یکی دیگر از دوستانش از ناطق نیز ذکری به میان آورده است و از حال ناطق جویا می شود و از بی توجهی او گله می کند. ر.ک. پنج آهنگ ، ص ۲۹۳.

ازنگاه دیگر باید به تضمین شعر زیب مگسی بر غزل ناطق نظر انداخت. میرگل محمد خان زیب مگسی (۱۸۸۴ - ۱۹۵۳م.) از شاعران توانا و برجستهٔ این منطقه و به قولي ملك الشعراي فارسى اين خطه اديب خيز است. اشعار زيب را بیش از سی هزار بیت گفته اند که عمدهٔ آن به فارسی و بعد سندهی، عربی، پنجابی ، سرائیکی، و اردو است و اگر در این میان تنها خزینة الاشعار او بـه یادگار می ماند بخوبی می توانست مبین استادی او در شعر و ادب فارسی باشد. وی در این کتاب شعر یکصد و پانزده تن از شاعران فارسی را از گذشته تا زمان خود تضمین و تخمیس کرده است و بررسی نام شاعران مذکور حاکی از وسعت دید و اطلاع و عمق نگرش شاعر به ادب پهناور فارسی و مطالعه آثار نام آوران آن پهنه در طول بيش از ده قرن مي باشد. نمونهٔ اشعاري كه او از شاعران برگزيده است معرف آشنایی عمیق او با آثار آنان است و از نکته سنجی او همین بس که در عباراتی مختصر ولی پر معنی بخوبی به معرفی شاعران و وصف ویژگیهای برجسته آنان مي پردازد . اين مقال را مجال آن نيست كه به توصيف آثار و احوال زیب بپردازد و برای معرفی او به همین مقدار بسنده می نماید تا مشخص گردد که چنین شاعر و سخن سنج پرمایه ای که وسعت اطلاع او اینگونه گسترده است هر سخنی را به گلستان خیال خود راه نمی دهد مگر اینکه با ذوق و قریحه او دمساز باشد و چنین است که از دیدگاه او شعر ناطق آن استعداد و قابلیت را دارد که همتای بزرگان ادب مورد طبع آزمایی زیب قرار گرفته و درمیان غزلهای تخميس شده لسان الغيب حافظ شيرازي و امير خسرو دهلوي قرار گبرد.

مشو ذباب از این دلفریب خوان برخیز مباش سنگ به بانگی چو صوفیان برخیز که تا به دوست رسی از خیال جان برخیز سبکدل از هوس عشرت جهان برخیز مشو به خاطر از این بیشتر گران برخیز

علاج فكر همى كن پياله مىكش درين المكده ميمان به ساغرى سوخوش نواخت دوش بسى اين ترانه دلكش به رزمجوش چنان گرم كاتش ست آتش شعله چون دخان برخيز

چو آب چشمهٔ حیوان به شب چراغ مخواه چو طفل نسحت میدان لهو و لاغ مخواه درین زمانه به جزگوشهٔ فراغ مخواه فراغ کنج قفس از فضای باغ مخواه سراغ دام کن ای مرغ ز آشیان برخیز

به جسم کاستم اسا به روح افزونم حنا صفت به ملا سبز و خفیه دلخونم بساج عشق دریس سملکت فریدونم گرفت روی زمین را سرشک گلگونم تو نیز ناله به تسخیر آسمان برخیز

شب آخر آمده بانگ خروس فاش گواست ز طوطیان نواسنج در چمن غوغاست پرندگان همه بیدار و فاخته گویاست دمید صبح گل از رخت غنچگی برخاست

تو هم به ذوق صبوحی ز پرنیان برخیز

چه سود بافتهای،ای که سبحه گیر شدی به زهد خشک گریزان زبم و زیر شدی ز تسرک باده به دام الم اسیر شدی به کنج صومعه زاهد نشسته پیر شدی

دمى به دير نشين مى كش و جوان برخيز

درون میکده چون داشتی علم ناطق چو زیب بود دلت خالی از الم ناطق کنون ست گردنت از بار فکر خم ناطق سرای تست که گشتی اسیر غم ناطق

که گفته بودتراکز در مغان برخیز

بنابر ابن با عنایت به آنچه گذشت جای آن دارد که دانش پژوهان و دوستداران علم و ادب باهمتی در خور به شناخت افزونتر ناطق گلستان خوش بیانی پرداخته تا از این رهگذر برفروغ ادب فارسی در این خطه ادب خیز بیفزایند.

### منابع

- ١ محمد ابراهيم مخدوم خليل: تكملة مقالات الشعرا، لندن ، ١٩٢٣ م. طبع سيد حسام الدين راشدى، كراچى، ١٩٥٨م.
- ۲ ناطق مكرانى : جوهر معظم، لكهنؤ، ۱۲۷۷ ه ق، طبع دوم با مقدمه انعام الحق كوثر، كويته ، ۱۹۶۹م.
- ۳ میرزا اسد الله خان غالب ، پنج آهنگ، تدوین نو و تصحیح و تحقیق سید وزیر الحسن عابدی، لاهور: دانشگاه پنجاب، ۱۹۶۹م.
- ۴ ميرگل محمد خان زيب مگسى ، خزينة الاشعار ، با مقدمه شرافت عباس ، كويته: انجمن فارسى بلوچستان ، ١٩٩٥م.
- ۵ انعام الحق کوثر، شعر فارسی در بلوچستان ، راولپندی: مرکز تحقیقات فارسی ایسران و پاکستان ، ۱۳۵۳ هش .
  - ٤ اردو دايره معارف اسلاميه ، دانشگاه پنجاب ، ١٩٨٩م.
  - ٧ سيد سبط حسن رضوى ، فارسى گويان پاكستان ، راولپندى، ١٣٥٣ش.
  - ٨ حجت الله ابراهيميان ، حديث دل ، كويته : خانه فرهنگ ج.١.١.٣٧٨ش.

\*\*\*\*

# سهم تراجم آثار فارسى واردو در تنوير افكار

### چکیده:

روایت ترجمهٔ آثار ادبی و علمی بالغ بر ۱۴ قرن در این منطقه از جهان سابقه دارد. تراجمی از سانسکریت به پهلوی ، از پهلوی به عربی، از عربی به زبانهای علمی اروپایی وقت ، از یونانی به عربی ، از عربی به فارسی ، از فارسی به اردو ، از اردو به فارسی ، از فارسی به بنگالی و علی هذا القیاس، گویی ترجمه که یکی از بهترین نحوهٔ گفتگو میان تمدنها نیز محسوب است، در واقع به عنوان متمدن ترین سرزمینهای جهان، همیشه در فلات ایران و سرزمین رود سند و همچنین در مناطق مختلف شبهقاره از جمله در بنگال و بنگله دیش کنونی مورد استقبال بوده ، به همه این تراجم در این گفتار اشاراتی شده، اما تأکید بیشتری همانا به سهم تراجم آثار فارسی و اردو در تنویر افکار می باشد.

ترجمهٔ آثار ادبی ، تاریخی ، و علمی در این منطقه از جهان ، بالغ بر چهارده قرن قدمت دارد. در دورهٔ سلطنت انوشیروان آثاری از زبان سانسکریت به پهلوی برگردانده شد که معروف ترین آن پنج تنتر توسط برزویه ترجمه گردید، پس از مدنی به عربی و همزمان با عهد عباسیه بصورت کلیله و دمنه تهیه و تالیف شد. اگر نیک دقت شود ، تراجم آثاری از زبانی به زبان دیگر در تنویر افکار خوانندگان در زبانها و زمانهای مختلف ، خدمت بزرگی انجام می دهد.

اولين كتاب قطور تاريخي فارسى كه ترجمهٔ تاريخ الامم والملوك معروف

١ - مدير فصلنامهٔ دانش ، مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان - اسلام آباد.

به اخبار الرسل و الملوک نگاشتهٔ ابو جعفر محمد بن جریری الطبری به عربی توسط ابوعلی محمد بلعمی در ۳۵۲ ه ق به فارسی برگردانده شد ۱. متن عربی و فارسی هر دو در ایران چاپ و منتشر گردیده است. مضافاً بر این ترجمهٔ ترکی آن در آستانه و ترجمهٔ آلمانی و سایر زبانهای اروپایی طی چند قرن اخیر مورد استفادهٔ اروپائیان بوده است. اگر در صدر اسلام آثاری از زبانهای سانسکریت ، پهلوی ، یونانی و سایر زبانها به عربی ترجمه و مورد استفاده حوزه های علمی قرار می گرفت، طی قرون درخشندگی علوم اسلامی ده ها کتاب از عربی به قرار می گرفت، طی قرون درخشندگی علوم اسلامی ده ها کتاب از عربی به زبانهای متداوله غربی بخصوص یونانی و لاتین و بمرحلهٔ بعدی به السنهٔ اروپایی ترجمه و در مراکز آموزشی اروپا جزو برنامهٔ دروس قرار گرفت. امر ترجمه در ادوار مختلف تاریخ تمدن بشر ، نشانگر بارزترین نحوهٔ گفتگو میان تمدنها بوده است. ۲

با این مقدمهٔ مختصری به اصل موضوع ، سهم تراجم آثار فارسی واردو در تنویر افکار می پردازیم. از داراشکوه گرفته تا پرفسور امیر حسن عابدی ، تراجم فارسی آثاری بزبان سانسکریت به اسامی اوپنشاد (سراکبر) راماین ، و کرم اروشی نگاشته کالیداس ، پنجاکیانه ترجمهٔ پنج تنترکه در اواخر قرن یازدهم هجری آقای مصطفی خالقداد عباسی ، از متن اصلی سانسکریت به فارسی ترجمه کرده بود، با مقدمهٔ مشترک پرفسور عابدی و دکتر تاراچند و دیباچهٔ سفیر وقت ایران در دهلی نو آقای محمد رضا امیر تیمور در انتشارات دانشگاه اسلامی علیگره در ۱۹۷۳ م منتشر گردیده. درام بربودچند راودی اثر شری کرشن مسرا در قرن یازدهم میلادی به صنف مثنوی سروده شد، به دستور داراشکوه در ۱۰۷۳ هی به فارسی ترجمه اما با حذف برخی از مطالب گردید که پرفسور عابدی و دکتر تاراچند با مقایسه با متن اصلی تکمیل و با اضافهٔ مقدمهٔ برخسور و فرهنگ لغات از دانشگاه علی گره منتشر شد. جوگ و ششت ، داستان مبسوط و فرهنگ لغات از دانشگاه علی گره منتشر شد. جوگ و ششت ، داستان

راجهٔ هندو کابل که متصف به گرایش عرفانی بود و داستان پدماوت که ترجمهٔ فارسی آن از طرف بنیاد فرهنگ ایران در ۱۹۷۲م منتشر شد ۳ تراجمی که از متون اردو به فارسی طی یک قرن اخیر انجام شده و در تهران و یا در پاکستان چاپ و منتشر شده ، شامل تاریخ نقد ادبی فارسی « شعر العجم » در پنج مجلد نوشته مولانا شبلي نعماني ، « حيات سعدي » اثر مولانا الطاف حسين حالي كه هر دو توسط دانشمند ايراني فخر داعي گيلاني به فارسي ترجمه شده ، همچنین از شصت کتاب چاپ شدهٔ استاد سید غلام رضا سعیدی ، اقبالشناس برجستهٔ ایرانی ، در حدود سه چهارم تراجمی است از آثار اسلام شناسان شبهقاره ، عرب و اروپایی که از متون اردو ، عربی و انگلیسی به فارسی برگردان گردیده . استاد غلام رضا سعیدی در نشر و ترویج افکار اسلامی افبال طی نیم قرن اخیر سهم شایانی داشته اند او کسی است که محیطی مساعد برای ظهور متفكري نظير دكتر على شريعتي فراهم وزمينه را جهت آغاز و ارتقاى نهضت انقلاب اسلامی ایران آماده ساخت ۴ مساعی گستردهٔ دانشمندان ایرانی جهت شناخت بهتر و بيشتر فكر و فلسفة اقبال كماكان ادامه دارد. فرموده هاي بليغ حضرت آیت الله سید علی خامنه ای رهبر عالیقدر ایران خطاب به کنگرهٔ اقبالشناسي در تهران عالى ترين نمونهٔ تنوير فكرى در سطح جهاني است. سير فلسفه در ایران و تجدید بنای اندیشهٔ دینی ، هر دو اثر انگلیسی اقبال نیز ۳۴ سال پیش در تهران چاپ و منتشر گردیده. طی دهه های اخیر آثار مترجمهٔ آقای محمد بقايي ماكان و خانم شهيند خت صفياري مقدم و ساير اقبالشناسان ايراني در پیشبرد افکار روشنفکرانهٔ اسلامی « ستارهٔ بلند شرق» در جهان فارسی سهم شایانی داشته است.

تا آن جائیکه به نشر تراجم به زبان اردو متعلق می شود ، طی دو قرن اخیر صدها اثر فارسی منظوم و منثور به اردو و سایر زبانهای شبه قاره چاپ و منتشر گردیده است. چنانکه استحضار دارید از قرنهای متمادی زبان فارسی و آثار مولانا، سعدی، حافظ، عطار، سنایی، فردوسی مورد توجه محافل آموزشی و علمی شبه قاره بوده است، بهمین سبب تراجم آثار ادب عالیه و شرجهایی گونه گون درگوشه و کنار این سرزمین پهناور بسلک نگارش می آمد، بهمین دلیل هم از دویست و پنجاه فرهنگ معتبر که در قرنهای متمادی تهیه و تدوین گردیده، بالغ بر دویست فرهنگ در شبه قاره تألیف شده که آخرین آن بهمت والای آقای دکتر رضا مصطفوی سبزواری فرهنگ فارسی - هندی است که در دهلی نو منتشر شده است.

ترجمه های متون فارسی به زبانهای پاکستانی مولفهٔ آقای دکتر (سفیر) اختر راهی که باهمکاری استاد احمد منزوی و آقای دکتر محمد حسین تسبیحی در اواسط دههٔ ۱۹۸۰ میلادی تدوین و توسط مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان چاپ و منتشر گردیده است ۵، نمایانگر پهنای کوششهای مترجمان شبه قاره به برگردان آثار فارسی به اردو و سایر زبانهای پاکستانی طی دو قرن اخیر می باشید. آقای دکتر راهی در این اثر ۱۲۶۳ اثر ترجمه شده را معرفی کرده و سپس آقای نوشاهی در شمارهٔ ۱۴ دانش، ۱۲۶۳ اثر ترجمه شده که اغلب بعد از نشر کتاب آقای راهی بمنصهٔ ظهور رسیده بود ، معرفی کرد. همچنین آقای حسین عارف نقوی ۱۳۶۰ ترجمه شده به اردو را در شماره های ۲۲ و ۲۴ دانش مورخه ۷۰–۱۳۶۹ هجری شمسی شناسانده است. از ینکه در یازده سال اخیر بظاهر هیچ کوشش جدی جهت شناخت آثار ترجمه شده به اردو مشهود نبوده با این وصف اطمینان داریم که ده ها کتاب منثور و منظوم دیگر در این مدت به اردو منتقل و منتشر شده باشد.

سهم ترجمه در تنویر افکار بسیار مؤثر است. در این مورد اجازه بدهید که از تراجمی که طی ۴۰ سال اخیر از فارسی به بنگالی انجام گرفته مثال بـزنم.

نراجم دیوان و یا منتخباتی از اشعار حافظ، ده اثر، مثنوی مولانا ۱۲ اثر، شاهنامه ۹ اثر، آثار سعدی ۲۶ اثر، رباعیات خیام ۶ اثر، آثار اقبال ۴ اثر، تاریخ زبان و ادبیات فارسی ۹ اثر، آثار ادبی و تاریخی فارسی ۱۴ اثر، فرهنگ و دستور زبان فارسی و آموزش فارسی ۸ اثر، آثار متفرق ۷ اثر ۶. در این زمینه تذکر این امر شایسته خواهد بود که اغلب آثار فارسی که بزبان بنگالی برگردان و چاپ شده پس از بثمر رسیدن انقلاب در ایران بوده در حالیکه شماره کتابهای که دربارهٔ انقلاب اسلامی و رهبر بزرگ انقلاب نگاشته شده جهت ترجمه و نشر کمتر مورد توجه بوده است. در ضمن نقش ترجمه در تنویر افکار، بی مناسبت نیست مثالی نیز از کشورهایی باختری بویژه ایالات متحده بیاوریم. از ادبیات نارسی طی دو قرن اخیر اغلب رباعیات عمر خیام جهت ترجمه به زبانهای اروپایی انتخاب می گردید، اما طی دههٔ اخیر آثار سعدی و مولانا جهت ترجمه و نشر بزبانهای باختری بیشتر مورد اهمیت قرار می گیرد.

چنانکه می دانیم در ایران عزیز از دورهٔ مشروطیت به این طرف ، صدها اثر از زبانهای خارجی بویژه از فرانسه و انگلیسی بفارسی برگردان و باتیراژ هزاران نسخه و در برخی موارد با چاپهای مکرر منتشر شده ، این امر شاهد بارز نقش تراجم در تنویر افکار ملت نجیب ایران طی قرن چهاردهم هجری برابر با قرن بیستم میلادی میباشد. خوشبختانه در ایران به اهمیت و ارزش ترجمه توجه کافی معطوف می شود در حالیکه ما در محیط کشورهای شبه قاره از آن کمتر بهره برداری می کنیم. جهت غنای ادب بزبانهای ملی و منطقه ای در شبهقاره طی قرن بیست و یکم میلادی ما نیاز به تراجم گسترده تر از زبانهای مختلف از جمله فارسی به اردو ، هندی ، بنگالی ، سندی و سایر زبانها احساس میکنیم. در این رهگذر همفکری و همکاری محافل علمی و فرهنگی ایران درخور ستایش خواهد بود.

### مآخذ و مراجع:

1 -Rizvi Sibte Hasan - Al Tabaree - A Historian, Historiography in Islam, Quarterly Danesh .................................. NO 22 pp 257- 272 .

- ۲ فلسفه و چگونگی گفتگو میان تمدنها ، از نگارنده، فصلنامهٔ دانش، اسلام آباد، شماره
   مشترک ۶۱ ۶۰ ( بهار و تابستان ۱۳۷۹ ش ) صص ۷۷ ۸۴
- ۳ برصغیر مین فارسی تحقیق ک عناصر اربعه (اردو) دکتر آصفه زمانی، فصلنامه دانش، اسلامآباد، شماره ۲۴-۲۵ ( ۷۰ - ۱۳۶۹ هش) صص ۲۲۱ - ۲۲۵.
- ۴ بازتاب اندیشهٔ اقبال در آثار وافکار استاد سید غلام رضا سعیدی ، از نگارنده، فصلنامهٔ دانش، اسلام آباد ، شماره مشترک ۶۷-۶۶ (پاییز و زمستان ۱۳۸۰ ش) صسص ۱۱۹ ۱۲۴.
- ۵ ترجمه های متون فارسی به زبانهای پاکستانی تألیف دکتر اختر راهی ، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد ، ۱۹۸۶م ص ۱۰.
- ۶ مجموعهٔ سخنرانیهای نخستین سمینار پیوستگیهای فرهنگی ایران و شبه قاره جلد دوم مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد ۱۹۹۳م ص ۱۷۰ - ۱۷۶ ، مقالهٔ دکتر کلثوم ابوالبشر باعنوان پیوندهای موجود درمیان زبان فارسی و بنگالی.

## «روایت در شعر نیما»

چکىدە:

روایت ؛ قصهٔ حیات بشر ، و شعر نیما بیان هستی انسان و شعر روایت است. انقلاب ادبی نیما و اهمیت خاص آن موجب شده که سایر وجوه شعر او کمتر مورد بحث و بررسی قرار گیرد. یکی از این مقوله ها جنبهٔ روایی شعر نیماست. شعرهای روایت مدارانهٔ نیما دارای دو ساخت سنتی و هستند. در ساخت سنتی گاه شاعر به شکل قدیم شعر کاملاً وفادار است اما گاهی نیز در قالب های معهود شعر قدیم تغییراتی به وجود می آورد که این مسأله نتیجهٔ رویکرد شاعر به کار کرد جدید قافیه است. در تمام اشعار روایی ، شاعر به عنوان دانای کل ، شخصیت ها و گفتار آن ها را شکل می دهد و هر جاکه لازم باشد باهنرمندی به توصیف صحنه و فضای داستان می پردازد و یا با تفسیر و تحلیل واقعه ، نتیجه گیری و پیام رسانی می کند.

مقدمه:

تشخص سبکی نیما یعنی تغییری که در ساخت سنتی شعر داد، آن چنان شگفت انگیز و دارای جاذبه بود که جایی را برای بحث های دیگر در باب شعر نیما باقی نگذاشت. بیش از هر موضوع دیگری ، از درهم شکستن تساوی طولی مصراع ها و در نتیجه از تقلیل و تکثیر پایه های عروضی ، جابجا کردن قافیه و استفاده از آن به عنوان زنگ مطلب ، در شعر نیما سخن گفته شده است. طبیعتا روشنایی آفتاب ، کورسوی شمع را ز جلوه می اندازد. انقلاب ادبی نیما و سنت شکنی شعری او به مثابه خورشیدی بود که در پرتو نور خیره کنندهٔ آن ، سایر جنبه های هنری کلام شاعر ، کم رنگ و حنی بی رنگ شد. یکی از این مقوله ها که کمتر در باب آن بحث شده ساخت روایی شعر نیماست که سطح بسیار گسترده ای از اشعار او را در بر می گیرد.

١ - عضو هيأت علمي دانشگاه سيستان وبلوچستان، گروه آموزشي زبان و ادبيات فارسي

روایت ، یکی از جهانی های بشری است و تقریباً در تمام جلوه های فرهنگ بشر دیده می شود. در داستان ، قصه ، نمایش ، اسطوره ، تاریخ و در رقص های آیینی ، روایتگری دارای جایگاه ویژه ای است. نیما در شعر روایت می کند و روایت او ، ا زنوع روایت داستانی است. خود او معمولاً «داستان و شاعر ، را در کنار هم می آورد و کلمهٔ داستان را توسّعاً در معنی منظومه های داستانی به کار می برد:

در داستان بهتر از تئاتر ، شاعر می تواند همه گونه ذوق و هوش خود را آفتابی کند... در داستان ، شاعر ، بنایی می کند ، می جنگد، به قضاوت می پردازد و کاری را می کند که در صحنهٔ تئاتر می کنند. به همهٔ جزئیات زندگی دست می اندازد. در واقع داستان راهی است که او در آن همه گونه مهارت و زبردستی و هوش و ذوق خود را می آزماید (۱)»

شعر نیما ، شعر زندگی است وزندگی ؛ یک روایت بلند و پر رمز و رازست. بنابر این شعری که حکایت حیات بشر را بیان می کند باید با روایتگری پیوندی عمیق داشته باشد.

منظومه های روایی نیماگاه دارای ساخت سنتی هستند و گاه دارای ساخت نو. اما در تمام این منظونه ها ، شکل ذهنی شعر و نگاه شاعرانه با شعر سنتی متفاوت است یعنی شاعر به ساختار هارمونیک صورخیال در شعر خود به عنوان یک کلیت توجه داشته ، جزیی نگر نبوده ، صورت های خیالی پراکنده و گسسته به وجود نیاورده و محور عمودی و افقی خیال را در کلام هنری خود به هماهنگی و انسجام رسانده است. از نظر دید شاعرانه نیز نگرش او به هستی ، به عشق ، به جامعه و به جهان ؟ نگاهی نو و عمیق بوده است . نگاهی متأثر از زمان و تحولات جاری در آن .

### راوی - شاعر در شعر نیما:

راوی منظومه های نیما ،راوی مفسر است یعنی دانای کلّی که پس از بیان واقعه ، نتیجه گیری می کند و به تحلیل و تفسیر می پردازد. بخصوص در منظومه های بلند که مجال بیشتری برای این کار هست. در منظومه های بلندی که ساخت تازه ای دارند ، راوی که شخصیت ها از دید او شکل می گیرند ، گفتگوها را بر عهدهٔ شخصیت ها می گذارد و حضور خود او در روایت کم رنگ

می شود. در واقع در این منظومه ها ، گاه راوی حکم کارگردان تئاتر را دارد که بازیگران خو درا برای ایفای نقش فقط هدایت می کند. البته همچنان که گذشته نیمامعتقد است که داستان ، مجال بیشتری رابرای نشان دادن ذوق و هوش در اختیار شاعر قرار می دهد و از این لحاظ بهتر از تئاتر است. در منظومهٔ مانلی ، راوی گاه فقط بیانگر جمله ای کوتاه است و همین جمله های کوتاه ، حضور او را باگفتگوی « ماهیگیر و دریا » پیوند می دهد:

گفت جانانهٔ دریا با او:

اچه کنی دل به سر خاموشی ؟

از کج اندازی شیطان پلید،

گر نه صیدست پدید،

ورنه كاريت به كام،

کار دنیا نه زکاری که به سر دارد گشته است تمام.

فكر بر راه گمار!

جان خود خوار مدار!

تو نگفتی اما ،

به چه نامي مشهور؟

در دل این شب تاریک و به دریایی خود کام چوگوری که از آن

بيم مي آورد اندر دل خود هم شيطان!

چشم بر هم زدنی،

برسر خشم اگر با تو در آید دریا .»

مرد شوریده به او گفت که: «من ،

خاطرآوردم در هر سخنت شور افکن

قدر هرگفته ی تو دانستم

ليک چه سود ز دانستن اين ،

که چه نام و چه نشانم به زمین

کیست کاو جوید اینگونه زمن نام و نشان ...(۲)

جای پای شاعر - راوی در فاصلهٔ چندگفتگو فقط در حد جملاتی است مانند: «گفت جانانهٔ دریا با او »، «مرد شورید» به او گفت که »، دلنوازندهٔ دریا گفتش »، «گفت »، «مهربان گشتهٔ دریایی گفت » و ....در منظومه هایی مانند پی دارو چوپان (ص ۳۸۷) و مرغ آمین (ص ۴۹۱) نیز راوی گاه حضور کم رنگی دارد. در منظومهٔ خانهٔ سریویلی گاهی رواینگر از صحنهٔ داستان حذف می شود و مکالمهٔ شخصیت ها به صورت متوالی پشت سریکدیگر می آید و علائم سجاوندی ، گفتگوها را از هم متمایز می کند. البته در تمام این حالت ها حضور پنهان و آشکار راوی به دیالوگ ها شکل می دهد و هر جا که لازم باشد به توصیف صحنه و شخصیت و یا تفسیر روایت می پردازد.

اما همهٔ اشعار روایی نیما ، روایت واقعه نیستند. گاهی شعر او روایت تفسیری یک مقولهٔ اجتماعی است. اشعار مانند مرغ شباویز (ص ۴۹۰) ، شب است (ص ۴۹۰)، تا صبح دمان (ص ۴۸۸)، هنوز از شب (ص ۴۸۹)، در شب سرد زمستانی (ص ۴۸۷) ، چراغ (ص ۴۸۶) ، مهتاب (ص ۴۴ و ده ها شعر دیگر از این نوع اشعار روایت مدارانه هستند. این شعرها از نظر ساختی معمولاً کوتاه و نو هستند. زیرا نیما خود معتقد است که اگر شعر ، سرگذشتی را توصیف نکند، بهتر است که خلاصه و کوتاه باشد:

«قطعه شعر اگر کو تاه تر باشد، بهتر است تا اینکه مطالبی باشد که باوجود زیبایی آنها، بتوان آنها را حذف کرد. وقتی که شعر ، حادثه ای را شرح نمی دهد و سرگذشتی نیست ، هر قدر خلاصه تر باشد ، مطلوب تر است (۳)»

به شب آويخته مرغ شباويز

مدامش كار رئج افز است چرخيدن

اگر بی سود می چرخد

وگر از دستکار شب درین تاریک جا مطرود می چرخد

به چشمش هر چه می چرخد - چو او بر جای

زمین با جایگاهش تنگ

و شب سنگین و خونالود ، برده از نگاهش رنگ

و جاده های خاموش ایستاده

که پاهای زنان و کودکان با آن گریز انند

چو فانوس نفس مرده

که در او روشنایی از قفای دود می چرخد

ولى در باغ مي گويند:

« به شب آويخته مرغ شباويز

به پا ، ز آویخته ماندن ، بر این بام کبود اندود می چرخد (۴)»

و این نکته یعنی کوتاه گفتن و کوتاه نوشتن - در جایی که امکان آن هست - اگر در منظومه های بلند نیما هم رعایت می شد بسیار بجا و درست بود. در این منظومه ها نیما حرکت کندی دارد یعنی به عنوان یک راوی مفسر به شرح و تحلیل مطلب می پردازد و تفسیرهای اوگاه به قدری طولانی می شود که عرضهٔ بموقع حوادث و پیامدهای آن رابا اشکال مواجه می کند. در نتیجه نوعی ملالت وکسالت را برای خواننده بدنبال دارد که با حذف حد اقل قسمتی از این تحلیل و تفسیر ها می شد جلوی آن راگرفت.

### اشعار روایی با ساخت سنتی:

منظومه های داستانی نیما با ساخت سنتی دارای دو شکل کاملاً متفاوتند. پاره ای از آنها از نظر قالب ، وزن ، قافیه ،و حتی معنا هیچ تفاوتی با منظومه های شاعران گذشته ندارند. حکایت های روایی چشمهٔ کوچک (ص ۶۵) ، جامهٔ نو (ص ۸۵) خواجه احمد حسن میمندی (ص ۱۲۴) ، پسر (ص ۱۲۲ کبک (ص ۱۵۳) گنبد (ص ۱۶۳) و دانیال ( ۲۲۸) در قالب مثنوی و منظومه های کوتاه حکایت (ص ۴۹۸)، (ص ۱۸۸) و کرم ابریشم (ص ۱۴۶) ، خروس ساده (ص ۱۴۶)، خروس و بوقلمون (ص ۱۵۳)، پرندهٔ منزوی (ص خوس) ، اسب دوانی (ص ۱۴۷)، عقوبت خروس (ص ۱۵۴) و عبدالله طاهر و کنیزک (ص ۱۵۴) و رقالب قطعه از این حکایت ها هستند:

خواجه احمد حسن میمندی
از سر مسند خودپای کشید
روزی افسرده به دامان سرداشت
گفت دژبان :چه شد ای خواجهٔ شهر
گسفت: تقدیر خدا بود و لیک
که بر این رهگذر محنت خیز
نسیست درعالم اجسام درنگ
روح مرد است که چون یافت کمال

خوی چون کرد به ذلت چندی

در کالنجر مأوا بگرید

وحشت از ذلّت افرون ترشد

که سعادت ز تو برگشت به قهر؟

نشد آن خواجه درین ره باریک

آنچه برشد به فرود آید نیز

خورد این آینه یک روز به سنگ

به فرود آمدنش گشت محال (۵)

در تمام این منظومه ها ، شاعر به صورت دانای کل نکته ای اخلاقی - تعلیمی را روایت می کند و سپس نتیجهٔ دلخواه را در عین فشردگی باز می گوید . این اشعار داستان که دارای یک یا دو شخصیت می باشند به دلیل فضای بسته و محدود خود، حرکت و پویایی چندانی ندارند و فقط گاهی یک یا دو گفتگو میان آن شخصیت ها رد و بدل می شود. این روایت های کوتاه شعری در واقع زنگ تفریح شاعر است و در ضمن تصحیح و پاکنویس کارهای عمیق و جدی خود برای رفع خستگی آنها را می سراید. مثلاً در ذیل حکایت صفحه ۴۹۸ با مطلع

باجاهلی وفسلسفی انتاد خلانی چونان که بس انتدبه سر لفظ کرانه که تکراری در مضمون و معنا و قالب شعر سنتی است ، چنین می نویسد : « در ضمن اصلاح و پاکنویس «مرغ آمین » در تنفس و رفع خستگی در ضمن چایی خوردن این را ساختم. چقدر این طور کار کردن آسان و عاری از زحمت اتود و فکر است (۹)»

ابن مقوله ، از توانمندی شاعر در خلق شعر سنتی حکایت می کند چراکه او معتقد به شناخت هنر گذشته برای رسیدن به ابتکار و نوآوری بود:

اتشخیص هیچ حقیقتی انحراف نیست. اگر چنانچه دیروز نبود ، امروز وجود نداشت. برای شناختن هنر لاحقه شناختن سابقه لازم است (۷)»

شکل دیگری از اشعار سنتی نیما مربوط می شود به منظومه های طنز آمیز. فضای این داستان ها با پاسخ های خلاف انتظار د رگفتار یا عمل شکل می گیرد. شخصیت اصلی اغلب این حکایت ها مرد یا زن ساده دلی است که نمی تواند در مقابل بروز حوادث، کنش منطقی و عاقلانه ای داشته باشد. بنابر این تصمیم خلاف عقل و انتظار می گیرد و خواننده را به شگفتی ناشی ا زخشم و اندوه دچار می سازد. این داستان های کو تاه طنز آمیز معمولاً در قالب مثنوی یا قطعه سروده شده اند و شخصیت های آن نماد مردم ایران و مکان وقوع آن، یا قطعه سروده شده اند و شخصیت های آن نماد مردم ایران و مکان وقوع آن، نمادی از وطن شاعر است. نیما برای عمق بخشیدن به معنا، استفاده از سمبول را توصیه می کند:

دسمبول ها شعر را عمیق می کنند ، دامنه می دهند ، اعتبار می دهند، وقار میدهند و خواننده خود را در برابر عظمتی می یابد... آنچه وسعت دارد، پوشیده است و برای نظرهای عادی پیچیده ، مبهم و گنگ به نظر می آید (۸)»

منظومه های طنز آمیز نیما بیان درد و دلهره و خشم و بغض شاعر دردمند در مقابل ناگواری ها و کاستی های جامعه است. در واقع روانشناسی راوی و روانشناسی جامعه هر دو در این منظومه ها تعین دارد. این ، روانشناسی وجودی شاعر است که در او ایجاد کنش می کند و به طرح ویژگی های روانی جامعه منجر می شود. او روان عناصر جامعه را از فرادست و فرو دست می کاود، به تماشا می گذارد و با بیان هنری و شگرد طنز و بزرگ نمایی ، عمق فاجعه های اجتماعی را نشان می دهد. به قول خود او:

« اگر شاعر نتواند یک مطلب عادی و به گوش همه رسیده را قوی تر از آن اندازه که هست ، نشان بدهد ، اگر شاعر نتواند معنی را جسم بدهد و خیالی را پیش چشم بگذارد ، با داستان های خود ثابت بدارد یا باطل کند ، کاری نکرده است (۹) »

> گیچبی دید عقاب خود سر خواست این حادثه را چاره کند کرد اندیشه و کرد اندیشه رفت از ده پی آن شرزه عقاب راه دشیمن هیمه نشناخته ایسم

مسی بسرد جوجگکان را یکسر بسبرد راهش و آواره کسند بسرگرفت از بسر خود آن تسیشه پسل ده را سسر ره کسرد خراب تیشه بر راه خود انداخته ایم (۱۰)

كچب ؛ بنابر وازه نامه صفحه ٤٠٧ مجموعه كامل اشعار نيما يوشيج ، نام روستایی است در آمل که مردم آن به سادگی شهرهاند. و نیما بابهره گیری از اشتهار اهل کچب به نادانی و تجسم کنش به دور از انتظار کچبی ، یک درد اجتماعی را برجسته ساخته و به نمایش گذاشته است. منظومه هایی مانند انگاسی (ص ۶۹)، بز ملاحسن مسأله گو (ص ۶۹)، انگاسی (ص ۱۴۲)، مير داماد (ص ۱۵۷) به رسام ارژنگی (ص ۱۴۳)، عمو رجب (ص ۱۵۰)، خریت (ص ١٥٠)، انگاسي (ص ١٥٢): باز هم انگاسي (ص ١٥٢) ٧ آتش جهنم (ص ١٥٤) از جملة حكايت هاي طنز آميزي هستندكه بجز « بزملا حسن مسأله گو » و « میر داماد » همگی از ناآگاهی و نادانی مردم جامعه پرده بر می دارند و به صورت غیر مستقیم به بیدار سازی و آگاهی بخشی جامعه توصیه می کنند. در داستان شعری بزملا حسن مسأله گو ، همان حكايت و شكايت حافظ از زاهدان ریایی مطرح می شود و تیغ انتقاد شاعر متوجه عابدان زهد فروش است. اما داستان میر داماد ، نقد شاعر از روشنفکران را در بردارد. روشنفکران و اندیشمندانی که زبانی جدای از زبان مردم برمیگزینند وبسیار نخصصی و عالمانه سخن می گویند. به طوری که این شیوهٔ بیانی نه تنها میان آنان ومردم جامعه فاصله مي اندازد بلكه گاه هم سلكان و هم فكرانشان را هم از آنان دور می کند. راوی هنرمند این حکایت در عین فشردگی و ایجاز ،گفتگویی را میان سه شخصیت منظومه برقرار کرده و باهنرمندی تمام ، یک پیام تکراری و فراموش شده را ، بسیار برجسته ساخته و به آن هستی دوباره بخشیده است :

میرداماد شنیدستم مین بر سرش آمد و از وی پرسید میر بگشاد دو چشم بینا اسطقسی ست ، بدو داد جواب حیرت افزودش از این حرف ، ملک اک زبان دگر این بندهٔ تو آفریننده بیخندید و بگفت او در آن عالم هم زنده که بود

که چوبگزید بن خاک وطن ملک قبر که : « من رَبّک من ؟» آمد از روی فیضیلت به سخن اسطقسات دگر زو مستقن بسرد ایس واقعه پیش ذوالمن می دهد پاسخ ما در مدفن » « تبو به این بندهٔ من حرف نون حرف ها زد که نفهمیدم من »(۱۱)

شکل دیگری از منظومه هایی که به شعر سنتی نزدیکند اما خلاف هنجارهایی در آنها دیده می شود ، اشعاری هستند که اگر چه تساوی طولی مصراع ها را از دست نداده اند اما رویکرد شاعر به قافیه در آنها به شیوهٔ خاصی است که نوعی آشنا زدایی در کار برد قافیهٔ سنتی را نشان می دهد و حاصل آن ایجاد قالب های شعری آمیخته ای است که ساخت آن با هیچ یک از تعریفهایی که برای قالب های شعری وجود دارد به طور کامل مطابقت پیدا نمی کند:

شب آمد مرا وقت غریدن است به من تنگ کرده جهان جای را

گه کسار و هنگسام گسردیدن است از یسن بسیشه بیرون کشم پای را حرام است خواب بسخرم بسخریدنی هولنساک بسلرزد تسن جویبساران هسمه نگردند شاد

بسر آرم تسن زردگسون زین مغاک کسه ریسزد زهسم کوهسساران همه

دو چشم وی امشب نتابیده است نهاده ز هنگامه پا در گریز

نگویند تاشیر خوابیده است بسترسیده است از خیسال سستیز

نهم پای پیش (۱۲)

همان گونه که می بینیم در منظومهٔ داستانی «شیر» ، به قالبی در آمیخته از مثنوی - مستزاد بر می خوریم با این تفاوت که عبارت مستزاد مانند رشتهٔ تسمیط در

فاصلهٔ هر چهار مصراع آمده نه آن چنان که سنت معمول مستزاد است در پایان هر مصراع شعر. نیما معقتد است که : « باید هر معنی را به لباس خود داد. وقتی که معنی عوض شد ، کلمه، طرز عبارت و فرم و همه چیز عوض می شود .» (۱۳) بنابر این طبیعی است که معانی تازه ، فرم سنتی شعر را تغییر دهند:

در ته تنگ دخمه ای چو قفس پنج کرت چو کونتند جرس ناگهان شدگشاده در ظلمات در تاریک کهنهٔ محبس

در بــر روشنــایی شــمعی
ســر نهــاده بــه زانــوان جــمعی

موی ژولیده، جامه ها پاره همه بیچارگان بیکباره بسی خبر این یک از زن و فوزند و آن دگر از ولایت آواره ایسن یکسی راگنه که کم جنگید و آن دگر راگنه که سدخندید (۱۴)

در این منظومه (محبس) و همچنین در منظومهٔ خارکن (ص ۸۳)، ساخت قافیه، قالب خاصی را پدید آورده که شاید با مسامحه بتوان آن را چهاره پاره - مسمط نامید. در شعر « خانوادهٔ سرباز »، با قالبی کاملاً نا آشنا روبرو می شویم که شکل در آمیختهٔ مسمط - مثنوی - مستزاد را دارد:

شمع می سوزد بسر دم پسرده تاکنون این زن خواب ناکرده تکسیه داده ست او روی گهواره آه! بیچساره! آه! بیچساره وصلهٔ چندی ست پردهٔ خانه ش

حافظ لا نه ش

مسونس ایسن زن هست آه او دخسهٔ تنگی ست خوابگاه او در حسقیقت لیک چار دیسواری مسحبسی تسیره بسهر بدکاری ریخته از هم چون تن کهسار پیکر دیوار (۱۵)

### روایت در شعر نو نیما:

درست است که حالت عاطفی شاعر به صورت ناخود آگاه باعث ایجاد این فرم های نیمه سنتی در شعر نیما بوشیج شده است اما نباید از نظر دور داشت که همین آفرینش ناخود آگاهانه ، به تدریج شاعر را متوجه کار کرد قافیه

به عنوان زنگ مطلب نموده است و موجب شده تا در کار برد قافیه نـوآوری نموده در جهت مقید نماندن به شکل سنتی آن تمرین کند. در واقع این اشعار، سیاه مشق های شاعر بوده که او را به سوی انقلابی نوین رهنمون گشته است. این کوشش ها سرانجام او را به زبان تازه ای رسانده که نمود آن را در منظومه هایی مانند «کار شب پا » ( ص ۴۱۲)، « پی داروچوپان » ( ص ۳۸۷ « خانهٔ سریویلی ، (ص ۲۴۴) ، « مانلی ، (ص ۳۵۰) ، « روی بندرگاه ، (ص ۵۰۹)، «مرغ آمين » (ص ۴۹۱)، « پادشاه فتح » (ص ۴۲۴) ، « مهتاب » (ص ۴۴۴)، « ترا من چشم در را هم » ( ص ۵۱۷) ، « داروگ » (ص ۵۰۴) « خانه ام ابري است » (ص ۵۰۴) و صدها شعر هنری دیگر می بینیم . در همین شعرهاست که نیما روایتگری را بانو آوری در وزن و قافیه پیوند می دهد و در مجموع در روند طبیعی تحول و رشد ذهن و زبان گام بر می دارد. حرکتی که نهایتاً در شعرهای کو تاه تر شاعر، چهرهٔ موفق تری می بابد و تکامل بیشتری را در عرصهٔ توسّع زبان و هنر بروز می دهد. در مجموع، داستان های کوتاه نیما بدون مقدمه شروع می شود. راوی یک یا دو تیپ مورد نظر خود را در طرحی داستانی به صحنه می آورد و پس از ارائه طرحی کوتاه از حکایت ، به نتیجه گیری می پردازد. روایت ساده است و زبان و بیان شخصیت یا شخصیت ها ، همان زبان و بیان راوی است. اما در منظومه های بلند ، اول مقدمه ای وجود دارد. راوی ابتدا صحنهٔ داستان را توصیف می کند و سپس به معرفی تیپ مورد نظر خود می پردازد:

ماه مي تابد ، رود است آرام

بر سر شاخهٔ او جا تیرنگ

دم بیاویخته ، در خواب فرو رفنه ، ولی در آیش

كارشب پانه هنوز است تمام (۱۶)

توصیف جزیبات کنش ، محیط ، وضعیت ظاهری ، ویژگی های مادی و معنوی 
تیپ «شب پا» همه و همه به طور غیر مستقیم صورت می گیرد. او با صراحت 
نمی گوید که «شب پا» از ترس گراز سر و صدا ایجاد می کند و گاهی در شاخ 
می دمد و زمانی بر طبل می کوبد. مستقیماً نمی گوید که او از شدت فقر مانند 
دوک لاغر است بلکه با غیر مستقیم گویی و شگرد مناسب هنری ، فضای هراس 
دوک لاغر است بلکه با غیر مستقیم گویی و شگرد مناسب هنری ، فضای هراس 
انگیز و بهت آور نمایشنامه های شکسپیر را خلق می کند:

می دمدگاه به شاخ

گاه می کوبد بر طبل به چوب وندر آن تیرگی وحشت زا نه صدایی است به جز این ، کز اوست هول غالب ، همه چیزی مغلوب می رود دوکی ، این هیکل اوست می رمد سایه ای ، این است گراز (۱۷)

کار بعدی راوی کل ، تجسم گفتگوی تیپ «شب پا » با خویش است . در اینجا راوی با طرح نجوای شخصیت با خود ، گذر از یک پرده به پردهٔ دیگر شعر نمایشی را ممکن می سازد:

مایسی را ممکن می سارد . خواب آلوده ، به چشمان خسته هر دمی با خود می گوید باز: د چه شب موذی و گر می و دراز تازه مرده است زنم گرسنه مانده دو تایی بچه هام نیست در کیسهٔ ما مشت برنج

بکنم با چه زبانشان آرام ؟ ۱۸۱۸)

علاوه بر شنیدن نجوای شب پا ، راوی از ناخود آگاهی او نیز خبردارد و آنچه را که به تیپ مورد نظر الهام می شود نیز می شنود زیرا او فرزانه ای است که ذهنیت بار ور و خلاقی دارد و تمام جزیبات داستان را از پیش می مثل این است به او می گویند:

ابچه های تو دوتایی ناخوش دست در دست تب و گرسنگی داده بجا می سوزند آن دو بی مادر و تنها شده اند مرد!

برو. برو آنجا به سراغ آنها درکجا خوابیده

به کجا شده اند ۱۹۱۰)

در لابلای این گفتگو های بیرونی و درونی که چند بار تکرار می شود ، راوی ، صحنهٔ آیش ، جولان پشه ها ، هوای مه آلودی که «گرد مهتاب بر آن بنشسته »،

سوختن کله سی ، پرواز ضعیف شب تاب ، خوابیدن دالنگ ؛ « سگ شب پا»، آمدن خوک ها و خوردن برنجزار ، و سر انجام جان سپردن دردناک بچه ها را توصیف می کند :

> تن آنها به پدر می گوید: «بچه هایت مرده اند پدر!اما برگرد خوک ها آمده اند

بينج را خورده اند ... ۱ (۲۰)

و پایان منظومه ، روایت بسیار تأثیر گذار و القای عاطفهٔ بی نهایت جانسوزی است که در آن رنج و درد و زیبایی و شگفت انگیزی با هم گره خورده و به نمایش در آمده است . رنج درماندگی واماندگی شب پا درکنار اعجاب تصویر و تجسم هنرمندانهٔ شاعر:

چه کندگر بر ود یا نرود

دم که با ماتم خود می گردد

مي رود شب پا آن گونه که گويي به خيال

مي رود او نه به پا

کرده در راه گلو بغض گره

هرچه می گردد با او از جا

هرچه ... هر چيز که هست از بر او

همچنان گوری دنیاش می آید در چشم

و آسمان سنگ لحد بر سر او (۲۱)

و باز صحنه عوض می شود و راوی استمرار وضعیت رفت آور واماندگی تیپ مورد نظر خود را باهنرمندی کمنظیری توصیف می کند. هیچ چیز عوض نشده، شب همان شب است. رود همچنان آرام به پیش می رود و از دل جنگل دور ناله ای به گوش می رسد. زن و کودکان شب پا در زمستان فقر و نداری فسردند و فاجعه، آن چنان سنگین بود که باید اساس زندگانی اجتماعی وبنای ستم را واژگون می کرد اما هیچ اتفاقی نیفتاد. هیچ تغییر نکرد و هیچ چیز جا بجا نشد. حیات، روال طبیعی خود را طی می کند. هستی ادامه دارد. شب جامعهٔ ایران همچنان در تداوم است و رود خشم ملت به تلاطم در نیامده، آرام حرکت

می کند. گاهگاهی ناله ای از جنگل دور به گوش می رسد اما چراغ آگاهی و امید، دل مرده و کم سوست وکار شب پای نوعی، برای او خانواده اش، همچنان بی حاصل و برای توانمندان و زور مداران جامعه پر حاصل است

هیچ طوری نشده ، بازشب است همچنان کاول شب ، رود آرام می رسد ناله ای از جنگل دور جاکه می سوزد دل مرده چراغ کار هر چیز تمام است بریده است دوام

لیک در آیش

کارشب پا نه هنوز است تمام (۲۲)

در منظومه های روایی با ساخت نو ، نیما شکل و محتوای اثر را با یکدیگر هماهنگ و متناسب نموده است یعنی اندیشهٔ نو در ساختی نوین ارائه شده است و گرنه صرف وارد کردن لفظ نو موجب نوآوری نمی شود. خود او مینویسد:

« سابقاً شعر باکلمات توپ و تفنگ در آن نوشده بود. در واقع شعر را توپ و تفنگ دارکرده بودند چنانکه در زمان مشروطه شعر وطن دارشد و بعدها ماشین دار گردید. بعضی از اشعار زمان قاجاریه حاکی از این حالت نوی است فقط امروز شعر طور دیگر نو می شود. (۲۳)

در این روایت های هنرمندانه شاعر عشق به انسان را به نمایش در آورده است. او این عشق را این گونه تفسیر می کند:

وعشق خاص شاعر ، مانند همهٔ احساسات او ، عشق و احساساتی است که با او تخمیر یافته و به صورت دیگر در آمده است. چه بسا آن را به زبان غزل بیان نکرده بلکه در ضمن هر واقعه و هر روایت ، در داستان ها و نمایش ها یا آثار دیگر خود به زبان آورده » (۲۴)

عشق به انسان و جامعهٔ انسانی در شعر نیماگاهی در قالب روایت های اسطورهای نمایان می شود . ققنوس ، یک تیپ اساطیری است که در روایت نیما، نمادیک مصلح اجتماعی می گردد، که بادادن جان ، استمرار و ادامهٔ حرکت مبارزاتی را تحقق می بخشد:

أن مرغ نغز خوان

در آن مکان ز آتش تجلیل یافته ،
اکنون به یک جهنم تبدیل یافته ،
بسته ست دمبدم نظر و می دهد تکان
چشمان تیزبین
وز روی تپه
بانگی بر آرد از ته دل سوزناک و تلخ
که معنیش نداند هر مرغ رهگذر
آنگه ز رنج های درونیش مست
خود را به روی هیبت آتش می افکند
باد شدید می دمد و سوخته ست مرغ
خاکستر تنش را اندوخته ست مرغ
پس جوجه هاش از دل خاکسترش به در (۲۵)

اسطوره و شعر هر دو زادهٔ ذهن خلاق انسانند واسطوره سازی بشر همیشه تداوم دارد و در هر عصری بنا به نیازهای تازهٔ جامعه ، شاعر اسطوره های نوینی را خلق می کند. « مرغ آمین » از این تیپ های اسطوره ای است. او همان سوشیانت هزارهٔ سوم زرتشت و به قول خود نیما « نشان از روز بیدار ظفرمندی است » و سرانجام حضور او درمیان مردم و « هر دم آمین گفتنش » شب و شب زدگی جامعه را می تاراند و صبح پیروزی را به ارمغان می آورد:

از فراز بام

در بسبط خطهٔ آرام ، می خواند خروس از دور می شکافد جرم دیوار سحرگاهان وزیر آن سرد دودانه و خاموش هرچه بارنگ تجلّی ، رنگ در پیکر می افزاید می گریزد شب صبح می آید (۲۶)

#### نتيجه:

روایت ، گاهی برای اثبات مطلب و متقاعد کردن خواننده به کار می رود. گاهی

تبديل به فرمول كلامي ساده اي مي شود كه به عنوان پند يا ضرب المثل در اختیار مخاطبان قرار می گیرد و گاهی برای برانگیختن دقّت وبه قصد گریز از تنگناهای فرهنگی - اجتماعی سانسور است . حکایتهای روایی نیما در ساخت سنّتي و بامعناي تعليم ، دو هدف نخستين را دنبال مي كنند يعني شاعر منظومه هایی را که مضمون آن از قبل وجود داشته می سراید تا مقوله ای اخلاقی و تعلیمی رابه خواننده اثبات کند و پند یا کلام حکیمانه ای را به او آموزش دهد. در روایت های داستانی طنزآمیز که ساخت آنها کاملاً سنتی است، بر انگیختن دقّت مخاطب و انگیزش احساسات او موردنظر شاعر می باشد. در بقیهٔ منظومه های روایی چه آنها که به ساخت سنّتی نزدیکند وچه آنهاکه از ساخت سنّتي شعر كاملاً عدول كرده اند و فرم تازه و حرف نو دارند و مقوله هاى اجتماعی - انسانی را مطرح می کنند ، شاعر روایتگر ، قصد القای عاطفه ، تأثیر گذاری بیشتر بر خواننده و گریز از تنگناهای دستگاه سانسور را دارد. به همین دلیل زبان او استعاری می شود و بیان غیر مستقیم را انتخاب می کند. استفاده از سمبول ها و زبان پر رمز و راز از دیگر ویژگی های این حکایت های روایی است. سالتيكف شجدرين نويسنده روسى از اصطلاح « زبان از وپي ، يا « زبان پنهان کار، برای توصیف زبان آثار نویسندگان ناراضی روسیه استفاده می کند که آن را «از نام ازوپ قصه گوی یونانی قرن ششم قبل از میلاد گرفته است (۲۷)» زبان روایتگری نیما هم بیشتر همین زبان پنهان کار ازوپی است چراکه از نظر دورهٔ تاریخی وشرایط اقتصادی - اجتماعی ، زمانهٔ نیما باروزگار نویسندگان ناراضی روسیهٔ تزاری همسان بوده است.

راوی مفسر (نیما) در منظومه های کوتاه که اوج و فرود چندانی ندارد و عرصهٔ عمل شخصیت ها در آن محدود است خیلی زود به نتیجه گیری می پردازد و پیام می دهد. اما در منظومه های بلند که مجال تفسیر و تحلیل بیشتری وجود دارد و تنگناهای اجتماعی را مطرح می سازد، دست و پای سخن را بسیار دراز می کند. گاه به عنوان راوی و گاه در نقش شخصیت ها به تفصیل سخن می گوید و گفتگوهای دور و درازی راشکل می دهد که همراه با فضای درد آلود شعر، و زبان دشواریاب شاعر، و فراهنجاری های ساختی کلام، و خلاف آمدهای دستوری، پیگیری واقعه را برای خواننده ملال آور می سازد. این ویژگی ها را در منظومهٔ اخلاقی - عرفانی قلعهٔ سقریم (صص ۱۶۸ – ۲۲۱) و خانهٔ سربویلی منظومهٔ اخلاقی - عرفانی قلعهٔ سقریم (صص ۱۶۸ – ۲۲۱) و خانهٔ سربویلی

(صص ۲۴۳ تا ۲۷۴) و مانلی (صص ۳۵۰ تا ۳۸۶) می توان دید. در این داستانهای روایی هم شخصیت های منظومه ها دو تن بیشتر نیستند و عامل کردار و عمل در آنها خیلی فعال نیست و آنچه ویژگی برجستهٔ این روایت های شعری است همان دیالوگ های طولانی و مفصلی است که شاعر به بهانهٔ آن، دردهای درونی و مشترک خود ومردم رابیان می کند و البته این گفتگوها، تعقیب روال عادی داستان را اندکی دشوار می سازد و از این نظر به شبوهٔ حکایت گویی مولوی در مثنوی معنوی نزدیک می شود. با این تفاوت که سیر اندیشه این دو مرد بزرگ در یک گذرگاه حرکت نمی کند و عشق آنان به انسان، آن دور را به طرح دو جهان بینی متفاوت هدایت می کند. یکی از آن دو چشم به درون دارد و دیگری نگاهش به بیرون از خود است.

با این همه خلاقیت نیما در تجسّم شاعرانه وخلق جلوه های هنری و موشکافی دقیق مطالب و طرح نظرگاه های ویژه و مستقل در آفرینش ادبی، او را به روایتگری بی نظیر و شایستهٔ حکایت حیات انسان تبدیل کرده است. شعر او هم مثل زندگی ، شوری و شیرینی ، گرمی و سردی ، کوتاهی وبلندی ، امید و ناامیدی ، درد و درمان و غم و شادی را باهم دارد. او بزرگترین روایتگر داستان هستی در عصر ماست و کمتر شعری را از او سراغ داریم که خالی از زمینهٔ روایی باشد. شعر او روایت فریاد است . فریاد کمک خواهی و فریاد رهایی خود و شما:

فریاد می زنم
من چهره ام گرفته
من قایقم نشسته به خشکی
مقصود من ز حرفم معلوم بر شماست
یک دست بی صداست
من، دست من کمک ز دست شما می کند طلب
فریاد من شکسته اگر در گلو و گر
من از برای راه خلاص خود و شما
فریاد می زنم
فریاد می زنم

### پي نوشت ها:

```
۱ - نیما یوشیج ، دربارهٔ شعر وشاعری ( از مجموعهٔ آثار نیمایوشیج )، به کوشش سیروس
طاهباز، ص ۳۵
```

۲ - نیما یوشیج ، مجموعهٔ کامل اشعار نیما یوشیج ، گرد آوری و تدوین سیروس طاهباز ، ص ۳۵۸

٣ - نيما يوشيج ، دربارهٔ شعر وشاعرى ، ص ٢٧٥

٢ - نيما يوشيج ، مجموعة كامل اشعار نيما يوشيج ، ص ٢٩٠

٥ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ١٤٢

٤ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، زيرنويس ، ص ٢٩٨

٧ - نيما يوشيج ، تعريف و تبصره ، ص ٣٥

٨ - نيما يوشيج ، دربارهٔ شعر و شاعرى ، ص ١٣٣

٩ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ١٥٧

١٠ - نيما يوشيج ، مجموعة كامل اشعار نيما يوشيج ، ص ١٤٨

١١ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ١٥٧

١٢ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ٤٠

۱۲ - نیما یوشیج ، دربارهٔ شعر و شاعری ، ص ۱۲۲

١٢ - نيما يوشيج ، مجموعة كامل اشعار نيما يوشيج ، ص ٧٣

١٥ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ٨٤.

۱۶ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ۴۱۲

١٧ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، همان صفحه

١٨ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، همان صفحه

١٩ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ٢١٣

٢٠ - نيما يوشيج ، ممان كتاب ، ص ٢١٤

٢١ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، همان صفحه

٢٢ - نيما يوشيج ، همان كتاب ، ص ٢١٧

٢٣ - نيما يوشيج ، تعريف و تبصره ، ص ٣١

۲۴ - نیما یوشیج ، دربارهٔ شعر و شاعری ، ص ۲۳۰

٢٥ - نيما يوشيج ، مجموعة كامل اشعار نيما يوشيج ، ص ٢٢٣

- ۲۶ نیما یوشیج ، همان کتاب ، ص ۴۹۷
- ۲۷ جمال میر صادقی و میمنت میر صادقی ، واژه نامهٔ هنر داستان نویسی ، ص ۱۵۹ ، ذیل زبان از ویی
  - ٢٨ نيما يوشيج ، مجموعة كامل اشعار نيما يوشيج ، ص ٥٠٠

### فهرست منابع

- ۱ آرین پور ، یحیی : از نیما تا روزگار ما ، چاپ دوم ، انتشارات زوار ، تهران ، ۱۳۷۶
- ٢ آژند ، يعقوب : ادبيات نوين ايران ، چاپ اول ، انتشارات امير كبير ، تهران ، ١٣٤٣
- ٣ اخوان ثالث ، مهدى :بدعتها و بدايع نما يوشيج ، چاپ سوم ، انتشارات زمستان ، تهران ، ١٣٧۶
  - - ۵ اخوت ، احمد : دستور زبان داستان ، چاپ اول ، نشر فردا ، اصفهان ۱۳۷۱
    - ۶ براهني ، رضا : طلا در مس ، جلد اول ، چاپ اول ، تاشر تو يسنده ، تهران ، ۱۳۷۱
  - ٧ سليماني ، محسن : فن داستان نويسي ، چاپ دوم ، انتشارات امير كبير ، تهران ، ١٣٧٤
    - ٨ فلكى ، محمود : نما، چاپ اول ، انتشارات مرواريد ، تهران ، ١٣٧٣
    - ٩ مير صادقي ، جمال : عناصر داستان ، چاپ دوم ، انتشارات شفا، تهران، ١٣٤٧
- ۱۰ میر صادقی ، جمال، میرصادقی میمنت : واژه نامهٔ هنر داستان نویسی ، چاپ اول ، کتباب مهناز ، تهران ، ۱۳۷۷
  - ١١ يوشيج ، نيما ، تعريف وتبصره ، چاپ دوم ، انتشارات امير كبير ، تهران ، ١٣٥٠
  - ۱۲ ---- ادزش احساسات ، چاپ سوم ، انتشارات گو تنبرک ، تهران ، ۱۳۵۵
- ۱۳ .......: دربادهٔ شعر و شاعری ( از مجموعه آثار نیمایوشیج ) ، به کوشش سیروس طاهباز ، چاپ اول ، انتشارات دفترهای زمانه ، تهران ، ۱۳۶۸
- - ۱۵ يونسي ، ابراهيم : هنر داستان نويسي ، چاپ ششم ، انتشارات نگاه، تهران ، ١٣٧٩

\*\*\*

## سخنانی چند دربارهٔ اخلاق وبازتاب آن در ادبیات فارسی

چکیده:

توجه به موضوعات اخلاقی همواره در فرهنگ اسلامی حایز اهمیت بوده است. حتی در ایران باستان هم ترویج سجایای اخلاقی با ارزشهای اجتماعی و تربیتی عصر هم آهنگی داشت. در این عقب نما ، در تعلیمات کلام الله مجید، احادیث حضرت رسول اکرم «ص » و نوشتارهای منثور و سروده های منظوم در صحنهٔ ادبیات فارسی ، مظاهر مختلف اخلاق فردی و اجتماعی ، بیش از پیش مورد توجه و تأکید اکید بوده است. بدواً چگونگی حسن خلق مورد بحث قرار گرفته و آنگاه به سخنوران فارسی که به موضوعات اخلاقی عنایت بیشتری داشتند ، متذکر گردیده ؛ باآثار عدیدهٔ منثور که میان قرن چهارم الی قرن دوازدهم در ایران ، آسیای میانه و شبه قاره به سلک نگارش در آمده ، معارفه ای به عمل آمده است .

بحث در اخلاق یکی از موضوعات مورد پسند شاعران و نویسندگان جهان بوده است. اخلاق جمع خلق است واین کلمه بیشتر به صورت جمع بکار می رود.

نوشتن کتب اخلاقی به زبان عربی و فارسی معمول بوده است و در تقسیم کلی می توانگفت که کتب اخلاقی یا جنبهٔ اخلاق دینی اسلامی دارد؛ که مبتنی بر قرآن و حدیث و کتب کلامی و عقاید دینی و عرفانی است و یا جنبهٔ اخلاق فلسفی دارد، که فلاسفهٔ اسلامی در بیان آنها شیوهٔ استدلال عقل و منطق را در نظر گرفته اند.

در فرهنگ اسلامی ، کتب فراوان در زمینهٔ مسایل اخلاقی نوشته شدهاند و می توان گفت که در کتاب « ادب الصغیر و ادب الکبیر » عبدالله بن مقفع

۱ - استاد یار گروه فارسی، دانشگاه ملی زبانهای نوین - اسلام آباد

مفتول به سال ۱۴۳ ه ق ، و در کتاب « اخلاق الملوک » جاحظ بصری متوفی به سال ۲۵۵ ه ق ، و سال ۲۵۵ ه ق ، و کتاب « عیون الاخبار » ابن قتیبه متوفی به سال ۲۷۶ ه ق ، و «الطب الروحانی و السیر الفلسفیة» محمد بن زکریای رازی ، متوفی به سال ۳۱۱ ه ق در باب اخلاق مطالب بسیار مفیدی است و نیز در رسایل « اخوان الصفا و خلان الوفا» که تألیف گروهی از متفکران قرن چهارم هجری است ، تحقیقات اخلاقی نسبتاً عمیق وجود دارد. ابوالحسن عامری متوفی به سال ۳۸۱ ه ق در کتاب « السعادة و الاسعاد» که یکی از متون باقی ماندهٔ اخلاق اسلامی است ، تحقیقات سودمندی در زمینهٔ مسایل اخلاقی کرده است.

همان طور امام محمد غزالی در حدود سال های ۵۰۳ هجری قمری کتابی به نام « نصیحة الملوک » را برای سلطان سنجر سلجوقی نوشت و در این کتاب مسایل اخلاق و سیاست را بر اساس دین بنا نهاد. در قرن نهم هجری نیز دو کتاب در اخلاق نوشته شده است: یکی به نام « لوامع الاشراق فی مکارم الاخلاق » معروف به اخلاق جلالی ، تالیف جلال الدین دوانی ، متوفی به سال الاخلاق » معروف به اخلاق محسنی » از ملاحسین واعظ کاشفی سبزواری متوفی به سال ۱۰۹ ه ق که به نام ابوالحسن فرزند سلطان حسین بایقرا، تألیف کرده است.

خلاصه اخلاق یکی از محبوبترین موضوعات شاعران و نویسندگان است. الان می بینیم که راجع به اخلاق ، قران و حدیث و دانشمندان چه نظر دارند؟

خداوند تعالى به پيامبر و حبيب خويش در حالبكه او را مي ستايد مي فرمايد:

وَ انَّكَ لَعَلَىٰ خُلقٍ عَظيم اللهِ اللهِ اللهِ عَظيم اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

١ - ٢ / القلم - ٢٨.

٢ - ١٣٤ / الشعراء - ٢٤.

<sup>177</sup> 

پیامبر «ص» گرامی دربارهٔ خود فرموده است: بُعثت لاتمم مَكَارم الأخلاق

پیدا شده ام تا تمام مزایا و محاسن و نیکویی های اخلاق را به مردم کامل کنم. زوجهٔ گرامی پیامبر «ص» می گوید: خُلق پیامبر قرآن بود. وقتی آیه زیر نازل گردید:

خُذ العُفو وَ أمر بالْعرفِ وَ أعْرض عَن الجَاهِلين ا

(ای رسول) طریقهٔ عفو و بخشش پیش گیر و به نیکوکاری امرکن (چنانچه نیدبرند) از مردم نادان روی بگردان (که بر تو جز دعوت و اتمام حجت نیست). پیامبر به جبرائیل گفت: مقصود این آیه چیست؟ گفت = نمی دانم. پس به آسمان رفت و بازگشت و گفت، ای محمد! مقصود این است که کسی از تو قطع کرد تو باوی وصل کن و کسی ترا محروم ساخت به وی اعطاء کن و کسی که بر تو ظلم نمود او را عفو کن. پیامبر فرموده: جز این نیست که من برای نکمیل مکارم اخلاق مبعوث شده ام.

در جایی دیگر طوری فرموده است : گران ترین عملی که روز قیامت در میزان اعمال گذاشته می شود ، تقوی و حسن خُلق است ا

شخصی پیش پیامبر «ص» آمد و پرسید که که دین چیست؟ فرمود: حسن خُلق . سپس از جانب راست آمده و عین پرسش را تکرار نمود. آن حضرت جواب اولی خویش را اعاده کرد و باز هم آن شخص از طرف چپ آمده عین پرسش را تکرار نمود. حضرت در هر مرتبه جواب اولی را تکرار فرمودند و در آخر سوال کننده از عقب شان آمده پرسید: دین چیست؟ فرمودند: آیا نمی دانی که دین عبارت از این است که برافروخته نشوی.

باری از حضرت محمد «ص» پرسیده شد: که کدام عمل بهترین اعمال است؟ فرمود: خوی نیک.

وقتی خداوند تعالی « ایمان » را خلق کرد.ایمان گفت : خدایا! مرا نیرومند گردان. پس خدای تعالی آن رابه وسیلهٔ اخلاق نیک و سخا،نیرو بخشید

١ - سورة الاعراف ٧، آيه ١٩٩.

٢ - اخلاق از نظر غزالي، ص ١

و چون «کفر» را آفرید. گفت: خدایا مرا قوی گردان. پس به وسیلهٔ بخل و اخلاق بد آن را قوی ساخت.

باری از رسول اکرم «ص» سؤال شد که : کدام یک از مسلمانان از حیث ایمان بر دیگران برتری دارد. فرمود: خوش خلق ترین ایشان ا

جایی پیامبر «ص» گفته است: خسن خلق ، از صفات خدای بزرگ است . از سخنان پیامبر هص» است :

شما به وسیلهٔ اموال خویش قلوب مردم را نمی توانید مسخّر کنید. پس این کار را به وسیلهٔ حُسن خُلق و گشاده رویی انجام دهید و نیز فرموده اند. خُلق بد عمل را طوری فاسد می گرداند که سرکه عسل را فاسد می سازد.

حضرت عبدالله ابن عمرا میگوید: پیامبربسیار دعا میکرد و می گفت : خدایا! از تو صحت ، عافیت و حسن خُلق می خواهم.

به روایت ابی هریره ، حضرت پیامبردس، فرموده اند : کرامت انسان به دین ، و شرافت وی به حسن نخلق ، و مروّت او به عقل است.

حضرت انس می گوید: روزی در موقعی که با پیامبر «ص» بودیم. فرمودند: خوی نیک ، گناه را محو می سازد مانند آفتاب که ژاله را آب می سازد

حدیثی از انس است : « بنده به حسن خلق خویش به بزرگترین درجات آخرت و به عالیترین منازل آن نایل می گردد، گرچه در عبادت خویش ضعیف باشد.

يحيى بن معاذ مي گويد:

در حسن خلق گنجینهٔ رزق پوشیده است. وهب بن منبه گفته است: شخص بدخلق به سفال شکسته می ماند که نه پیوند می شود و نه می تواند دوباره به گل مبدل شود.

فضیل می گفت: اگر یک بدکار خلیق با من مصاحب باشد، برای من بهتر است از عابد بدخلق.

١ - اخلاق از نظر غزالي ، ص ١٣ الي ١٥.

۲ - عبدالله عمر بن خطاب العدوى ، صحابى و از معزز ترين خانواده قريش بود از او ۲۶۳۵ حديث روايت شده است.

٣ - اخلاق از نظر غزالي ، ص ١٥-١٧.

جنید رح گفته است. چهار خصلت است که انسان را به عالی ترین درجات بلند می رساند ، گرچه علم و عمل او ناچیز باشد. این چهار خصلت عبارت است از حلم ، تواضع ، سخاوت و حسن خلق و این هم کمال ایمان است...

ابن عطاگفت: هیچ کسی به درجه عالی نمی رسد مگر به وسیلهٔ حسن خلق و کمال. این خصلت را به جز محمد دص، کسی دیگر حاصل نکرده است. پس نزدیک ترین مردم به خداوند تعالی کسانی اند که از پیامبر گرامی در حسن خلق پیروی می کنند. اخلق نیکو صفت سردار انبیاء و از بهترین اعمال دوستان خداست و در واقع رکن دیانت و ثمرهٔ کوشش پرهیزگاران و ریاضت مجاهدان شمرده می شود.

اخلاق زشت حیثیت زهر قاتل و مهلک را داشته و از رزایل واضح و اعمال ناپسندیده شمرده می شود که انسان را از نزدیکی به پروردگار مانع گردیده در سلک شیاطین منسلک می گرداند.

نسازد علم بی اخلاق فخر مرد را ظاهر اگرچه ظاهراً صد درس گوید فخر رازی را

### علم اخلاق:

علم اخلاق عبارت از آگاهی و اطلاع از عادات و آداب سجایای بشری است. تعداد افعال اخلاقی بسیار است و در ضمن تحقیقات بسیار در تاریخ علم قوانین ادبیات و در مذهب از آنها بحث می شود.

اخلاق را تنها نباید دانش پنداشت بلکه قسمت مهم آن یک فن عملی است، بدین معنی که می تواند خدمات بسیار بزرگی به انسان بنماید...

اخلاق تنها در افعال انسان به بحث و تحقیق نمی پردازد بلکه محرک ها و علل کردار و رفتار او را نیز مورد دقت قرار می دهد. اندیشه اخلاقی باید متکی به وجدان و معرفت باشد و ازین جهت علم اخلاق شرط لازم هر عمل اخلاقی است. به طوری که گیزو می گوید:

١ - اخلاق از نظر غزالي ، ص ١٩ الى ٢١.

۲ -اخلاق از نظر غزالی ، ص ۲۱.

۳ - گیزو Guizot ، مورخ و رجل سیاسی فرانسه ۱۷۸۷ - ۱۸۷۴ م).

دربسیاری موارد شناختن وظیفه مشکلتر از انجام دادن آن است. وظایف و تکالیف مخصوص را باید به وسیلهٔ تحقیق علمی در اصول اخلاق تعیین نمود. اندیشه های اخلاقی مانند آثار فیزیکی ثابت نیستند بلکه به وسیلهٔ علمی می توان در آنها تغییر داد. اندیشه های اخلاقی موضوع بحث و تحقیق علم اخلاق اند و این علم گاهی آنها را تغییر می دهد. بسیاری از اصول علم اخلاق که اکنون عامهٔ مردم نیز از آنها باخبر اند مانند عدالت، اعانت، به بشر، آزادی ، تحمل عقاید دیگران وغیره . اصولی است که سابقاً فلاسفه آنها را از کمون علوم اخلاقی استخراج کرده و به یک نظر می توان گفت اختراع کرده اند.... ا

در علم اخلاق كامل سه قسمت را مي توان تشخيص داد.

۱ - مشاهدهٔ افعال و آثار اخلاقی یعنی مطالعهٔ اعمال و ارزش آن ها در وجود شخص خود یا دیگران است. این قسمت ، بیان و توضیحی است که با تاریخ و روانشناسی ارتباط کامل دارد و باید روش تحقیق این دو علم را مورد استفاده قرار داد.

۲ - قسمت دوم کاملاً نظری است و باید از آثار و اعمال اخلاقی مختلف به وسیلهٔ استدلال و مخصوصاً روش تجزیه و ترکیب و فرضیهٔ قوانین کلی به دست آورد.

۳ - قسمت سوم عملی است و باید به وسیلهٔ قیاس اصول و قواعدی که به
 دست آمده است بر موارد جزئی و باعمل تطبیق کرد و وظایف خصوصی را
 تعیین نمود\*

اخلاق و دستورهای تهذیبی هر قدر هم مفید و سودمند باشد اگر جامهٔ عمل به خود نپوشد نباید سودی از آن منتظر شد. بنابر این برای وا داشتن مردم به کار نیک باید ضمانت اجرایی در کار باشد و الا باملاحظه ماده پرستی و حب ذات که بشر دارد و به مصداق آیه:

و انه لحب الخير لشديد

و هم او برحب مال دنيا سخت فريفته و بخيل است.

١ - اخلاق، ص ٢.

٢ - اخلاق ، ص ٢ - ٣.

٣ - سورة العاديات ، ١٠٠ - أيه ٨.

<sup>177</sup> 

منافع شخصی را بر منافع غیر ، مقدم می دارد و هرگز تن به مقررات اخلاقی نمی دهد و تا می تواند از زیر بار فضایل اخلاقی که ظاهراً به زبان اوست شانه خالی می کند. روی این اصل است که در اکثر آیات اخلاقی قرآن مجيد اشاره به پاداش و كيفر اعمال است. چنانكه مي فرمايد:

فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره و من يعمل مثقال ذرة شراً يره ١

پس ( در آن روز ) هر کس به قدر ذره ای کار نیک کرده (پاداش ) آن را خواهد دید و هرکس به قدر ذره ای کار زشتی مرتکب شده آن هم به کیفرش خواهد رسيد.

گاهی موضوع ضمانت اجراء به شکل دیگری در قرآن مجید ذکر شده است مثلاً در مقام این که هر کسی عمل نیکی یابدی که انجام می دهد به سود و زیان اوست.

چنین می فرماید: ان احسنتم احسنتم لانفسکم و ان اسأتم فلها ج ا وشما بني اسرائيل (وهمه اهل عالم) اگرنيكي و احسان كرديد به خودكرديد واگر بدی و ستم کردید باز به خود کرده اید.

پس ملاحظه فرمایید نتیجهٔ اعمال نیک یابد در قرآن مجید به طور بسیار فصيح و يا به عباراتي اعجاز آميز و مؤثر بيان شده است.

از مبحث فوق الذكر نتيجه مي گيريم كه اخلاقيات قرآن مجيد مبتني بر پایهٔ ضمانت اجرا است و هرگاه اخلاق متکی به پاداش و کیفر نباشد کاملاً مورد عمل قرار نخواهد گرفت و اثر مطلوب را نخواهد داد.

حالا روش اخلاقی بعضی از اقوام و ملل باستان را مجملاً مورد بررسی قرار مى دهيم.

### روش اخلاقی در هند باستان:

در کتاب منودهر ما ساسترا قانون فقهی هند که به عنوان قدیم ترین قوانین شناخته شده است ، مواد ذیل مشاهده می گردد:

١ - سورة الزلزلة ، ٩٩ - آيه ٨. ٢ - سورة الاسراء ١٧، أيه ٧.

۱ - برطالب علم لازم است که استاد خود را تعظیم نماید و با دست خود پاهای
 او را بمالد.

۲ - برهمه متدینین برهمنی لازم است که هر چیز که در آن زندگی وجود دارد، آن را دوست بدارد.

۳ - بهترین پرستش یک نفر برهمنی این است که خداوند را در قلب خود
 ستایش نماید.

۲ - کسی که بر نفس خود پیروز شود به حواسی که فرمانده او است پیروز شده
 است. نفس به بدی فرمان می دهد. نفس هرگز سیر نمی گردد.

۵ - کسی که « ودا» را به تو تعلیم بدهد مانند پدر و مادرتست و هرگز با او دشمنی مکن ا

### اخلاق دوران مصر باستان

در دوران های فراعنه مصر شاید در ازمنهٔ ما قبل فراعنه نه تنها یک عدهٔ اصول حقوقی در جریان بوده است بلکه مسایل فراوانی از اخلاق در روشهای آنان مشاهده شده است. ما عده ای از قوانین را در اینجانقل می کنیم تا اهمیت مسایل اخلاقی و چگونگی آن ها روشن گردد:

۱ - آیا او (متهم) میان خانواده تفرقه انداخته است؟ پس از این نام یک به یک اعضای خانواده برده می شد.

سپس این سؤال بود ۲

٢ - آيا دربارة والدين خود سهل انگاري نموده است ؟

٣ - خواهر بزرگش را اهانت نموده است؟

۴ - آیا از رها کردن اسیر امتناع ورزیده است؟

۵ - آیا در جایی که می بایست در جواب سؤالی « بلی» بگوید ، « نه » گفته است؟ و بالعکس در جایی که بایسنی در جواب سؤالی « نه » بگوید. « بلی » گفته است!...

١ - اخلاق و مذهب ، ص ٢٠.

۲ - همان، ص ۲۸.

نکتهٔ مهمی که آن را می توان در تمام این مواد در نظر گرفت ، این است که اکثر این مواد یا به طور مستقیم و یا از جهت تعمیمی که دارند فقط به شهادت خود شخص قابل اثبات می باشند و راهی برای اثبات جرم های مزبور غیر از خود شخص وجود ندارد. اگرچه مواد مزبور به عنوان باز خواست دینی در مقابل خدای مردگان (او زیریس) وضع شده است.

## وضعیت اخلاق در چین قدیم:

مانند کشورهای دیگر، چین نیز به همین نوع مسایل روبرو می گردید. ما نمی دانیم که وضع اخلاقی چین پیش از کنفوتسه ' چه بوده است؟ ولی این مقدار می دانیم هنگامی که این مرد حکیم و دانشمند در صدد ترویج مسایل اخلاقی بر می آید. برای افراد جامعه چین آن چنان تازه نمودار نمی گردد که باعث مقاومت خشن یا نرم در مقابل گفته های کنفوتسه بوده است... چند جمله از کنفوتسه را به عنوان نمونه نقل می کنیم:

پوآن زه از استاد (کنفوتسه) پرسید: تپش ها و اضطراب های وجدانی چیست؟ استاد گفت: اگر کشوری موافق اصول و « روش نیک » اداره شود ، حکمران آنجا می تواند پاداش ها و ارمغان ها بپذیرد و اگر بر خلاف اصول «روش نیک » اداره شود آن حکمران با قبول کردن هدیه ها و پاداش دچار اضطراب وجدانی می گردد.

### اخلاق و يونان باستان:

وضعیت اخلاقی یونان باستان را می توان به عنوان دوران اول ، دوم و سوم مطرح نمود:

دوران اول : این دوران ابتدایی است که طلایه داران آن را می توان هومر ، صاحب ایلیاد و «ادیسه» و هیزبور ، صاحب کتاب الاعمال والایام و حکمای هفتگانه معروف که دائرة المعارف فرانسه آن ها را بدین قرار معرفی می کند:

۱ - کنفوتسه: کنفوسیوس ، Koung - Fou . Tscu ، نامی ترین فیلسوف و دانشمند چیتی ( و ۵۵۱ - ف ۴۷۹ ق م ).

پتپاكوس ، بپاس ، كليوبول ، ميزون ، شپلون ، اوخيلون ، سولون .

قانون گذار معروف ، ولی شهرستانی در کتاب «ملل و نحل» آن ها را بدین قرار معرفی کرده است ۱

تالیس، انکساگوراس ، انکسیمانیس ، انبادکاس ، فیثاغورس ، سقراط و افلاطون .

اما على بن يوسف القفطى دركتاب «تاريخ الحكماء» اين حكماء را پنج نفر به قرار ذيل معرفي مي كند:

انبيدقلس ، فيثاغورس ، سقراط ، افلاطون و ارسطو .

به هرحال به استثناء ، سقراط ، افلاطون و ارسطو می نوان متفکرین مزبور را در دوران اول ، روش اخلاقی یونان باستان نام برد و به اشخاص نامبرده بایستی دو متفکر بسیار معروف را هم اضافه نمود و این دو مفکر عبارت اند از : هرامکیت و دیموکریت آ. اینان مسایل اخلاقی را در اشکال نصایح و حکم بیان می کردند. در اینجا چند جمله از فیثاغورس را به طور نمونه ذکر می نماییم : خیر در پیروزی روح بر جسم است . باید دیگران را مساعدت نمود. فضیلت در اعراض از لذات است. مساعدت دیگران نباید طوری بوده باشد که آن ها را ضعیف ببار آورد.انسان بایستی ضمیر خود را باز رسی نماید تا بداند که از خیرو شعر چه انجام داده است ا

پیش از آنکه به خواب روی ، آنچه راکه در روز انجام داده ای بر خودت عرضه کن .اگر دیدی گناهی کرده ای و شری را مرتکب شده ای حتماً نادم خواهی گشت. والا خوشحال و مطمئن باش.

### دورهٔ دوم:

در این دوره سقراط بیش از همه موضوعات مسایل اخلاقی را مورد

۱ - اخلاق و مذهب ، ص ۳۰ الي ۳۳.

٢ - هرامكيت = هر اقليت ، هراكينوس، فيلسوف يوناني ، قرن ٥-٥ ق م.

٣ - ديموكريت = ديمقراطيس ، فيلسوف يوناني قرن ٥ ق.م.

۴ - اخلاق و مذهب ، ص ۲۳ - ۳۴.

<sup>14.</sup> 

بررسی قرار داده است و از حرفهای پند و اندرز و نصایح ، به شکل مسایل قابل بررسی علمی در می آورد. افلاطون درست پا به پای استاد عالیقدر خود، سقراط با جدیت نه تنها همان اهمیت را که دو رکن بزرگ فلسفه ( سقراط ، افلاطون ، به اخلاق داده اند ، قائل می شود... بلکه او کتاب بسیار با ارزشی در اخلاق به نام « اخلاق بر نیقوماکس » به رشتهٔ تحریر در می آورد. این کتاب را عرب ها به نام « الاخلاق الی نیقوماکس » ترجمه کردند و تعلیق های با ارزشی بر آن نوشته اند.

### دورهٔ سوم:

این دوره را دورهٔ انحطاط از نظر فکری مسایل اخلاق می شمارند. زیراکه فضیلت که محور مسایل اخلاقی شناخته شده بود ، جای خود را به سعادت شخصی و لذاید شخصی که گاهی اعم از لذاید روحی و جسمی جلوه می کند ، می سپارد. بزرگان این دوره ، کلبیها '، گورینائیها و اپیکوریان ' می باشند. بعضی ها رواقیون " را هم به این دوران اضافه می کنند.

دانشمندان و حکیمان نامبرده روش های اخلاقی را بی ارزش قلمداد کرده اند . حقیقت امر این است که یک یا چند فرد نمی توانند روش اجتماعی یک جامعه راکاملاً مشخص نمایند و اگر هم حقیقتاً چنین بوده است بایستی آن دوران ها را دوران انحطاط بنامیم نه اینکه استدلال کنیم که معلوم گردد پدیده اخلاق ریشهٔ محکمی ندارد.

### روش اخلاق در قرون وسطى :

سیسرون ، خطیب نامور رُم در کتاب « غایات خیرات و شرور » سه نفر را مجسم می کند که در مسالهٔ خیر و شرگفت و گو می کنند. در این گفتگو نظریهٔ

۱ - کلبیها : کلبی ها ، کلبیان ، کلبیون ، گروهی از حکما، و فلاسفه یونانی که ترک لذات را وسیلهٔ درک سعادت می پنداشتند.

٢ - اپيكوريان : ابيقور، فيلسوف يوناني مؤسس طريقة ابيقوري.

۲ - رواقیون : رواقیان ، اهل مظال ، مکتبی که حکمت را تنها برای تعیین تکلیف زندگانی و دستور اخلاقی می دانستند و استفادهٔ علمی از آن نمی خواستند.

سعادت شخصی اپیکور را کاملاً مورد انتقاد قرار می دهد و یا طرفداری از مکتب رواقیون فضیلت را ترجیح می دهد و می گوید غایت زندگی فیضیلت است نه لذت.

قديس او گوستين چنين مي گويد:

فضیلت علمی محبت عظمی ، محبت آن خداوند است که در جهان هستی ، سیستمی هم آهنگ ایجاد نموده است و خود را برای ما آخرین غایت معرفی نموده است و همین فضیلت عظمی سایر فضایل را در بردارد. این فضیلت حکمت است ، زیرا ما را به آخرین درجه خیر می رساند.

این فضیلت هوشیاری است.

زیراکه این ما را وادار می کند که از هر چیزی بجز خداوند تعالی در حال حذر بوده باشیم.

این فضیلت شجاعت است، زیرا ما را نیروی اتحاد با خداوند تعالی می بخشد.

این فضیلت عدالت است زیرا باعث می شود که ما به هم آهنگی نایل گردیم. لذا خوشبختی و فضیلت با هم دیگر تطابق و تعاون دارند.

### ايران باستان و وضع اخلاقي:

ایرانیان باستانی نیز به روش های اخلاقی کاملاً پایبند بوده اند و می توانیم از عبارت ذیل شایستگی اوصاف اخلاقی را در نزد ایرانیان باستان مورد بررسی قرار بدهیم:

قوانین پارسی ساعی است که شخص را از ابتدا از عمل بد یا شرم آور باز دارد و برای رسیدن به مقصد این ترتیب مقرر است ... زیرا در پارس ، دوازده طایفه وجود دارد برای تربیت کودکان ، از میان پیر مردان کسانی را انتخاب می کند که بتوانند اخلاق آن ها را نیکو تر کنند...

سرپرست آنها بیشتر روز را به اجرای عدالت مشغول است، زیرا بین کودکان هم اتهام به دزدی و جبر و فریفتن و دشنام دادن و سایر تقصیرات روی می دهد و اگر ثابت شود که کسی مرتکب این نوع تقصیرات شده است.مجازات می یابد ونیز مجازات می شوند کسانی که تهمت زده اند. یک تقصیر هم که

سرچشمهٔ تمام کینه های مردم نسبت به یک دیگر است، به رسیدگی محول می شود. این تقصیر حق ناشناسی است، رفیق بی حیائی است. واقعاً هم چنین است زیرا این صفت راهنمایی مطمئن است به احتراز از هر چیز شرم آور. آن ها به کودکان می آموزند که به میانه روی خو کنند و چیزی که آن ها را درین راه تشویق می کند این است، همه روزه می بینند که خود بزرگتران هم میانه رو هستند.

بدون شک اگر مسائل مزبور را دقیقاً تحلیل نماییم به یک عدهٔ مسایل اخلاقی خواهیم رسید که در پیش برد انسان ها رو به تکامل مهمترین نقش را دارا بوده اند و معلوم می گردد که مقررات اجتماعی آنها در یک عدهٔ مسایل حقوقی منحصر نبوده است.

توجه فرمایید در آن مسأله یی که می گوید:

تقصیر حق ناشناسی راهبری است به سوی هر چیز شرم آور؟ می دانیم که این موضوع حق ناشناسی دامنهٔ بسیار وسیعی داشته و از مسایل قابل محاکمه حقوقی گرفته تا موضوعات قابل مسئولیت وجدانی را در بر می گیردا

ایرانیان قدیم پیروان مذهب زرتشتی بودند و آیین زردشت دارای بلند ترین تعالیم اخلاقی است.

در تعلیمات اشو زرتشت مقصود از خلقت و نتیجه از زندگانی این است تا هر فردی در آبادی جهان و شادی جهانیان کوشیده خود را به وسیلهٔ اندیشه ، پندار ، کردار و گفتار نیک قابل عروج به عالم روحانی و رسیدن به اوج کمال و سعادت جاودانی نماید.

خلاصه اگرکسی که از آزادی عقیده در مزدیسنا و از هگودگیتای هندوان و انجیل مقدس عیسویان باخبر باشد و در قرآن شریف دقتی نموده باشد و از فلسفهٔ عالی تصوف ایران سر رشته ای در دست داشته باشد با عمر خیام هم آواز شده خواهدگفت:

بتخانه و کسعبه خانهٔ بسندگی است زنسار و کلیسا و تسبیح و صلیب

١ - اخلاق و مذهب ، ص ٢٩ - ٢٠.

در ضمن اخلاق و دستورهای تهذیبی نباید فطرت و سرشت انسان را نـادیده بگیریم.

پس برای وا داشتن مردم به کار نیک باید ضمانت اجرایی در کار باشد والا با ملاحظه ماده پرستی و حب ذات که بشر دارد و به مصداق آیه :
و انه لحب الخیر لشدید

منافع شخصی را بر منافع غیر ، مقدم می دارد و هرگز تن به مقررات اخلاقی نمی دهد و تا می تواند از زیر بار فضایل اخلاقی که ظاهراً به زیان اوست، شانه خالی می کند.

### بازتاب سجایای اخلاق در ادبیات فارسی

ادبیات فارسی که شامل آثار ادبی نظم و نثر می باشد هم از جهت عبارت و هم از لحاظ معانی دلیل با هر یک تمدن عالی است. بزرگان و سخنگویان ایرانی معانی نغز لطیف فلسفی و اجتماعی و اخلاقی را از قدیم ترین زمان تا عصر حاضر در بهترین سبک سخنان فارسی بیان کرده اند . حتی در قصاید درازی که به قصد خوش آمد گویی امیران و جلب نظر وزیران سروده شده و معمولاً برای کسب شئونات ظاهری بوده است، باز چندان سخنان ظریف و معانی لطیف به کار رفته که جایی دارد از این حیث آن سنخ شعر هم نمونهٔ استعداد و رقت فکر و وسعت خیال ملت ایران شمرده شود.

درقصاید فارسی ، پند و معانی اخلاقی سودمند عالی بسیار آمده است و تأثیر پندهایی که در ضمن مدح و ستایش به حکمرانان داده شده و آن سخنان بزم، اخلاق خشن پادشاهانی مانند سلاطین مغول را تغییر داده است ، پس قابل تأمل و شایان تقدیر است. ادبیات ایران اعم از قصیده و قطعه و نثر به موجب اشعار و جمله ها و داستان های حکمی و اخلاقی بسیار سودمند می باشد و مفاهیم لطیفی که از قدیم بر زبان فصیح و دلنوازی گفته شده در زندگی عامه موثر واقع گردیده و در هدایت افکار مردم تاثیری بسزا داشته است.

شاعرانی که با استقلال نظر مسلکی و هدفی داشته و برای مقصود های عالی سخنگوئی کردند مانند: ناصر خسرو در عقاید مذهبی و شیخ عطار، شیخ شبستری، جلال الدین رومی، حافظ و امثال آنها در مطالب عرفانی و مسعود

سعد و خاقانی دربیان تأثرات روحی و سرگذشت و عمر خیام در شرح نظر فلسفی و سعدی در پند و اندرز و امثال این بزرگان زیادند که آثاری گرانبها از خود به یادگار گذاشته اند.

مانند آثار منظوم ،آثار منثور نیز گنجینهٔ اخلاق می باشند. اکنون به تذکر کتب منثور که دارای مطالب اخلاقی هستند، می پردازیم :

در عصر سامانیان باوجود غلبهٔ عرب و رواج زبان عربی و از بین رفتن تألیفات ایران تعداد کتابهای سودمندی اخلاقی و اجتماعی بر حدی بود که اسم بعضی از آن کتاب ها به قرن های اولیه اسلامی رسیده و از آنها در تألیفات عربی نام برده شده یا مطالبی نقل گشته یا ترجمه شده مانند:

«المحاسن و المساوى » یا « المحاسن و الاضداد» یا « کتاب الادب الکبیر» و «کتاب الادب الصغیر » که از کتابهای اخلاقی پهلوی « شایست و ناشایست » اقتباس و ترجمه شده است ا

دین زرتشت که خاص ایرانیان بود و تا ظهور اسلام در سراسر این مرز و بوم رواج داشت. بر پایهٔ اخلاق پسندیده و نیکوکاری و آباد کردن زمین و کوشش در راه آسایش زندگی استوار بود. سه دستور اصلی دین زرتشت این است: پندار نیک، گفتار نیک، کردار نیک

هیچ یک از دین های دنبای کهن در پرورش نیکی و اخلاق پسندیده به پای دین زرتشت نمی رسید. ادبیات عمدهٔ قبل از اسلام عبارت است از کتاب های دینی زرتشتی و کتابها مربوط به متن اوستا و قسمتی در شرح اوستا یا دیگر مسایل مذهبی است. غیر از متن اوستا کتابی معروف دیگر «دینکرت » است.

اینک کتب اخلاقی بعد از اسلام را مورد بررسی قرار می دهیم:

## تهذيب الاخلاق و تطهير الاعراق:

مؤلف این کتاب عربی مورخ ، فیلسوف و دانشمند بزرگ عصر غزنوی ، ابو علی مسکویه است . حکیم نصیر الدین طوسی آن را به فارسی برگردانید. . وفات ابو علی مسکویه در ۴۲۱ ه ق اتفاق افتاد.

١ - تاريخ ادبيات ايران ، ص ٣١ - ٢٢.

#### تحقيق ماللهند:

ابو ریحان محمد بن احمد بیرونی از فضلا، و بزرگان ایران و از دانشمندان جهان به شمار است. او به سال ۳۶۲ هق در حوالی خوارزم تولد و در ۴۴۰ هق و فات یافت. این کتاب را بعد از مسافرت به هند در اخبار و اخلاق و عادات هندیها تألیف کرد.

### سياست نامه (سير الملوك)

مؤلف آن ابو علی حسن بن علی نظام الملک وزیر ایرانی است که مدت سی سال در دربار الپ ارسلان و ملکشاه سلجوقی منصب وزارت داشت و سیاستنامه را در حدود سال ۴۸۴ هق تألیف نمود. این اولین کتاب معروف زبان فارسی است در آداب معاشرت و اخلاق و سیاست ملوک و امیران و وزیران و قاضیان و خطیبان و طبقات دیگر جامعه. همچنین مباحثی در آن راجع به اشخاص و فرقه های مختلف مانند سنباد ، مزدک ، باطنیان و خرم دینان آمده است که از لحاظ تاریخی مورد استفاده تواند بود. انشای سیاست نامه ساده و شیرین و متین است.

#### قابوس نامه:

امبر کیکاوس بن اسکندر بن قابوس وشمگیر حکمران زیاری ، کتاب مذکور را در سال ۴۷۵ ه ق به نگارش در آورد. آن را در اواخر عمر برای پند و تهذیب پسر گیلانشاه در چهل و چهار فصل تألیف کرد. قابوس نامه در آداب معاشرت و رسوم دوستی و الفت و ترتیب زندگانی و کسب فضایل و تهذیب خصایل است.

#### كشف المحجوب:

این کتاب در اواسط قرن پنجم تألیف یافت. مؤلف آن ابوالحسن علی بن عثمان هجویری است. اولین کتاب معروفی به فارسی فصبحی در شرح حالات و عقاید و مقالات مشایخ صوفیه است. گذشته از اینکه این کتاب مهم نمونه شیوه قرن پنجم است اقوال و حکم اخلاقی و عرفانی نغز و مفیدی در آن نقل شده است بلکه اشعار و جمل قصار تازی نیز در آن آمده است که قسمتی از آن

در تعریف تصوف است.

#### کیمیای سعادت:

این کتاب دینی و اخلاقی است که آن را حجة الاسلام امام ابو حامد محمد بن احمد غزالی که از سرآمدان و مشاهیر علمای دورهٔ سلجوقی شمرده می شود، در اواخر قرن پنجم تألیف نموده است. این کتاب اصول تعالیم اخلاقی اسلامی را به طور تفصیل حاوی و مورد بسی استفاده است.

### احياء علوم الدين:

حجة الاسلام امام غزالي اين كتاب را در فقه و احكام و اخبار و كلام و مذهب و به خصوص اخلاق اسلامي نوشته است.

### تذكرة الاولياء:

مؤلف این کتاب شیخ فرید الدین عطار است و تألیف آن در اوایل قرن هفتم بوده است. این کتاب مانند کشف المحجوب و موافق ترتیب آن در تعریف مقامات و غرایب صفات و نخبهٔ کلمات و عبادت و عادات بزرگان صوفیه است. پندهای سودمند و حکایات دلپسند و اخبار عبرت آمیز و اخلاقی به عبارت فارسی مؤثر و بسیطی در این کتاب آمده است.

### اخلاق ناصرى:

مؤلف آن حکیم مشهور خواجه نصیر الدین طوسی است. تألیف آن در حدود سال ۶۳۳ ه ق انجام یافت. خواجه نصیر الدین طوسی آن را بنا به خواهش ناصر الدین عبدالرحیم ابن ابی منصور حاکم اسمعیلیه در قهستان از کتاب اخلاقی ابن مسکویه به نام طهارة الاعراق فی تهذیب الاخلاق، ترجمه و خلاصه نموده ، خود نیز مطالبی بر آن افزوده است. این کتاب مشتمل بر سه مقاله و سی فصل است. مقاله اول در تهذیب اخلاق و آن بر سه فصل است. مقاله دوم در تدبیر منازل و آن مشتمل بر پنج فصل است. مقاله سوم در سیاست مدن و آن دارای هشت فصل است.

#### گلستان سعدى:

گلستان سعدی دارای نکات نغز اجتماعی ، اخلاقی و تربیتی است و این مزایاست که آن کتاب را سر حلقهٔ ادبیات جهان قرار می دهد. زیرا در هر باب قرار مطالبی عمیق و سودمند که هر یک سرمشق زندگی است. مندرج است. گلستان یکی از درخشان ترین و استادانه ترین نمونه های نثر پارسی است که پس از گذشت قرون متمادی هنوز اثری که از حیث صنایع ادبی و محتوا یارای برابری به آن را داشته باشد ، خلق نشده است . نثر گلستان نثر مسجع است و سعدی شیرازی آن را در ۶۵۶ هق تألیف و به عالم ادب اهدا نمود.

#### اخلاق جلالي:

ابن كتاب موسوم به « لوامع الاشراق في مكارم الاخلاف » است. مؤلف آن جلال الدين دواني شخصي حكيم و عارف بود. او اين كتاب را به خواهش سلطان خليل پسر حسن از شاهان آق قوينلو در نصف ثاني قرن نهم ه تأليف نموده است.

مطالب عمدهٔ این کتاب در نهذیب اخلاق و تدبیر منزل و سیاست مدن است. به تصدیق خود مؤلف کتاب مذکور از اخلاق ناصری اقتباس شده است.

#### اخلاق محسني:

حسین واعظ کاشفی این کتاب را به نام ابوالغازی سلطان حسین در تاریخ ۹۰۰ ه ق تألیف کرده است. اخلاق محسنی کتابی است در صفات و مبانی اخلاقی و آن در چهل باب است.

#### انوار سهيلي:

مؤلف این کتاب نیز حسین واعظ کاشفی است. این کتاب معروف اصول اخلاق را به طرز حکایات از زبان وحوش بیان می نماید وبر اساس کتاب کلیله و دمنه تألیف شده است. این کتاب متانت و لطافت کلیله و دمنه را ندارد بلکه تابع سبک متکلف و مصنوع زمان خود شده است. باوجود این انوار سهیلی از کتابهای بسیار معروف فارسی است و مخصوصاً در شبه قاره هند و پاکستان

مشهور است.

#### سلوك الملوك:

نویسنده سلوک الملوک امین الدین ابو الخیر فضل الله بن روزبهان خنجی اصفهانی شیرازی معروف به خواجه ملااست. او این کتاب را به سال ۹۱۸ هبه نام ابوالغازی عبید الله خان ازبک آغاز کرد. این کتاب شامل یک مقدمه و پانزده باب است و به شرح وظیفه های حکمرانان و متصدیان امور قضا و احتساب و مانندهٔ آنها با توجه به شیوهٔ حنفیان و شافعیان پرداخته شده است.

#### اخلاق همايون:

مؤلف اين كتاب قاضي اختيار الدين تربتي است.

### اخلاق شمسيه (يا اخلاق شمسي)

حسن بن روزبهان شیرازی این کتاب را باتوجه به اخلاق محسنی ملاحسین کاشفی در آوریل سدهٔ دهم هجری به نگارش در آورده است.

### اخلاق شفایی:

محمد حسینی شفایی کاشانی اصفهانی (م ۹۶۳ ه ) کتاب مذکور را نوشت و به خدمت شاه تهماسب صفوی تقدیم کرد.

نصایح یوسفی: این کتاب تألیف یوسف بن محمد بن یوسف طبیب هروی متخلص به « یوسف » است. او کتاب مذکور را به سال ۹۱۹ هنوشته است.

## اخلاق منصورى:

نگارندهٔ این کتاب غیاث الدین منصور دشتکی شیرازی حکیم معروف و وزیر شاه تهماسب صفوی است.

## تحفة المجالس:

این کتاب تألیف شاه تهماسب مجد الدین حسینی متخلص به «مجدی»

است.

#### اخلاق طهماسيي:

سيد ماجد حسيني مؤلف اين كتاب است.

### مكارم الاخلاق:

نويسندة ابن كتاب ، رضى الدين ابو نصر حسن بن فضل الطبرسي است.

#### هفت كشور:

فخری هروی نگارندهٔ این کتاب است، و این کتاب راجع به موضوعات تاریخی و حکایت ها و مطالب مبسوط اخلاقی است و در سدهٔ دهم نوشته شده است.

### اخلاق حكيمي:

حسن بن علی بن اشرف منشی خاقانی کتاب مذکور را به سال ۹۸۷ - ۹۸۸ در مدنی که شاه محمد حکیم بن همایون پادشاه کابل را تصرف و در آن اقامت کرده بود، به نام او در چهارده مقاله تألیف کرده است. و در دیباچهٔ آن گفته است: که ۱ رساله ایست ... مشعر بعدم وفای ایام شباب بسیار شتاب و مخبر از غایت ستم کاری و نهایت مردم آزاری جهان خواب».

تفصيل آن به قرار زير مي باشد:

۱ - در حسن خلق، ۲ - در علو همت، ۳ - در توکل، ۴ - در صبر، ۵ - در عدالت، ۶ - در شجاعت ، ۷ - در سخاوت ، ۸ - در فراست و محاوره، ۹ - در سیاست، ۱۰ - در عفو ، ۱۱ - در حزم ، ۱۲ - در وفا به عهد ، ۱۳ - در مشورت ، ۱۴ - در فواید متفرقه ۱

### انيس الغافلين:

١ - تاريخ ادبيات در ايران ، ج ٥ بخش سوم ، ص ١٢٨٨.

انیس الغافلین را ملا میر قاری گیلانی به سال ۱۰۰۵ ه تألیف کرده است و در این کتاب مقداری شعر و حکایت و داستان که وسیلهٔ تنبیهٔ آدمیان باشد آورده و کتاب را بدانها آراسته و خودش در این مورد گفته است:

این محرر ممزوجیست به روایتهای زیبا و حکایت های دلگشا از کلام هدایت انجام خجسته فرجام انبیاء عظام و اولیای کرام و ابرار نیکو کردار و احرار همایون اطوار و حکمای نامدار و سایر اکابر شیرین گفتار به طریق ایجاز و اختصار ، نثر کتاب مسجع است »۱

### اخلاق حسنى (اخلاق قطبشاهي)

علی بن طیفور بسطامی کتاب مذکور را در سال ۱۰۸۳ ه ق به نام ابوالحسن قطبشاه (۱۰۸۳ – ۱۰۹۸ ه ق) از پادشاهان قطبشاهی گلکنده تألیف نمود. این کتاب شامل یک دیباچه و سه بخش است.

#### ابواب الجنان:

مؤلف آن میرزا رفیع واعظ قزوینی (م ۱۰۸۹ ه ق ) است و کتاب مذکورِ را در هشت باب نوشته است.

## أيينهٔ شاهى:

ملا محسن فیض کاشانی در ۱۰۹۱ ه ق این کتاب را به نام شاه عباس دوم در دوازده باب نوشته است.

#### شرايط الايمان:

مؤلف این کتاب هم ملا محسن فیض کاشانی است و آن را به سال ۱۰۶۳ هق به پایان رسانیده است. این کتاب یکی از کتابهای اخلاقی دینی شمرده می شود.

۱ - تاریخ ادبیات در ایران ج ۵، بخش ۳، ص ۱۴۸۸.

#### تحفة الابرار:

نویسندهٔ این کتاب علم الهدی پسر فیض است. او این کتاب را در عقاید و اخلاق در سه باب نوشته است.

### حلية المتقين:

شیخ الاسلام ملا محمد باقر مجلسی این کتاب را در چهارده باب و خاتمه در سال ۱۰۷۹ ه به پایان رسانیده است.

### عين الحيوة:

مولفش نیز شیخ الاسلام ملا محمد باقر مجلسی است. موضوع آن ترجمه وشرح وصیت پیامبر اسلام «ص» به ابوذر غفاری است.

### توضيح الاخلاق:

تلخیص اخلاق ناصری خواجه نصیر الدین طوسی به دست علاء الدوله حسین بن میرزا رفیع الدین محمد معروف به خلیفه سلطان (م۹۴ مهق) وزیر شاه عباس بزرگ و شاه صفی و شاه عباس ثانی است.

#### ابواب البيان:

نویسندهٔ این کتاب ملاحسن سبزواری معاصر شاه سلیمان صفوی واعظ مسجد گوهر شاد است. اوکتاب پادشاه را به نام شاه سلیمانی در سال ۱۰۸۶ هق تمام کرد.

### كتاب اربعين:

این کتاب به سال ۱۰۳۶ هق به دست ادهم واعظ خلخالی در چهل فصل تألیف شده است و در آغاز هر فصل آبه یی از قرآن مجید و سپس سخنانی از پیامبر «ص» و امامان نقل شده است.

### موعظهٔ جهانگیری:

محمد باقر نجم ثانی مخاطب به باقر خان این کتاب راکه دربارهٔ اخلاق و سیاست مدن است ، به سال ۱۰۲۱ ه ق در یک مقدمه و دو باب به نام جهانگیر پادشاه ( ۱۰۱۴ – ۱۰۳۷ ه ق ) تألیف کرد. باب اول در نصیحت پادشاهان در شش فصل وباب دوم در نصیحت زبردستان و اخوان زمان در چهار فصل است.

## اخلاق جهانگیری:

نور الدین محمد قاضی خاقانی پسر شیخ معین الدین کتاب مشروح در اخلاق و سیاست به نگارش در آورده است. و این کتاب را در سال ۱۰۲۹ ه به پایان برده است ولی مقدمهٔ آن را دو سال بعد از آن به قلم آورده است. کتاب مذکور شامل یک مقدمه و بیست و دو مقاله است.

#### رسالة محمد سعيد:

حافظ محمد سعید بن حافظ کرم الله بن حافظ سلمان به سال ۱۱۰۲ هر رساله یی که به نام وی یعنی « رسالهٔ محمدسعید » خوانده می شود. برای عالمگیر اورنگ زیب ( ۱۰۶۶ – ۱۱۱۸ هق ) ترتیب داده . این کتاب در اخلاق و حکمت عملی با اقتباسات بسیار از کتابهای معروف و از گفتارهای پیشروان شریعت و طریقت و از حکما و بویژه از علی بن ابی طالب (ع) است و شامل یک مقدمه و پنج باب است.

خلاصه کتابهایی از قبیل « عیار دانش » ابو الفضل علامی و « سراج المنیر» میر محمد شریف و « بهار دانش » عنایت الله کنبوه و « نگارستان » کمال پاشا زاده و «معدن الجواهر» طرزی و « محبوب القلوب» ممتاز فراهی و « جامع التمثیل » محمد علی حبله رودی نیز جزوکتب اخلاقی به شمار می رود.

در كلام الله مجيد رهنمودي هست:

ربنا اننا مناديا ينادي للايمان ان آمنوا بربكم فامنا ربنا فاغفرلنا ذنوبنا وكفر عنا سيأتنا و توفنا مع الابرار. ای پروردگارما ، چون صدای منادیی که خلق را به « ایمان » می خواند شنیدیم ، اجابت کردیم و ایمان آوردیم ؛ پروردگارا ، از گناهان ما در گذر و زشتی کردار ما را بپوشان و هنگام جان سپردن ، ما را با « نیکان » محشور گردان ا

«گرانترین عملی که در روز قیامت در میزان اعمال گذاشته می شود . تقوی و حسن خُلق است (پیامبر اکرم «ص»). به گفتهٔ اقبال:

به مصطفی اص ابرسان خویش را که دین همه اوست

اگــر بــه او نــرسيدى تمـام بـولهبى است

#### منابع و مآخذ:

- ۱ اخلاق از نظر قرآن: تألیف دکتر جعفر شعار، انتشارات شوکت سهامی ، تهوان ۱۳۴۴ شمسی .
  - ٢ اخلاق از نظر غزالي : امام محمد غزالي ، مترجم : فضل الله بن الله فضلي ، چاپ كابل .
    - ٣ اخلاق و مذهب: تأليف محمد تقى جعفرى ، انتشارات تشيع ، قم ، س.ن.
- ۴ تاریخ ادبیات ایران ، دکتر ذبیح الله صفا ، انتشارات فردوس ، تهران، ۱۳۷۳ هش ج ۱، ۲ (صص ۴۴۳ ۵۲۱)
- ۵ تاریخ ادبیات ایران ، دکتر رضا زاده شفق، چاپ امیر کبیر ، تهران ۱۳۴۲ دش،صص ۲۴۹ ۲۴۹
  - ۶ دسته گل های جاویدان ، محمد شریف چوهدری ، انتشارات کتابفروشی سلیم ، ملتان ، .
- ۷ اخلاق در شاهنامهٔ فردوسی ، دکتر علوی مقدم فصلنامهٔ دانش شمارهٔ مشترک ۲۷-۲۸ پاییز و زمستان ۱۳۷۰ هش ، اسلام آباد .
- ۸ اخلاق ناصری ، تألیف خواجه نصیر الدین طوسی ، مؤسسهٔ مطبوعاتی اسلامی ، تهران ،
   ۱۳۴۶ ه ش .

非非非非非

١ - سورة أل عمران ، ٣ ، آيه ١٩٣.

# قطعات ماده تاریخ و صنعت ماده تاریخ گویی و اهمیت آن در پهنهٔ پیوندهای فرهنگی شبه قاره

#### چکیده:

صنعت مادّه تاریخ گویی در صحنهٔ شعر و ادب فارسی از قرنها مورد توجه بوده اما در شعر فارسیگویان شبه قاره گسترهٔ تاریخ گویی همواره چشمگیر بوده است. انواع مادّه تاریخ گویی با آوردن امثال و با استناد از شعر اساتید سخن نظیر مسعود سعد سلمان و سعدی شیرازی و دهها سخنور دیگر تبیین شده است. ماده تاریخهای ولادت، وفات، جلوس پادشاهان، بنای مساجد و عمارت، حوادث تاریخی نسبت به موضوعات دیگر، بیشتر مورد توجه بوده است.

موضوع صنعت ماده تاریخ و یا تاریخ گویی ، « اعداد حروف» یا «شمارهٔ حرفها» است و هدف از ماده تاریخ گویی یادداشت و نگرش و ضبط و ثبت وقایع زندگانی و حوادث روزگار و مسائل تاریخی و فرهنگی می باشد. از آن جمله: به حکومت رسیدن ، پادشاهی یافتن ، حاکم یا امیر شدن ، عروسی ، ولادت ، مرگ ، بنای مسجد و درگاه و باغ و عمارت و جنگ و صلح وغیره . ارباب هنر و ادب برای این صنعت اهمیت خاص قائل شده اند و حروف ابجد یا حروف جمل را ، ابداع یا اختراع کرده اند و آنگاه در هنگام گفتن ماده تاریخ ، اعداد تاریخی را از آن حروف استخراج می کنند. حروف ابجد یا جمل را همگان می شناسند:

آبجد، هَوَّزَ، جُطِي، كَلُمن، سَعْفص، قرشت، تخذ، ضظغ. اعداد اين حروف بدين ترتيب است:

١ - كتابدار كتابخانه گنج بخش مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان - اسلام آباد.

الحد:

۱=۱، ب=۲، ج=۳، د=۴ هوز: ه=۵، و=۶، ز=۷ حطی: ح=۸، ط=۹، ی=۱۰ کلمن: ک=۲، ل=۳، م=۲، ن=۵۰ سعفص:

س = ۶۰، ع = ۷۰، ف = ۸۰، ص = ۹۰ قرشت:

 $\mathbf{v} = \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} = \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} = \mathbf{v} \cdot \mathbf{v} = \mathbf{v} \cdot \mathbf$ 

ت = ۵۰۰ خ = ۶۰۰ ذ = ۷۰۰ ضطغ:

ض = ۱۰۰۰ ظ = ۲۰۰۰ غ = ۱۰۰۰

البته برای همه ما روشن و واضح است که حروف ابجد و شمارش اعداد آنها در عربی و فارسی و اردو و زبان های مانند آنها یکسان و هم مخرج و هم عدد است. در کلبهٔ حساب ها و شمارش های حروف ابجدی «همزه» را به کار نمی گیرند. اما هرگاه به جای حرفی شبیه الف یا «یاء» در آید که مکتوب باشد، به حساب می آید. به همین ترتیب حرف «هاء» غیر ملفوظ ، هرگاه مکتوب باشد حساب می شود. خلاصه اینکه در حروف ابجد و جمل ، همیشه کتابت و رسم الخط را باید معتبر بشماریم . مثلاً میرزا همدم شیرازی در تاریخ شهادت میرزا عباس ذاکرکه در سال ۱۲۶۴ هی با دوستانش یکجا شهید شدند اینگونه فرموده است : ماده تاریخ

عباس ذاکر شه لب تشنگان چوگشت مقتول باچهارده از همدم و ندیم تاریخ قتلشان چوبجستم سروش غیب در داد این ندا: «دخلوا جنة نعیم » الاین قتلشان چوبجستم سروش غیب گاهی در حروف مرکب باید دقت بیشتر شود که در ماده تاریخ گریی اشتباهی به میان نیاید، مثلاً لفظ الله در حساب ابجد ۶۶ می شود چون که شاعری در این مصراع سروده است که:

الله بود يک الف و يک ها و دو لام = ٢٤

محقق طوسی در معیار الاشعار از قول سیبویه و حکیم میر مهدی حسین رضوی حیدرآبادی متخلص به الم در گلبن تاریخ، کلیهٔ عقاید ارباب لغت و شعرا را آورده است. جلال الدین محمد بلخی رومی در مثنوی مولوی معنوی دربارهٔ واقعهٔ کربلا ماده تاریخ گفته است:

مسن چگویم کسربلا را واقعات «ها» که بیرون آمده از اسم ذات در این بیت اسم ذات ، الله است که از آن «ه» یعنی «حرف ه» را استخراج میکنیم ، دو حرف « لام» و الف باقی می ماند که به حساب حروف ابجد ۶۱ می شود و آن تاریخ واقعه قیامت خیز سال ۶۱ هجری قمری در کربلا می گردد.

در الفاظ دیگر همانند : « الهی ، اسحق ، اسمعیل » وغیر هم ، هرگاه به صورت مکتوب « الاهی و اسحاق و اسماعیل » باالف نوشته شوند در شمارش حروف ابجد به حساب می آیند. حکیم مهدی حسین رضوی صاحب گلبن تاریخ می نویسد که :

وضع تاریخ گویی را به سه قسم منقسم کرده اند:

اول صوری، دوم معنوی ، سوم صوری و معنوی

در تاریخ گویی صوری فقط الفاظ که شمارش عدد می کنند مظهر تاریخ گویی می باشند. و حروف ابجد نقشی ندارند. چنانکه سعدی شیرازی رحمه الله علیه در هنگام تصنیف بوستان می فرماید:

که پُر دُر شد این نام بردار گنج

ز ششصد فزون بود پنجاه و پنج و در هنگام نصنیف گلستان فرمود:

در آن وقتی که ما را وقت خوش بود ز هجرت ششصد و پنجا، وشش بود شاعری در یک رباعی قطعهٔ ماده تاریخ ولادت و خروج وفات امیر تیمور گورگانی را اینگونه سروده است :

سلطان تیمور که مشل او شاه نبود در هفتصد و سی و نه در آمد به وجود در هفتصد و هفت کرد عالم بدرود

در تاریخ گویی معنوی ، روی حروف و الفاظ بحث نمی کنند، فقط به معنی الفاظ به مناسبت های گوناگون اهمیت داده می شود و باید هر لفظ که در حروف می آید ، باواقعه و حادثه و مخصوصاً هنگام تاریخ گویی مناسبت داشته باشد،

یعنی هرکلمه یا مصراع و یا شعر خود بیان تاریخ می کند و بدینگونه تاریخ گویی معنوی را سه قسمت کرده اند:

١ - كامل الاعداد، ٢ - زائد الاعداد، ٣ - ناقص الاعداد

تاریخ گویی معنوی کامل الاعداد آن است که حروف ابجد در هر کلمهٔ تاریخ ، کامل و درست باشد. مثلاً لفظ غریب برابر ۱۲۱۲ ه ق که تاریخ وفات نواب آصف الدوله بهادر است. و يا لفظ مركب نيك اختركه صاحب گلبن تاريخ متخلص به «الم» براي ولادت پسر برادرش مير طاهر على سروده است،

بدين شرح: قطعهٔ ماده تاريخ

کے سازد مشام دلم را معطر بسده ساتیا زان مسی روح پسرور شكفته يكى غنچه از باغ احمد به طاهر على داد فوزند نيكى گــل بوستان مــراد مــن است او به گفتا خرد گو: زهم نیک اختر ۱۳۰۳ ه ق االم، فكر تاريخ مى كرد ناگه

گلی شد حویدا ز بستان حیدر خداوند از فضل و الطاف بي مر ک او هست نور دو چشم برادر

در تاریخ گویی معنوی کامل الاعداد ، لفظ، جمله ، مصراع هم درست می آید ، مانند : غنجه مراد : ١٣٠٣ ه. خسرو عالم بناه : ١٣٠٢ ه.ق

آصف اعظم جهانیانی: ۱۳۰۴ هق

مير محمد على متخلص به «رنج» وفات نواب مختار الملك عماد السلطنه را اینگونه سروده است:مصراع:شد راهی فردوس برین حاکم عادل : ۱۳۰۶ ه.ق. دربارهٔ صنعت یا هنر ماده تاریخ گویی استادان ادب فیارسی و اردو و دیگر زبانهای شبه قاره داد سخن داده اند و حکیم میر مهدی حسین رضوی کلیهٔ این اقوال و روایات نثر و نظم را در کتاب اگلبن تاریخ ۱۳۱۳ ه ق ، که خود نام کتاب ماده تاریخ است ، جمع آوری کرده است و مآخذ بسیاری هم به دست داده است، مانند: ام التواريخ ، آيينه تواريخ ، گنجينه تواريخ ، گلشن خيال ، كان تاريخ ، مساوى الاعداد، وغيرهم.

در صنعت ماده تاریخ گویی، بازی باالفاظ یا صنایع بدیعی و معنوی نیز بسيار مورد توجه است. مثلاً در شعر فقط حروف معجمه يا نقطه دار و يا منقوطه را حساب مي كنند . چنانكه دربارهٔ كليات اشعار حكيم قايم الدين متخلص به انیز، دربارهٔ چاپ کلیات سید غلام حسنین متخلص به قدر بلگرامی

سروده است:

پس سنش دنبز، بگفتم از حروف معجمه

نظم قدر بلگرامی بهتر از دُرِّ بتیم

به همین ترتیب در صنعت ماده تاریخ گویی ، فقط حروف مهمله را به خدمت می گیرند، مانند: این مصراع از «الم » صاحب گلبن تاریخ دربارهٔ ترتیب دیوان مهتاب داغ که به « تاریخ فصلی » سروده است:

كلام سرور و سردار اهل علم وكمال = ١٣٠١ فصلى.

به همین ترتیب بازی باالفاظ یاصنایع بسیار را ادیبان وشاعران در صنعت ماده تاریخ گویی به خدمت گرفته اند و از این راه خدمت بزرگ به زبان و ادب فارسی و اردو و دیگر زبان های محلی کرده اند و از این طریق پیوند فرهنگی محکم و استوار درمیان کشورهای شبه قاره و ایران و کشورهای فارسی زبان و حتی عربی زبان به یادگار مانده است . اینک چند صنعت دیگر:

صنعت بینات : بعنی از الف لف، ازجیم ، یم ... واز نون حرف ن ، صنعت زَبر و بینات : یعنی از الف : «اللف الله » ، و از جیم : «ج،ی،م)... مثلاً شیخ بها الدین عاملی - رح - در جامع عباسی با استفاده از صنعت زبر ، «شاه عباس را با «خلد الله ملکه » بینات برابر ساخته است. و یا ملا فیضی زبر «اکبر» را با بینات «آفتاك » برابر گردانیده است. مثلاً :

نوری که ز مهر عالم آرا پیداست از جیبههٔ شاهنشه والا پیداست «اکبر» که ز «آفتاب» دارد نسبت این نکته ز «بینات » اسما پیدا است

صنعت تعداد حروف یعنی شمارش اعداد برابر با حروف جمله یا ابجد باید حساب شود، چنانکه: از آحاد (یگان)عشرات (دهگان)، مآت (صدگان) و آلاف (هزارگان) باید حساب شود. مثلاً: طوبا: ط و ب ۱ = ۱۲۶۹

صنعت تصنیف حروف که هر حرفی که لازم باشد می گیرند و اعداد آنرا بنابر ذوق و شوق ادیب و شاعر تصنیف می کنند و تاریخ استخراج می نمایند. مثلاً شیخ ناسخ سروده است:

از حای حکیم هشت برگیر سه مرتبه نصف نصف کم کن ح: ۸ ( آحاد) نصف اول: ۴ (عشرات)، نصف (۲) (مآت) نصف سوم آلاف (۱) = ۱۲۴۸ ه ق صنعت حروف متحرك و ساكن

صنعت شعر از شاعری مشهور ، مثلاً کسی از بیت حافظ شیرازی ،ماده تاریخ بسازد.

صنعت نثر ونظم كه به نام صنعت دايره معروف است

صنعت جمع و تفریق و ضرب و تقسیم که الفاظ را، مرکب و مفرد در ابیات می آورندو پس از حساب حروف ابجد ، آنرا جمع و تفریق و ضرب و تقسیم می کنند، و تاریخ استخراج می نمایند. مثلاً استخراج تاریخ از راه ضرب ، حافظ محمد ممتاز علی متخلص به حافظ لکهنوی می سراید :

حالیا از سنگ مطبع گلشن اردو دمید «اوج» را بر«قال» زن تا سال نو آید پدید (اوج ( ۱۰ × ۱۳۱ ( قال ) = ۱۳۱۰ مق

حکیم میر مهدی حسین رضوی متخلص به «الم » قطعه ماده تاریخ فصلی دربارهٔ طبع دیوان سوم داغ دهلوی می فرماید که البته بطریق صنعت ضرب است :

شاه اقبلیم سخن استاد شاه شاعر شیرین زبان نازک خیال تسیسرا دیسوان هانکا زیسرطبع محو تها مین فکر مین تاریخ کی سال فصلی یون بهی نکلی ای الم

داغ عالی قدر صاحب اختیار بسلبل هندوستان عالی وقار انتخاب و بسی مشال و پسر بهار یه ندا هاتف کی آئی ایک بار تین چکر گر لگائے - روزگار تین چکر گر لگائے - روزگار

صنعت ترجمه و آن چنین است که هر عدد حرف را از همان حروف بیاوریم و شماره آنرا حساب کنیم. چنان که منشی نصیر احمد خان متخلص به شوق قطعهٔ ماده تاریخ صنعت ترجمه در سنهٔ تاریخ هجری ، فصلی، هندی راجع به کتاب « اردلی خاص بهوپال » طبع مهتاب داغ سروده است :

قطعه ماده تاریخ صنعت ترجمه از فسضل کردگار در این موسم بهار گفته: سه سال، شوق به یک مصرع بلند

سسرسبزشد چوگلشن راحت فیزای داغ بساغ گسزین ونسغمهٔ جسادو دوای داغ ۱۳۱۰ ه ق ۱۳۰۱ ف ۱۳۰۰ هسندی

| ل سه ماده تاریخ در صنعت ترجمه |
|-------------------------------|
|-------------------------------|

|           |    |       |     |      |     |        | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | THE COLUMN TWO IS NOT THE |
|-----------|----|-------|-----|------|-----|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ۱۳۱۰ هجری |    | ن     | ی   | j    | گ   | غ      | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ب                         |
|           |    | پنجاه | ده  | مفت  | بيت | يكهزار | یک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | دو                        |
|           |    | 51    | 4   | 410  | *** | 744    | ۳.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.                        |
|           | 9  | ,     | 1   | 5    |     | •      | غ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ن                         |
| ۱۳۰۱قصلی  | شش | چهار  | یک  | سه   | پنج | چهل    | يكهزار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | پنجاه                     |
|           | 9. | 7.9   | 7.  | 94   | ٥٥  | 71     | 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 91                        |
|           |    | غ     | - 1 | 3    | ی   | 1      | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3                         |
| ۱۳۰۰مندی  |    | هزار  | یک  | چهار | .3  | یک     | شش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | چهار                      |
|           |    | 111   | ۲.  | 7.4  | 4   | ۲.     | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4.4                       |

ماده تاریخ معنوی زائد الاعداد: و آن چنین است که در هنگام تاریخ گویی به حروف یا عدد مطلوب ، حرفی و عددی اضافه باشد و شاعر و ادیب در شعر و بیت و مصراع اشاره می کند که فلان حرف یا لفظ یا عدد باید از آن ماده تاریخ خارج شود تا سال مورد نظر استخراج گردد. این صنعت را « صنعت تخرجه» یا « صنعت تعمیه » هم می گویند. مولانا جلال الدین محمد بلخی رومی می گوید که ماده تاریخ واقعهٔ کربلا

من چه گویم کربلا را واقعات «ها» که بیرون آمده از اسم ذات یعنی از « الله » که اسم ذات باری تعالی است حرف «ها» خارج می شود و الف «لله » (دولام) باقی می ماند که ۶۱ می شود و تاریخ واقعهٔ کربلای پر بلا ، سال شهادت حضرت امام حسین علیه الصلوة والسلام است و نیز صنعت تخرجهٔ دیگر ، «سر دین را برید بی دینی!» لفظ «دین » = ۶۴ است. شاعرگفته سر «دین» را برید که از طریق صنعت تخرجه «دال = ۲ » خارج می گردد. و ۶۰ باقی می ماند. در زبان فارسی و اردو این صنعت تخرجه بسیار مرسوم و مقبول است.

ماده تاریخ گویی معنوی ناقص الاعداد: و آن ماده تاریخ است که شاعر و سخنور و ادیب، مصراع یا قطعه ماده تاریخی بگوید و در آن حروف و اعداد کم باشد و اگر آن کمی حروف و اعداد جبران نشود، آن ماده تاریخ اشتباه خواهد

بود، و این صنعت را ، صنعت تدخله یا تعمیهٔ داخلی می گویند. چنانکه میرزا قيصر بخت بهادر در قطعهٔ ماده تاريخ مسجد مي سرايد در صنعت تدخله:

نظیرش در نظر ناید به دنیا من و هاتف به هم تــاريخ گــفتيم کزوســـــال بنـــا گــودد هـــويدا ز ماتف شدندا:آباد بادا

چه عالی مسجدی تعمیر گردید عبادت خانة اسلام كفتم

در این قطعه «عبادت خانهٔ اسلام » ماده تاریخ است که باید جمله « آباد بادا» داخل آن شود و سال بنای مسجد ۱۲۸۲ هجری به دست بیابد.

شاعران و ادیبان به این صنعت تدخله یا تعمیه داخلی بسیار توجه دارند و بیشتر ماده تاریخها را در زبان فارسی و اردو وپنجابی و پشتو وغیره با این صنعت مى سازند.

گاهی هر دو صنعت تعمیهٔ داخلی و خارجی را در یک قطعه می آورند، چنان که نعمت خان عالی دربارهٔ «اورنگ زیب عالمگیر » که در « چار محل» بوده سروده است:

پسدرش کسود زان میسان تسق دیسر شاه اورنگ زیب عالمگیو

بوالحسن داشت جا به « چارمحل» او چو برخاسته به جاش نشست

كه الفاظ « چار محل = ۲۸۶ » است و « بوالحسن = ۱۵۷ » را از آن كم مىكنيم به طریق صنعت خارجی ۱۲۵ باقی می ماند. و «شاه اورنگ زیب عالمگیر» ۹۷۳ بر آن اضافه می کنیم. ۱۰۹۸ هجری به دست می آید که صنعت تدخلهٔ زیبایی می

تاریخ گویی صوری ومعنوی را هر دو با هم می گویند، بدین معنی که الفاظ در لفظ و در معنى ، بيان تاريخ كنند. به عبارت ديگر هم از الفاظ، تاريخ استخراج مي شود و هم از اعداد. حكيم مير مهدي حسين رضوي مؤلف گلبن تاريخ در هنگام چاپ کتاب مهتاب داغ اینگونه سروده است :

صوری استسال هجری در معنوی است فصلی در سیزده صدوده ، مطبوع گشت ای مه چنانکه ملاحظه می شود ، الفاظ تاریخ هجری را بیان می دارند و اعداد تاریخ فصلی می شمارند ۲۰۱۱ فصلی

### ماده تاریخ گویی سال های معروف و مشهور:

شاعران و ادیبان و سخنوران ، اکثر و بیشتر به سال های هجری قمری و سال هجری شمسی و سال میلادی ، قطعات ماده تاریخ خودرا می سرایند.

اول: سال هجری قمری: این تاریخ از آغاز هجرت حضرت رسول اکرم - صلی الله علیه وآله وسلم -آغاز می شود و ظاهراً به درخواست عمر وعاص و تجویز حضرت مظهر العجایب علیه الصلوة والسلام ، در زمان حضرت خلیفه دوم - رضی الله عنه برقرار گردید و اکنون در سال ۱۴۲۴ هجری قمری می باشیم.

دوم: سال هجری شمسی : که اکنون در سال ۱۳۸۲ هجری شمسی می باشیم.

سوم: سال فصلی : که در زمان اکبر پادشاه برقرار گردید ، و اکنون در سال ۱۴۱۴ فصلی می باشیم.

چهارم: سال میلادی که به آن سال عیسوی یا مسیحی یا انگلیسی نیز می گویند و می نویسند. و آغاز آن از هنگام ولادت یا رسالت و یا غیبت حضرت عیسی روح الله - علی نبینا و آله و علیه السلام • برقرار گشته است و اکنون در سال ۲۰۰۳ میلادی به سر می بریم.

پنجم: سال سمبت بکرماجیت است که اکنون در سال ۲۰۶۳ بکرمی می باشیم. از عجایب و غرایب ماده تاریخ گویی این است که برخی شاعران و ادیبان علاوه بر سال های معمول و متداول و مشهور و متعارف ، به سالهای غیر متعارف و غیر مشهور نیز توجه کرده اند ، از جمله:

اول: سال مهدوى كه از آغاز ولادت يا غيبت حضرت امام مهدى آخر الزمان صلواة الله و سلامه عليه برقرار گشته است و اكنون در سال ۱۱۶۷ مهدوى هستيم،

دوم : سال الهي كه از روز برتخت نشستن يا جلوس جلال الدين محمد اكبر پادشاه برقرار گرديد و اكنون در سال ۴۵۰ الهي هستيم .

سوم: سال جلالی یا تاریخ جلالی یا تاریخ ملک شاهی که از عهد پادشاهی جلال الدین ملک شاه سلجوقی برقرار گردیده و اکنون در سال ۹۲۴ تاریخ ملکشاهی می باشیم.

چهارم: مطابق ضوابط تاریخی و روایات ،از آغاز. روزگار حضرت آدم علی نبینا وآله و علیه السلام - تا امروز که ۱۴۲۴ ه ق می باشد، ۷۳۵۰ سال شمسی میگذرد.

پنجم: از روزگار طوفان حضرت نوح - على نبينا وآله و عليه السلام تا امروز ۴۹۰۷ سال شمسي مي گذرد.

ششم : از روزگار پیامبر حضرت موسی علی نبینا وآله و علیه السلام -تاکنون ۳۳۸۰ سال می گذرد

هفتم: از روزگار ابراهیم علی نبینا وآله و علیه السلام تاکنون ۴۳۸۰ سال میگذرد.

هشتم: از روزگار حضرت داود -على نبينا وآله و عليه السلام - تاكنون ٣٧٢٢ سال شمسي مي گذرد.

نهم: از روزگار راجه جدهشتر تاکنون ۵۱۰۸ سال شمسی می گذرد دهم: از روزگار بخت النصر تاکنون ۲۷۵۳ سال شمسی می گذرد یازدهم: از روزگار اسکندر تاکنون ۲۲۷۰ سال شمسی می گذرد دوازدهم: تاریخ ترکی که آن را «تاریخ العود» و تاریخ « غازلم، نیز می خوانند. از روزگار « غازلم پادشاه » تاکنون ۴۲۰۰ سال شمسی می گذرد.

#### ماده تاریخ در کتیبه ها:

در شبه قاره پاکستان و هند آثار باستانی اسلامی فراوان است. هر جاکه مسجد و درگاه ومزار و قبر است ، مفردات و قطعات ماده تاریخ نیز وجود دارد و همهٔ این مفردات و قطعات به صورت کتیبه بر طاق ها و رواق ها و بر در و دیوار و جبهههای مساجد و بر مقابر و آرامگاه ها دیده می شود و گاهی این اشعار را در اوراق دفاتر و در لابلای کتب تواریخ و دیوان شاعران نیز می توانیم ببینیم و بخوانیم. در حدود پنجاه سال پیش مرحوم علی اصغر حکمت شیرازی ، کتابچه یی تصنیف کرد به نام «نقش پارسی بر احجار هند» و در دهلی چاپ شد. اما در سالهای اخیر کتابی بسیار ارزنده تحت عنوان «میراث جاویدان» در دو مجلد مولفهٔ دکتر حاج سید جوادی رابزن سابق فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران در اسلام آباد در پاکستان چاپ شده است که تقریباً اکثر کنیبه های

فارسی و اردو و عربی آثار تاریخی پاکستان (پنجاب و سند و سرحد و بلوچستان و آزادکشمیر) را در بردارد.

و نیز در مجلهٔ دانش شمارهٔ ویژه نامه استاد دکتر غلام سرور مقاله یی به زبان اردوتحت عنوان «صنادید تاریخ گویی» در شبه قاره چاپ شده است نویسندهٔ آن مقاله آقای دکتر محمد انصار الله استاد شعبهٔ اردو -مسلم یونیو رستی علیگره است.

در کتاب های دیگر نیز این کتیبه ها را به صورت های مختصر و مفصل به صورت های گوناگون و تصاویر سیاه ورنگین چاپ کرده اند، مانند: مکلی نامه، تاریخ نوای معارک ، تاریخ ملتان، خطهٔ پاک اوچ ، تاریخ بهاولپور ، مجله هلال ، مجله پاکستان مصور ، مجلهٔ سروش ، فارسی پاکستانی و مطالب پاکستان شناسی (ج ۱ و ۲ ) کتابخانه های پاکستان (ج ۱) ، تاریخ پاکستان و در ایران کتابی مهم نام «مواد التواریخ ، به قلم مرحوم حاج حسین نخجوانی چاپ شده است که در جای خود از آن سخن خواهیم گفت .

صنعت ماده تاریخ گویی در کتاب ها (خطی و چاپی):

صنعت ماده تاریخ گویی ظاهراً از اواخر قرن ششم به بعد به وجود آمده است، مثلاً فردوسی و سعدی و نظامی و خاقانی شروانی و دیگر شاعران این عهد صنعت ماده تاریخ گویی را با اعداد ساخته اند. مثلاً

در تاریخ تصنیف بوستان سعدی :

ز ششصد فزون بود پنجاه و پنج

چو پُر دُر شد این نامبردار گنج و در تاریخ تصنیف گلستان سعدی

در آن وقتی که مارا وقت خوش بـود ز هجرت ششصد و پنجاه و شش بود

تاریخ وفات امیر خسرو را «طوطی شکر مقال» = ۷۲۵ گفته اند.

از روزگاران امیر خسرو تاکنون صنعت ماده تاریخ گویی فارسی بوده است ، و هم اکنون نیز شاعران شبه قاره به پارسی ماده تاریخ می گویند. به تازگی نکاتی چاپ شده به نام منتخب اعجاز التواریخ که همهٔ آن مشتمل بر ماده تاریخ هایی است سرودهٔ مرحوم سید شریف احمد شرافت نوشاهی مؤلف شریف التواریخ در ۱۵ جلد. قدیمترین تاریخی که به حساب ابجد یا جمل از شاعران فارسی زبان به نظر رسیده است و با حروف مقطعهٔ ابجد گفته شده از مسعود سعد سلمان

لاهوري كه در هنگام تفويض حكومت هند وقت (البته اكنون پاكستان) به سيف الدوله محمود بن ابراهيم كه گفته است:

> چوروی چرخ شداز صبح چون صحیفهٔ سیم که عز منت محمود سیف دولت را فزود رتبت و حشمت به دولت عالی به نام فرخ او کرد خطبه در همه هند به سال پنجه از پیش گفت بوریحان که پادشاهی صاحبقران شود به جهان

ز قسصر شاه مسرا مسؤده داد بسادنسیم ابسوالمسظفر سلطان مسعظم ابسراهسیم چو کسرد مسملکت هند را بدو تسلیم نهاد بسر سسر اقبالش از شرف دیهیم در آن کتاب که کسرده است نام او تفهیم چوسال هجوت بگذشت تی وسین و سه جیم تا ۲۶۹ = ۹ = ۹ = ۴۶۹

درکتاب مواد التواریخ تألیف مرحوم حاج حسین آقا نخجوانی ، بسیاری از قطعات ماده تاریخ های مشهور راگردآوری کرده است . وی معتقد است که : فن یا هنر ماده تاریخ از ظرایف فنون شعریه و اغلب آن را جزو صنایع مستظرفه مانند موسیقی و نقاشی و امثال آنها دانسته اند و عمدهٔ شیوع آن از قرن پنجم هجری بوده است. بعضی اسامی و اشارات و محاسبات نجومی را در زمان قدیم بیشتر به حساب جمل به کار می بردند. جرجی زیدان نیز در آداب اللغه از این فن ظریف یاد می کند.

شیخ بدرالدین ابو نصر فراهی در نصاب الصبیان میگوید:

یکان یکان شمر ابجد حروف تاحطی چنان چه از کلمن عشر عشر تا سعفص پس آن گه از قرشت تا ضظغ شمر صدصد دل از حساب جمل شد تمام مستخلص

بنابر نقل صاحب کتاب مواد التواریخ ۱۲۹۹ هش (تاریخ تألیف) در دیوان حضرت علی بن ابی طالب علیه السلام اشعاری وجود دارد که از طریق حروف جمل نام حضرت «محمد» (ص) برابر با ۹۲ استخراج می شود (ص ج مقدمه):

الاخد وعد موسى مرتين وضع اصل الطبايع تحت ذين وضع اصل الطبايع تحت ذين وسكة خان شطرنج نخذها وا درج بسين ذيسن المدرجين نسذلك اسم من يهواه قلبي و قلب جميع من في الخافقين

که با آیهٔ شریفه و واعدنا موسی ثلثین لیلهٔ و اتمناها بعشر» در سورهٔ مبارکه اعراف آیه ۱۴۱ که مقصود ۴۰۱ است.  $4 \times 7 = 1 + 4$  (اصل الطبایع + ۸ (خانه های شطرنج) به حساب جمل می شود ۹۲ که همان نام محمد (ص) می باشد!

ماده تاریخ فوت حکیم انوری ابیوردی را « بیمثل» = ۵۸۲ ه ق ثبت کرده اند اما خود انوری ، هم در تعریف تاریخ عمارت مجدالدین ابو طالب از سادات موسوی بلخ قصیده یی دارد بامطلع:

ای نسمودار سپهر لاجسورد گشته ایمن چون سپهر از گرم و سرد هم سپهر از رفعت سقفت خجل هم بهشت از غیرت صحنت بدرد بدوده در « نبرد و فرح» نقشش به کام تا « فرح» تاریخ این نقش است و نبرد

«فرح نرد» برابر با ۵۴۲ ه ق تاریخ این عمارت است اما این ماده تاریخ گویی را که از صنعت های ظریف و لطیف ادب و هنر شمرده شده است، خود یک نوع تفریح ذهنی و آزمایش فکری نیز می باشد و چون باری با الفاظ و شمارش حروف و اعداد است، صاحب ذوق را ، شوق و رغبت و لطف و مسرت می افزاید. مثلاً شیخ ابوالفیض فیضی در تاریخ وفات غزالی مشهدی سروده است:

قدرهٔ نظم، غزالی که سخن خامه، چون برکف اندیشه نهاد نسامهٔ زنسدگی او نساگاه عقل ، تاریخ وفاتش به دو طرز

همه از طبع خداداد نوشت نکته پسی در پسی استاد نوشت آسمان بسرورق باد نوشت سنهٔ «نهصد و هشتاد » نوشت

و جملهٔ «سنهٔ نهصد و هشتاد» هم خود تاریخ است و هم به حساب حروف جمل، تاریخ ۹۸۰ استخراج می شود و این خود تفریح ذهن و تلطیف فکر را مشتمل است. غزالی مشهدی که در شبه قاره به « ملا غزالی مشهدی» معروف بوده از شاعران خوش سخن و غزل سرا و مثنوی گوی دربار «اکبر پادشاه» است و اصلاً اهل خراسان بوده و به لقب ملک الشعرایی دربار اکبر پادشاه ملقب بوده است.

بعضی از مورخان و سرایندگان ، صنعت ماده تاریخ گویی را ، معجزهٔ ادبی و یا سحر و اعجاز ادبی شمرده اند و ملا محمد صادق اصفهانی متخلص به ناطق (متوفی ۱۲۳۵ هش) قصیدهٔ معجزیه دارد که دربارهٔ تاریخ تذهیب و گنبد و مناره های حضرت معصومه -سلام الله علیها - در سال ۱۲۱۸ هق گفته شده است. این قصیده ۲۲ بیت است و ۱۲۴ مصراع ، و هر مصراع آن تاریخ است یعنی ۱۲۴ بار، ۱۲۱۸ هق تاریخ است و حتی جملات عنوان قصیده هم

تاریخ است: مانند:

بسم الله الرحمن الرحيم باسم موجود كريمي: ١٢١٨

این قصیده مسمی بقصیده معجزیه است: ۱۲۱۸

شصت و دوبیت ۱۲۱۸

و یکصد و بیست چهار مصراع: ۱۲۱۸

این قبه گلبنی است بزیور بر آمده: ۱۲۱۸

با پاک گوهریست پر از زیور آمده: ۱۲۱۸

ابن دوحه ایست كآمده از جنت العلا: ۱۲۱۸

یا کوکبی است سعد و منور بر آمده: ۱۲۱۸

صاحبان ذوق در انتخاب و حساب جمل ، بسیار هنرمندی به خرج داده اند ، از آن جمله :

| > درد   | هجر  | > رهنما   | رسول      |
|---------|------|-----------|-----------|
| ۲۰۸     |      | 798       | 799       |
|         | سپید | > بحق     |           |
| V۶      | ٧۶   | 11.       | 11.       |
| > نیستی |      | > نفع     | عقل       |
| ۵۳۰     |      | 7         | 7         |
| > آفت   |      | > فرهنگ   | دانش      |
| 411     |      | 700       | 700       |
| > شيرين |      | > مودت    |           |
| ۵۸۰     |      | 40.       | 40.       |
|         | طب   | > گورستان | دارالقرار |
| 11      |      | ٧٣٧       | ٧٣٧       |
| > عقرب  |      | > راحت    | خواب      |
| 777     |      | 9.9       | 9.9       |
|         | دراز |           |           |
| 717     |      |           |           |
|         |      |           |           |

مرحوم حاج حسین آقا نخجوانی ، صنعت ماده تاریخ گویی را اینگونه تنظیم و تقسیم کرده است:

۱ - ماده تاریخ های ولادت (ائمه و علما و رجال و شعرا وعرفا).

۲ - ماده تاریخهای جلوس و ظهور سلاطین و زمامداران و تعیین وزیران.

۳ - ماده تاریخهای جشن و عروسی ها و مهمانی ها وغیره .

۴ - ماده تاریخ هایی که در تسخیر ممالک و فتوحات بلاد گفته اند.

۵ - ماده تاریخهایی که در رحلت ائمهٔ هدی (ع) و علما گفته اند.

ماده تاریخهایی که در وفات بعضی از سلاطین و امرا و وزرا و رجال و حکام
 گفته اند.

۷ - ماده تاریخهایی که در تاریخ وفات شاعران و عارفان و خطاطان و هنرمندان
 گفته اند .

۸ - ماده تاریخهایی که در حوادث و سوانح روزگار و قحطی ها و زلزله ها و امثال
 آنها گفته اند.

٩ - ماده تاريخهايي كه در تأليف كتب و يا طبع آنها گفته اند.

 ۱۰ - ماده تاریخهایی که در بنای امکنه و بقاع متبرکه و عمارات عالیه و مساجد معتبره و دانشگاه ها ومدارس بزرگ و امثال آنها گفته اند.

۱۱ – ماده تاریخهایی که در بنای عمارات دولتی و حمام ها و کاروان سراها و
 آب انبارها گفته اند.

۱۲ - ماده تاریخهایی که در وقایع متفرقه از طرف شاعران گفته شده است.

### نمونه های ماده تاریخ گویی:

گويندة ماده تاريخ هبة الدين بن حسين محسن الحسيني :

١ - خواجه نصير الدين طوسي مدفون در كاظمين.

ماده تاريخ ولادت، حروف: علم رصد الافلاك: ٥٩٧ هـ ق

ماده تاریخ مدت عمر، حروف: طوس: ۷۵ سال

- ماده تاريخ وفات، حروف : لنصر دين الله يا اسفى : ٤٧٢ هـ ق

٢ - مير سيد على همداني:

ماده تاريخ ولادت، حروف: رحمة الله: ٧١٤ هـ ق

ماده تاریخ وفات، حروف : بسم الله الرحمن الرحیم : ۷۸۶ ه ق و بر سنگ مزار او اینگونه نقر شده :

آيت رحمت زكلام تديم «بسم الله البرحمن البرحيم» ۷۸۶ حضرت شاه همدان كريم گفته دم آخر و تماريخ شد

### ٣ - شيخ عبدالحق محدث دهلوى:

ماده تاريخ ولادت: شيخ الاولياء: ٩٨٩ ه ق

ماده تاريخ وفات: فخر العلما: ١٠٥٢ هـ ق

## ۴ - مولانا شيخ عبدالعزيز دهلوى:

ماده تاریخ ولادت در حروف: غلام حلیم: ۱۱۵۹ ه.ق

کلیم همدانی ، تاریخ تولد اورنگ زیب پسر شاه جهان را اینگونه سروده :
 طبع دریافت سال تاریخی : زد رقم « آفتاب عالمتاب»

۶ - تاریخ تولد و وفات امیر علی شیر نوایی را ، مولانا فصیح الدین در یک ترکیب بند ، که پنج بند دارد ، اینگونه سروده است :

- مصراع اول تاریخ ولادت:ای فلک بیدادو بیرحمی بدینسان کرده: ۸۴۴ ه ق - مصراع دوم تاریخ وفات: وی اجل ملک جهان را باز ویران کرده: ۹۰۶ ه ق همهٔ این ترکیب بند تا آخر به همین ترتیب است.

۷ -ماده تاریخ ظهوردولت عباسیان و خروج سفاح را «عبس»گفته اند: ۱۳۲ه ق.
 ۸ - شیخ محمد علی حزین لاهیجی مدت حکومت سلسلهٔ صفویه در کلمهٔ صفویون ۲۴۲ سال یافته است.

۹ - محتشم کاشانی ، ماده تاریخ جلوس شاه اسماعیل ثانی را در شش رباعی سروده که هر مصراع آن ۹۸۴ ه ق می باشد و لیکن هرگاه حروف بی نقطه و با نقطه (معجمه و مهمله) را حساب کنیم جمعاً از این شش رباعی ۱۱۲۸ تاریخ نقطه (معجمه و مهمله) را حساب کنیم عمده تاریخ گویی از عجایب و غرایب بازی با الفاظ است!

۱۰ - شهاب الدین احمد معمایی ، ماده تاریخ جلوس محمد نصیر الدین همایون پادشاه فرزند ظهیرالدین بابر را اینگونه سروده است : تاج سعادت :
 ۹۳۷هق

ز حسن احترامش عرف وعادت

بود تاریخ آن «تاج سعادت»

سرشاهان دین پرور همایون که هر دم دولتش بادا زیادت ميان خلق شد پوشيدن تاج اگرچه تاج عزت آمدش نام

١١ - ماده تاريخ جلوس اورنگ زيب عالمگير را ، سيد عبدالغفور تتوي صاحب تاریخ و فرهنگ رشیدی از این آیهٔ قرآن کریم استخراج کرده است:

اطيعو الله و اطبعو الرسول و اولى الامر منكم: ١٠٤٨ هـ ق

١٢ - ملا باقر گيلاني ، قصيده نعتيه سروده كه اولاً در نعت حضرت رسول اكرم - صلى الله علبه و آله و سلم - است و ضمناً هر مصراع آن ماده تاريخ جلوس اورنگزیب عالمگیر است: ۱۰۶۸ ه ق

۱۰۶۸ = بزرگ کل رسل رهنمای کنون و مکان

١ - سپهر مجد محمد شفيع عالميان

١٠٤٨ = شفيع كون و مكان احمد رسول الله

۱۰۶۸ = ملک پناه و رسل تماج و انبيا سلطان

تا آخر قصيده همه مصراع ها تاريخ است.

۱۳ - در كتاب مواد التواريخ آمده است كه:

«درتاریخ جلوس نظام الملک آصف جاه میر محبوب علی خان پادشاه دکن، خواجه عزيز الدين متخلص به عزيز ، معلم و مدرس زبان فارسي كالج لكهنؤ قصیده یی سروده که پنجاه و شش بیت است. هر مصراع آن ماده تاریخ جلوس نظام الملك آصف جاه مي باشد و سال ١٣٠١ هـ ق از هر مصراع استخراج مي شود. نام این قصیده را «اعجاز تاریخی » برابر با ۱۳۰۱ و جمله «تاریخ عجیبه » برابر با ۱۳۰۱ و خلافت آصفجاهی برابر با ۱۳۰۱ و گفتار شگرف برابر با ۱۳۰۱ مى باشد. اينك مطلع قصيدة اعجاز تاريخي

نقش مراد عهد نشانده بمدعا

نازم بكلك قادر نقش آفرين دلا

و مقطع قصيده:

اعدای تو بکام ز سر چشمهٔ فنا احباب تو مدام زجام مواد مست

هرگاه كلمهٔ بيمثال كه باحروف ابجد ۵۸۳مي شود بر ۱۳۰۱ در همهٔ مصاريع اين قصيده اضافه كنيم ، تاريخ جلوس نظام الملك أصف جاه ١٨٨٤م مي شود. ۱۴ - ماده تاریخ جشن عروسی محمد دارا شکوه را ، کلیم همدانی در
 قصیده یی سروده که مقطع تاریخی آن این است :

خرد بهر تاریخ تنزویج گفت قران کرده سعدین برج هلال

10 - میرزاطهماسب قلی افشار از شاعران ایرانی ساکن لاهور، در تاریخ جشن و تهنیت عروسی محمد دارا شکوه قصیده ای سروده که چهل بیت است. از بیت بیست و یکم تا نوزده بیت در آخر قصیده، ماده تاریخ است و از هر مصراع آن ۴۳ اهن تاریخ عروسی دارا شکوه استخراج می شود. صنعت موشح نیز در این قصیده آمده است که از حروف اول مصراع های اول و حروف دوم مصراع های دوم ، یک بیت در آخر آمده است که هر مصراع آن هم تاریخ است. کلیة چهل ماده تاریخ (۱۰۲۳ هق) در این قصیده گفته شده که از صنایع شگفت آور ماده تاریخ گویی است: مثلاً

نويد جشن شهزاده زوصل آمد بحمد لله ترين فر ايزدياد، جهد صاحب دوران

۱۶ - محمد تقی ابن محمد هادی مازندرانی از ادیبان و فاضلان قرن دوازدهم هجری قمری ساکن هندوستان بوده است و در جشن عروسی عطاء الله خان که یکی از امرای هند بوده شرکت کرده. عقد نامهٔ عروسی عطاء الله خان را به نظم درآورده و همهٔ مصراعهای این عقد نامه که ملمع هم می باشد، ۱۳۰ه ق، ماده تاریخ است ، مثلاً

زیده و زیبور سرادقات مجد و جیلال ۱۱۳۰ بصداق پنج لک رویه جاری در معاملها ۱۱۳۰ این محمد هادی محمد تقی مازندرانی زیب و زینت دوشیزه گان قدس و جلال ۱۱۳۰ یعنی نوبا وه و نتیجه رسید بیگم سلمها را ۱۱۳۰ مرحله سیمای تیه جفا و حیوانی

۱۷ - شاه طاهر دکنی ،ماده تاریخ فتح گجرات از طرف نصیر الدین همایون پادشاه و مغلوب شده بهادر خان هندی را اینگونه سروده است:

مزاران بنده چون جمشید در خور منظفر گشت فنخر آل تسیمور شده تساریخ آن «ذل بسهادر» ۹۴۲ ه.ق

همایونشاه غازی آنکه او را است بفیروزی چو آمد سوی گـجرات بهادر چون ذلیل و خوار گـردید

۱۸ - در تاریخ یکی از سفرهای جنگی جلال الدین اکبر پادشاه ، شیخ فیضی دکنی این قطعه را سروده است و ماده تاریخ آن ، توفیق رفیق ، = ۹۸۶ هق است.

هست از طرف تو فتح ونصرت تحقيق ای کرده به عزم جنگ آهنگ طریق چـون فـتح نباشد كـه پـى أن تـاريخ نـصرت ده چـرخ گـفت : اتوفيق رفيق ا ۱۹ - میرزا عبدالرحیم خان خانان متخلص به «رحیم» در تاریخ فتح گجرات توسط اکبر پادشاه به چهار زبان عربی، فارسی، ترکی و هندی، ماده تاریخ سروده است و این ماده تاریخ مشتمل بر تاریخ روز و ماه و سال آن واقعه مے باشد:

اروز بكشتبه دويم ربيع الاول ١١ اتوار ربيع الأول كي دوجي "

السوم الاحدثاني ربيع الاول « بكشنيه گونى رييع الأول آيونك ايكسى»

٠٠ - ماده تاريخ وفات خواجه بهاء الدين نقشبند را چنين گفته اند:

آن کے مشہور ولایت شد کمال ملتش خواجة اعظم بهاء الحق والدين نقشبند اقصرعوفان ازين سبب آمد حساب رحلتش مسکن و مأوای او شد چون که قصر عارفان

٢١ - ماده تاريخ وفات خواجه نظام الدين اولياكه از اكابر مشايخ متصوفه بوده و مزارش در شهر دهلی است بر کتیبهٔ مزارش اینگونه نقر شده است: ۷۲۵ هق

نظام دوگیتی شه ماء وطین سراج دو عالم شده بالیقین ندا داد هاتف (شهنشاه دین ۱۱ داد هاتف ۷۲۵ مق

چو تاریخ فوتش بجستم زغیب

٢٢ - ظهير الدين بابر بنياد گذار سلسلة مغول شبه قاره بوده .

- ولادتش در روز شش محرم» بوده که ماده تاریخ ۸۸۸ هق هم می باشد.

- وفاتش در روز ششر شوال بوده که آن هم ماده تاریخ ۹۳۷ ه ق می باشد.

٢٣ - فرخ سير پادشاه مغول را ، امرا و سادات دربار او در تاريخ ١١٣١ هق عزل و حبس كردند.

٢٢ - روزنامة حبل المتين در كلكته منتشر مي شد. مدير آن « مؤيد الاسلام » بود که در همان شهر کلکته در گذشت. غیرت کرمانشاهی قطعهٔ ماده تاریخ او را اینگونه سرود:

چو بست رخت ز دار فنا به دار سلام مقام هستیش از کار طبع یافت ختام «روان بسعوش روان مؤيد الاسلام ».

مدير نامة حبل المتين كلكته زمانه كسود چو اوراق عسر او راطى به سال شمسي غيرت نگاشت تاريخش البته بسیاری از ماده تاریخ های گوناگون را به تازگی سروده اند ، مانند: ٢٥ - ماده تاريخ وفات حكيم ابوالقاسم فردوسي ، اينگونه گفته اند: جناب فردوسي

۲۶ - ماده تأريخ شيخ فريد الدين عطار نيشابوري را ، صاحب خزينة الاصفيا مفتى غلام سرور لاهورى چنين فرموده است:

سال تاريخ أن مع دوران "قبلة اهل جنت است عيان و چون در وفات او اختلاف است ، دیگر ادبا و شاعران نیز ماده تاریخ وفات عطار را سروده اند، از جمله:

حبیب خدا» و راه فقری ۱۹۲۷ ه ق ۵۸۶ ه ق ۱۷ - تاریخ وفات شیخ مصلح الدین سعدی شیرازی ۶۹۱ ه ق است ، و شاعران و ادیبان،ماده تاریخ وفات او را در الفاظ مختلف سرودهاند،ازجمله:

«خا. صاد. الف» ، «خاص» ، «اخص» کوج سعدی شیرازی» « عين گلستان » ، « زيلبل جمن اهل فارس سعدي آه»

۲۸ - ماده تاریخ وفات امیر خسرو دهلوی ، مولانا شهاب معمایی اینگونه سروده و برسنگ مزارش نقر شده است:

آن محیط فسضل و دریای کهن مير خسرو ، خسرو ملک سخن نـــشر او دلکش تــر از مــاء مـعين نظم او صافی تر از آب زلال بسلبل دستان مسرای بسی قسرین طسوطى شكر مقال بيمثال از پسی تساریخ سسال فسوت او چـون نهادم سر به زانوی خیال شـــد <u>«عدیمالمثل»</u> یک تـــاریخ او 

٢٩ - ماده تاريخ وفات قاسم كاهي راشيخ فيضي دكني اينگونه سروده است ، و روز و ماه سال را دربردارد:

افسوس که شد قاسم کاهی فانی در گلشن دهر کرد پر انشانی تساريخ مه و سال وفاتش جستند گ فتم :« «دويم از ماه رسع الثاني»

٣٠ - ماده تاريخ مولانا شهاب الدين معمايي راكه از شاعران عصر نصيرالدين همايون بادشاه مغول تيموري فرزند ظهير الدين بابر بود ، خواند مير مؤلف تاريخ حبيب السير اينگونه گفت و نوشت: « شهاب الثّاقب،

٣١ - ماده تاريخ هاي هجو نيز گفته شده ، مثلاً ماده تاريخ وفات حكيم سوزني سمرقندی را بعضی از ظرفا چنین گفته اند :« سوزنی فحاش دم؛ م

144

٣٢ - ماده تاريخ هجو از ملا فصيح در تاريخ وفات شيخ فيضي دكني : گفت: «سگی از جهان رفت به حال قبیح» ها گفت: «سگی از جهان رفت به حال قبیح» فيضى بى دين چو مرد سال وفاتش فسيح و نيز شاعري ديگر به طور هجو و معما ماده تاريخ فيضي سروده: سال تاریخ « خالد فی النار» ... ۷ امنهای چار ۲۰۴۰ اهق چــون بنــا چـار رفت شــد نــاچار ٣٣ - ماده تاريخ وفات ابو طالب كليم را ، ملا غني كُشْمَيْري اينگونه سرود: طور معنی بود روشن از کلیم » گـــفت تــــاريخ وفـــات او غــــنى ٣٢ - ماده تاريخ وفات سراج الدين على آرزو اديب و شاعر و سخنور و مؤلف فرهنگ سراج اللغه و چراغ هدایت را، میرزا غلامعلی آزاد بلگرامی اینگونه سروده است:

ز مسرگ او سسخن را آبسرو رفت ب<u>عنی آرزو رفت »</u> ب<u>عنی آرزو رفت »</u>

سراج الدين على خان نادر عصر اگر جوبد کسی سال وفاتش

ماده تاریخ انجام آن را چنین سروده است:

الهي عاقبت محمود باشد»

در تاريخ تأليف ارزنده د مداراالافاضل، كه فرهنگ لغت فارسى به فارسى است ، و ملا فيضي دكني آنرا تأليف كرده ، خودش اينگونه سروده است:

چــو ایــن نــامه را خــامهٔ تــيز رو بــه پــايان رســاند از ســر اهتمام

يسى سال تاريخ او از قضا خرد گفت فيضى بگو افيضها ا

- فرهنگ جهانگيري تأليف جمال الدين حسين اينجو به نام ابو المظفر نور الدين محمد جهانگیر فرزند جلال الدین اکبر پادشاه است. ماده تاریخ فرهنگ جهانگیری چنین است:

به اسم شاه ملک دین جهانگیر « زهی فرهنگ نور الدین جهانگیر» ۱۰۱۷ ه ق

مرتب گشت ایس فرهنگ نامی چو جستم سال اتمامش خرد گفت

- ماده تاريخ تذكرهٔ ميخانه ، تأليف ملا عبدالنبي فخر الزماني فزويني متخلص به

عزتى خود مؤلف اينگونه سروده است:

« بادة ميخانة رندانه » 17.145

عــقل آورد از پــی تــاریخ آن

\* - ثقل كفر ، كفر نباشد. دانش

٣٥ - ماده تاريخ وفات ميرزا محمد حسن قتيل را ،شاگردش امامي اينگونه

چون از ایس دار فنا رفت قتیل استاد سال تاریخ وفاتش به حساب ابجد و نیز شهرت شاعری دیگر گفت:

بسود یکتا دُری به بحر کمال هاتف غيب خواند اين مصرع

سوی فردوس برین،گشت جهان تیره و تار ابهزار و دو صد و سی و سه هجری بشمار ۱

> چكنم شرح از صفات تتيل ١ آه صد حيف از وفات قتيل١

حوادث تاریخی و وقایع طبیعی را با ماده تاریخ رقم کرده اند از جمله :

۳۶ - اخشم ایزد ا ماده تاریخ قحطی در آگره می باشد.

« شعلهٔ برق آسمانی » ماده تایخ قطعه سنگی است که از آسمان در زمان جهانگیر پادشاه بر زمین افتاد و او دستور داد که از آن سنگ آسمانی « یک خنجر و یک کارد و قبضهٔ شمشیر ساختند. ملا سعیدای گیلانی آن واقعه را اینگونه منظوم ساخته:

از شاه جهان گير جهان يافت نظام افتاد به عهد او ز برق آهن خام ز آن شد به حکم عالمگیرش

یک خنجر و کارد بادو شمشیر تمام

٣٧ - ماده تاريخ تمام شدن كتاب و پايان يافتن طبع و نشر آنها نيز بسيار خواندني و شنيدني است ، و اتفاقاً اين ماده تاريخ ها تأليف و مؤلف و طبع و نشر بسیار زیبا و دلاویز می شود. مثلاً ماده تاریخ پایان مثنوی گلشن راز شیخ محمود شبستری این است. «الهی عاقبت محمود» گردان

- « تم الكتاب » ماده تاريخ بسياري كتاب هاست از جمله:

تحفة الابرار جامي ، تاريخ اتمام ديوان اهلي شيرازي .

- ماده تاریخ بوستان خیال را مصنف آن در حروف ابجد، خودش حساب کرده

« بكتاش فلي ابدالم »

- مرقع زیبای شاهجهان پادشاه مغول ۱۰۴۰ ه ق پایان یافت ، کلیم همدانی ماده تاریخ آن را اینگونه ساخته است.

ا تساريخ شد مرقع بي مثل بي بدل

چون این سواد گلشن فردوس شد تمام»

ماده تاریخ آغاز وانجام مثنوی محمود و ایاز حکیم زلالی خوانساری ، شاعر خودش اینگونه سروده است: آغاز: ۱۰۰۱ هق

در استفتاح این منشور نامی بجو تاریخ از نظم «نظامی» ماده تاریخ منتخب اللغات شاه جهانی تألیف عبدالرشید بن عبدالغفور حسنی مدنی تتوی (تهتهوی) را، مؤلف خود چنین سروده است:

از پسی تساریخش بسی قبال و قبیل گفت خرد: «منتخب بی بدیل» در این ماده لفظ « بی بدیل » ۴۶ می شود که از لفظ « منتخب » که ۱۰۹۲ می باشد، باید خارج شود تا ۱۰۴۶ تاریخ تألیف می شود.

- ماده تاریخ آغاز تألیف جمع الجوامع (فرهنگ فارسی به فارسی)

« دفتر دانش » و ماده تاریخ انجام آن : « دفتر بینش » است. « ۱۰۳۹ ماده تاریخ تألیف برهان قاطع تألیف محمدحسین بن خلف تبریزی که به نام عبدالله قطب شاه والی حیدر آباد دکن موشح نموده اینگونه است:

چو برهان از ره توفیق یودان بر این مجموعه را گردید جامع <u>«کتاب نافع برهان قاطع»</u>
پی تاریخ اتمامش قضا گفت <u>«کتاب نافع برهان قاطع»</u>

- ماده تاریخ « فرهنگ رشیدی» تألیف عبدالرشید تتوی را خود مؤلف اینگونه

سروده است:

گشت تاریخ وی از روی قبول باد فرهنگ رشیدی مقبول بعضی از ادیبان ماده تاریخهایی می سازند که واقعاً اعجاب آور است. مثلاً: میرزا امین نصر آبادی در تاریخ اتمام دیوان صائب تبریزی ، قطعه ماده تاریخی ساخته به طور معما که از یک مصراع آن چهار بار تاریخ ۱۰۸۰ ه ق استخراج می گردد:

شداز پسی تباریخ کتبابت چسوگهر انظم و درر نیکی از آن درج دُرره اسد از پسی تباریخ کتبابت چسوگهر ۱۰۸۰ ۱۰۸۰ اول: حروف مهمل یعنی بی نقطه: «م،و،د،ر،ر،ک،د،ر،د،ر،د،ر،د،۱۰۸۰ دوم: حروف معجم یعنی با نقطه: «نظن نی ی زنج» ۱۰۸۰ سوم: حروف متصل: «نظم نی ی ی ی ۱۰۸۰ مولانا و حشی بافقی ، ماده تاریخ مثنوی ناظر و منظور را در یک مصراع چهار مولانا و حشی بافقی ، ماده تاریخ مثنوی ناظر و منظور را در یک مصراع چهار

- مولانا وحشی بافقی ، ماده تاریخ مثنوی ناظر و منظور را در یک مصراع چهار بار تاریخ ۹۶۶ سروده است :

سزد که از پی تاریخ نظم او گویم ادهی نظام دُر دُرج درس درج دُول ۱۱

اول: حروف معجمه يعنى با نقطه: دى ن ظ ج ج ، : ٩۶۶

دوم: حروف مهمله يعني بي نقطه: ١ د هام در در در س در دول ١: ٩۶۶

سوم: حروف متصل: « « هى ن ظ م ج س ج ل »: ٩۶۶

چهارم: حروف منفصل: «د ۱ در در در دو»: ۹۶۶

. ٢ - خواجه محمد اعظم از شاعران و اديبان كشمير بوده است .

ماده تاریخ «واقعات کشمیر» نام کتابی است که او تصنیف کرده در احوال ۱۱۴۸ پادشاهان و حاکمان و مشایخ و شاعران و عالمان و عارفان کشمیر.

سید محمد علی داعی الاسلام ماده تاریخ فرهنگ نظام ( = ۱۳۴۶ هق و را به نام شاه عثمان علی خان پادشاه دکن تألیف کرد. قصیده دربارهٔ تألیف و تاریخ آن سروده که مشتمل بر ماده تاریخ است:

درخشید تاریخ از لفظ نام شمردم چو «فرهنگ؛ را با «نظام» ۱۹۹۱ مق

پارسی نغز نام کتابی است تألیف مرحوم میرزا علی اصغر خان حکمت شیرازی که به زبان فارسی سره نگاشته بود. همین «پارسی نغز » = ۱۳۳۰ هش ماده تاریخ است.

« مرآت عثمانی » نام کتابی است تألیف میرزا صدرالدین علیخان که از بزرگان و دانشمندان شبه قاره بوده و « مرآت عثمانی » را به سبک و طرز و بحر شاهنامه فردوسی سروده است ( در تاریخ اسلامی عثمانی بیت ماده تاریخ در یک قصیده مفصل اینگونه گفت :

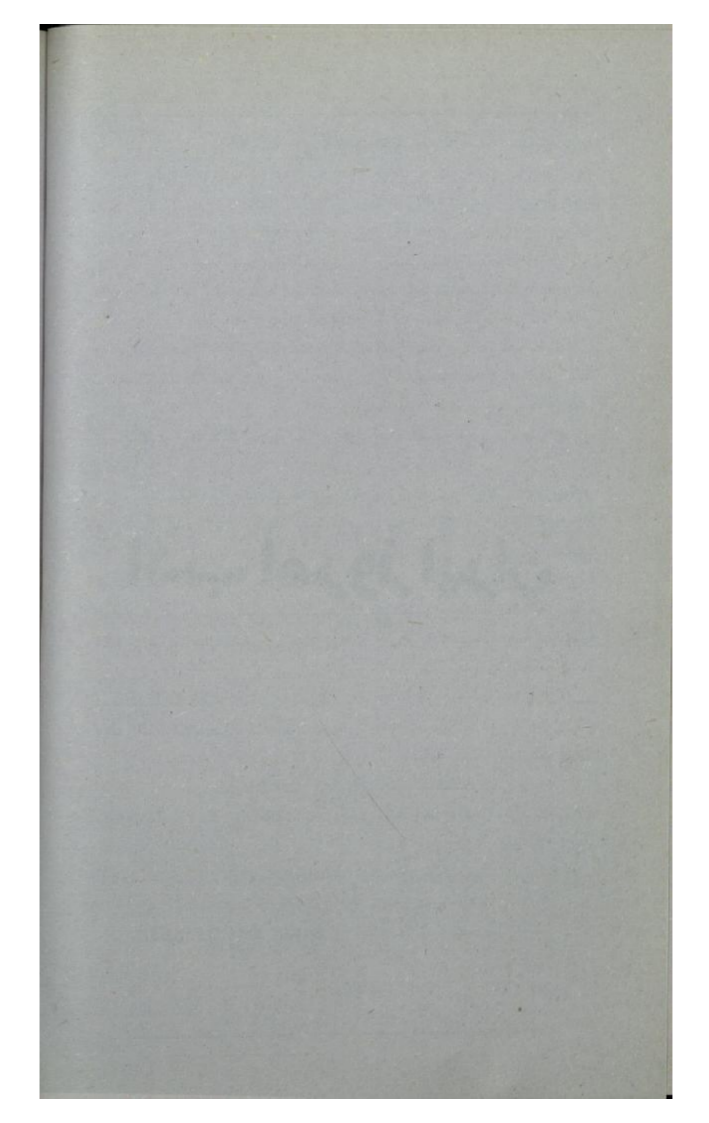
پی یاد آوری خلق صدر دین به فضل حق نوشتم سال ختم داستان امرآت عثمانی اله ۱۳۱۲ مق ۴۱ - بناها و بقعه ها و مسجدها و گورها و ... هم ماده تاریخ دارند ، مثلاً ماده تاریخ بنای مسجد شاه جهان را ، سعیدای گیلانی اینگونه سروده است :

« قبلهٔ اهل زمان شد مسجد شاه جهان » ۱۰۴۷ ه ق

جلال الدین اکبر پادشاه مغول تیموری برای خود خانقاهی بناکرد به نام «خانقاه اکبر»: ۹۸۰ ه ق

شیخ فیضی ابن شیخ مبارک ماده تاریخ «خانقاه اکبر پادشاه » را اینگونه سرود: آن خانقهی که سوده بر چرخ سرش فرموده بنیا پادشه بحر و برش درش مروزه خانقاه اکبره می دروازه خانقاه » تاریخ درش می ۱۸۰ ه.ق

## ادب امروز ایران



## بررسى ادبيات انقلاب اسلامى ايران

پس از انقلاب اسلامی ، در ایران ، شاعران و نویسندگان و به طور کلی اهل قلم یا باید خود را با انقلاب و رهبری و اهداف آن همسو می کردند و ذوق و استعداد و خلاقیت و همهٔ توان خود را در جهت رشد و شکوفایی اهداف بلند آلهی انقلاب قرار می دادند و یا ناگزیر باید راهی دیگر را انتخاب می کردند. به علت حرکت خروشان و تند انقلاب ، همه در پناه بهار آزادی ، نوعی و حدت ظاهری را رعایت می کردند و در پناه همین و حدت عمومی بود که در همه پرسی نوع حکومت ، «حکومت جمهوری اسلامی »، رقمی بیش از ۹۸ درصد را به خود اختصاص داد. ا

بدین ترتیب ، تاریخ ادبیات معاصر، ورقی دیگر خورد و چهره هایی تازه یافت که الهام بخش آنها، « امام » بود و همهٔ آنچه راکه « امام » پاس می داشت ؛ یعنی دین مبین اسلام و حضور (صلی الله علیه وآله وسلم) و آل محمد (ع) و قرآن پاک. تجلی این اندیشه ها را در شعر زیر (از شاعرانقلاب، نصرالله مردانی ) مرور می کنیم :

ای بارقهٔ پاکی ، مهر از تو شکوفا شد تسو لم یسزلی بسودی نسور ازلی بسودی می آمده مست از تو، سرمستی هست از تو از چشسمهٔ زایسنده ، در جساری آیسنده خوشبو شده گُل با تو، اندیشهٔ کُسل با تو

تو معنی لولاکی ، هستی ز تو پیدا شد هم راز علی بودی ، آدم ز تو گویا شد در صبح الست از تو، گل غنچهٔ دل وا شد هستی ز تو پاینده ، عالم ز تو بر پا شد ای ختم رسل با تو، عشق آمد و شیدا شد ..

<sup>-</sup>

۱ - منوچهر اکبری ، نقد و تحلیل ادبیات انقلاب اسلامی ، سازمان مدارک فرهنگی انقلاب اسلامی ،
 تهران : ۱۳۷۱ ، ص ۹.

٢ - نصر الله مرداني، فانون عشق، نشر صدا ، تهران: ١٣٧۶ ، ص ١٧٢.

از خصایص شعر انقلاب ، رونق غزلهای حماسی ، رباعی و دوبیتی است.

سبک حافظ شیرین سخن ، خورشید بی نظیر آسمان غزل شعر پارسی و سبک
حکیم فردوسی طوسی ، حماسه سرای کبیر و جاودان پهنهٔ ادبیات ایران ، در
شعر انقلاب اسلامی ، آمیخته گردید و غزلهای حماسی رونق گرفت. این
شمشیر دولبه ، ابزار زیبنده ای در دست شاعران بعد از انقلاب شد و چهره های
برجسته ای به ادب امروز تقدیم کرد بگونه ای که آنها توانستند با آفریدن
مجموعه های شعری غنی ، نهال نوپای شعر معاصر را تقویت کنند . غزل
«فردای ظهور» یک نمونه خوب از سبک معاصر است :

#### فرداي ظهور

آنچه من گم کرده بودم بیش از امکان یافتم صد هزاران کهکشان خورشید در ژرفای دل هر کجا شاخ محبت در دلی گل می کند ای که در هر ذره ات منظومه ای بی انتهاست تا شدم از بادهٔ آن چشم دریا دیده مست در دل هر شبنمی جوشنده بحری بیکران در دل هر شبنمی جوشنده بحری بیکران جای رحمان می شود دلهای از «من» ها تهی در قیام نسور دیدم بحرق فردای ظهور دوش از خمخانهٔ خورشید آمد شیخ ما دوش از خمخانهٔ خورشید آمد شیخ ما شعر نابی را که در دیوان هستی کس نیافت شعر نابی را که در دیوان هستی کس نیافت شعر آزو شردای که در نی نامهٔ تاریخ بود شانی » سایابی که پیر روم بودش آرزو «آن » نایابی که پیر روم بودش آرزو «کتاب زندگانی قصه کوتاه عصر

آنساب عشی را در مشرق جان یافتم ریشه های سبز آن در عشق افشان یافتم ریشه های سبز آن در عشق افشان یافتم نه فلک را در تماشای تو حیران یافتم کشی دل بسر سبر امواج طوفان یافتم درمیان بسرگ گل با فکر باران یافتم هرچه دیدم در جهان از خود گریزان یافتم در نهاد هر کسی «من» بود شیطان یافتم گسوهر اندیشه در دریای عرفان یافتم تا بگوید من چرا در خویش انسان یافتم من در اینجا با سری بی تن به میدان یافتم در حکایت های سبرخ سربداران یافتم در حکایت های سبرخ سربداران یافتم مثرده ای یاران که من بی جستجو آن یافتم مثرده ای یاران که من بی جستجو آن یافتم مثرده ای یاران که من بی جستجو آن یافتم مثرده ای یاران که من بی جستجو آن یافتم مثرده ای یاران که من بی جستجو آن یافتم مثرده ای یاران که من بی جستجو آن یافتم بایان یافتم

۱ - مردانی ، همان ، ص ۹۸.

همچنین است، رباعی بی تا پیش از این با نام حکیم عمر «خیام نیشابوری» گره خورده بود و بعضی ها چون عطار و ابو سعید نیز از آن استفاده می کردند و این قالب شعری ، پس از تحول سبک عراقی به هندی یا اصفهانی و بازگشت ، از رونق چندانی برخوردار نبود. قالب دو بینی ها هم به طور مشهور با نام بابا طاهر همراه شده بود. اگرچه در اشعار عاشقانهٔ قبل از انقلاب بعضی ها به دوبیتی و رباعی رو آورده بودند، اما اقبال شاعران به این قوالب شعری و استخدام آنها در خدمت مفاهیم بلند و معنوی و انقلابی و حماسی و رزمی قابل توجه است ، تاآنجاکه اکثر شعرا در این قالب ها ، به خصوص رباعی ، طبع آزمایی کرده اند. هر یک در جهت دستیابی به زبان و صبغهٔ خاصی تلاش کرده اند وبعضی ها چون : قیصر امین پور ، علیرضا قزوه ، حسن حسینی و میر هاشم میری... از توفیق نسبی هم بر خوردار شده اند:

باگام تو راه عشق آغاز شود با نام تو ای بهار جاری در جان یک نمونه از این نوع ، از قیصر امین پور ': در ذهن افق سایهٔ تاری پیداست ای خیل بیادگان ظفر نودیک است

شب با نفس سپیده دمساز شود یک باغ گل محمدی باز شودا

در جادهٔ شب طرح غباری پیداست کے دور ، سوار تکسواری پیداست

از جهت تأثیر پذیری شاعران از معارف و فرهنگ اسلام و نمونهٔ صبغه ها و جلوه های اسلامی و مذهبی در عناصر و واژگان شعری ، اقبال به این دریای ناپیداکران ، در حدی است که بایدگفت: یکی از بارورترین و غنی ترین خانواده ها از عناصر شعری در این زمینه ها تشکیل شده است . برای نمونه به ترکیبهای زیر بنگرید:

ردای امامت ، صحیفهٔ نور ، عطر تکبیر ، تفسیر آیه های جهاد، سجادهٔ گلبرگ معراج طور ، نسیم بال ملائک ، مشعل سبز ظهور ، گلدستهٔ مینا، کلیم نور ، مذهب عشق ، نماز باران ، همصدا با خلق اسماعیل ، بانگ الله اکبر ، شبستان

١ - منوچهر اكبري ، همان ، ص ٧ ( نمونهٔ شعر حسن حسيني ).

٢ - همان ، ص ٨.

حرا، شب قدر ، جام اكملت لكم ، صحراى خم ، ثار الله ، كتيبة كوفه ، خطبة خون، حيدر مآب ، در نصر من الله ، تكبير ناب ، شق القمر ، زبان ذوالفقار ، طشت يحيى ، نوح نسيم ، كوه كليم ، دست جبرئيل ، سورة سوك ، آية داغ و...

از دیگر ویژگیهای شعر انقلاب این است که این شعر به لحاظ سبکی هنوز شکل خاصی نگرفته است. با توجه به تقسیم بندی سبکهای ادبی ( خراسانی ، عراقی ، ترکستانی ، هندی ، یا اصفهانی ، وقوع ، بازگشت ادبی و معاصر) باید گفت : آمیزه ای است از سبکهای شعر در قرون گذشته ، زیرا به لحاظ وجود بعضى قصايد به سياق شعرى شاعراني چون: منوچهري،انوري ، ناصر خسرو، مسعود سعد سلمان و ... نوعی بازگشت به سبک خراسانی را تداعی می کند. مثل قصاید : ( مهرداد اوستا، امیری فیروز کوهی ، علی موسوی گرمارودی ، محمود شاهرخی ، مشفق کاشانی ، حمید سبزواری و...) بسیاری از همین قصاید به لحاظ محتوی به شعر دوران مشروطیت بر می گردد، زیرا مفاهیمی که شعرا در این قالب شعری ریخته اند در مواردی سیاسی ، اجتماعی است. اختلاف دیگر این قصاید با قصاید دوره های نخست ، نبود تشبیب و مقدمهٔ غزلواره ای است که در سبک خراسانی حتی الامکان (حتی در مثنوی) رعایت مى شد. شاعران انقلاب اسلامي همان تشبيب ها را از اصل قصيده و مثنوي جدا کرده اند و به صورت غزلی مستقل ارائه می کنند. در همین گرایش به سبک خراسانی ترکیبها تعابیر و کلماتی چون : هَل ، همی ، دُرج دل ، نرگس شهلا ، كمرسعى چو جوزا بستن ، مويه كردن، پويه كردن ، ژاژ خاييدن ، هرزه لاييدن ، سلیح ، سپر ، غلتبان ، یا کاربرد بعضی از صورتهای فعلی مثل : نژهانید ، برفراشتن و بپاید بکار برده اند که با زبان جاری و مستعمل امروز و ساحت زبان ادبی معاصر ناسازگارند و باید گفت بیشتر به زبان شعری ناصر خسرو نژدیکتر است تا عصر ما. بعضى از شاعران معاصر در اين گرايش به سبك خراساني راه افراط را پیموده اند و همین افراط در بازگشت موجب بیگانگی زبان شعر می شود. به این نمونه ها در سروده های د علی معلم » بنگرید ا:

ابر فروگستریده تا به مجره است /سنبله را بر حمل به ذوق چریده / ثور

۱ - تمامی تعابیر و شواهد شعری علی معلم از مجموعهٔ شعر « رجعت سرخ ستاره » استخراج شده است.

فلک را اسد به یوغ کشیده و کلمات و تعبیری چون : هلی ، غازه کردن ، شب داج بلدا ، شنگی ، یافه سرا ، و ... .

اگر از یکی دو شاعر (مثل ناصر خسرو و تا حدی عنصری) دیده بپوشانیم، بایدگفت میزان کاربرد تعابیر انتزاعی و غیر محسوس در دورهٔ سامانی و غزنوی که از فرعی های خراسانی اند نزدیک به صفر یا بسیار اندک است، در حالیکه در شاعران معاصر این ویژگی رعایت نمی شود، بلکه مثلاً در قلمرو شعر و سبک شعری «معلم» به عنوان یکی از خراسانی گرایانِ شاخص شعر انقلاب، ترکیبها و تعابیر تجریدی صرف و یکدست به چشم می خورد. به نمونه های زیر بنگرید:

کوه حادثه / شوریدن عذرا / قصرهای خیالی / قراولان مشفق / سنگلاخ تنهایی / عطش مزرعه / بال امید / رخت سعادت / روز حادثه / تاوان عشق / لهیب شهوت / تشنهٔ تیغ / شهوت خنجر / صبح وصال و... '

اگر چه در صدد نیستیم میزان واژگان و عناصر انتزاعی و شبکه و خانواده تعابیر تجریدی یا غیر تجریدی را در یک یک شعرا بیان و نمودار هر یک را از زوایای مختلف ترسیم نماییم، اما باید گفت این گرایش به ترکیبهای تجریدی که خود یکی از ملاک ها و معیارهای سبک شناسی شعرا می تواند باشد ، در شعرهای احمد عزیزی ، مثنوی سرای معاصر نه تنها از علی معلم بیشتر است بلکه برای عزیزی خود یک شاخصهٔ بارز شعری شده است. به نمونه های زیر نگر بد:

رنگهای شاد مرگ / مرگ های ارغوانی / مرگ های آسمانی / مرگ شیمی / عابران خواب / مرگ گو گردی / عطر فناری / سبز مردن / شیوهٔ نیلوفر / مرگ سبز / و بای گفتگو / دیوار شبنم / ادراک ناب / گیاه آرزو / اهل رویا / شب آیینه / امتحان صبر / درس جبرئیل / اهل نجات / ته چین عرفان / بوی دین / زارع فطرت / تاکزار باده / عطر بلبل / روحهای نرم / روحهای بی آلایش / تلاطم روح . / شلاق اوهام / شقایق مذهب / چشم ظلمت / رود عصم / باغ عفت / بهار شرم / تب طاعت / درد فنا / زارعان آیه / تاجران سایه / و...

۱ - نمونه ها از کتاب و رجع سرخ ستاره » استخراج شده اند.

در بعضی از اشعار انقلاب اسلامی به طور وضوح جلوه هایی از نازک خیالی و باریک اندیشی و خیالبندی های سبک هندی (اصفهانی) را می توان سراغ گرفت. به ابیات زیر به عنوان شاهد بنگرید:

شهنهٔ رنگ نهنس در مها شکست هم قناری هم قنفس در مها شکست \*\*\*

ما تب گل ما بهار حیرتیم ما در این گلشن شکار حیرتیم \*\*\*

عسطر بسیداری سحرها را گرفت پسیچک لبسخند درها را گرفت \*\*\*

کشتهٔ آیسینه در چسنگیم مسا تساقیسامت زخسمی رنگسیم مسا \*\*\*

چشم نازیبای ما بی غیرت است ورنه ایسن آیسینه باغ حیرت است ا یا در دو بیت منتخب از اشعار قادر طهماسبی (فرید) می خوانیم:

در دبستان فراموشی عشق دفتر یاد مرا نوشت بوشت \*\*\*

در این بهارگل افشان زطبع داغ پسرستم زمانه ای نگشاید زبان سبزگیاهی ۲

در هر صورت می توان به لحاظ سبکی و تنوع و گرایش های گوناگون شاعران، نموداری از سبک خراسانی ( دورهٔ اول سامانی ) تا دورهٔ بازگشت و حتی معاصر را برای ادبیات انقلاب اسلامی ترسیم کرده و برای هر سبکی نمونه یا رگه ای را در شاعر یا شعری جو یا شد.

4

۱ - شعرهای عزیزی از مجموعه شعرش به نام کفنهای مکاشفه استخراج شده اند.

۲ - اکبری ، همان، ص ۱۵ .

#### خونين شهر من

آه خونين ، شهر من ، اي شهر من شهر من ای باغ من بستان من ايك شد مر خانه ان بيت الحزين ایک یشت ز آتش دشمن شکست ایکے فریاد از نهادت سرکشید ایکے دست کے آمے از کے مین ز آتش خمياره های خصم دون زير آن رگبار آتشهای تفت ای دو صد نفرین بر این صدامیان ايسن شهقي مسردان پست ونسابكار دشمنان ملذهب و قسران و ديسن خـون مـردان خـدا را ريـختند ايسن عسدوى يست اهسريمن سسرشت ديد مسجد سنگر قرآن بود ديد نيور حيق ز مسجد ساطع است دامےن آتش ہے مسجدھا کشاند پنجه زد بر شرم گلگون شفق ساكنان خانه الله كشت آه خونين شهر من اي شهر من ز آتش صلامیان ددمنش خسانه و پسران ، کسودکت آواره شد ایسن ته کاران همه بد گوهرند ایسنچنین غانل ز روز رستخیز كار أنها جنگ با الله شد گرچه مردانت به دشمن تاختند در ره حــق جـملگی جـان بـاختند گــرچــه انــدر زيــر آن رگبــارها پایداریهای تو سردانه بسود

دشمنت کی می رهد از قهر من ای تــو مردستان و خونستان مـن خاک تو با خون مردان شد عجين شعله ها اندر گریانت نشست بر شیار شانه هایت خون دوید بسر تسو شسورید از پسسار و از پسمین گشت جاری بر تنت سیلاب خون بر تو و بر ما خدا داند چه رفت لعنت حق باد برايس جانيان ديسو خسو، حسيوان صفت ، انسانشكار حــق کش و بــی عـصمت و دوزخ گــزين آتش و خسون را بسه هسم آویسختند از حماقت زد بروی آب خشت جای مشتاقان با ایمان بود هـ كلامي از حق آيد قاطع است منبر و محواب را در خون نشاند ريخت بسر دامان مسجد خون حتى سوى آئين خدايى كرد يشت كمى عدويت وارهد از قمرمن و از مضار حمله ی ایس بد کشش هرتنی بر دامنت صد پاره شد اهسرمن سيرت يسزيدى جسوهرند باحسينيها شدند اندر ستيز سهم أنها قهر روح الله شد جان به گرداب بلا انداختند نام خود را جاوداني ساختند در دل امــواج آتشبــارها مرگ طفلان تر مظلومانه بسود

۱ - مثنوی «خونین شهر من » مفصل ترین و غنی ترین شعر توصیفی و غمگنامه یی است که تـوسط شاعرهٔ معاصر ، خانم سیمین دخت وحیدی سروده شده است. این شعر به مناسبت سالروز فتح خرمشهر، سوم خرداد ماه ، به یاد حماسه آفرینان خرمشهر ، پیشکش می شود «دانش »

شهر خالی را گشوده باب یافت خـود بيامد بردلت مأوا گرفت دست شیطان چیره بر اندام تست ناتوان گردد عدو با قهر من نشنوی گیر هی هی و هی های من مأمسن نسيرنگ نسامردان شسوى قامت دیسوارهای خسسته ات افتدش آوای بدکیشان به گوش من اگر جانه تو جانان منی طعمهٔ گرگان پوشالین شوی خسم دون در دامسنت جسان بسيرد مى سپارد راه با جوش و خروش رهـــروی در کــوچه هـای انتظـار ره نماید پیش پای کاروان ظــالمان را شـعله بــر پــيكر زنــد گــل بــجوشد از فــراز بـامها كسور سازد چشم جساران دهسر كنده از جا كاغ استمكر شود بسر زنسد جسلاد را خسنجر بسه فسرق يسرده افتد رازها انشا شود دشمنت رسوا شود با قهر من غافل از حال من و احوال تست مى بسرد الماس اشكم شيشه اش چسند روزی بسر دلت مأوا گسرفت یا که از این خاک روزی خورده است مسانده از پا راه را گسم کسرده است مى دود بسر جسم شب بسر جان روز همچنان خورشید و مه تابنده اند ديسو خسونخوار ستم آزاد نسيست هر زمان برنده تر شمشير ماست مـــيرد آن بيگـــانه ميمـــانيم مــــا خسوار مساند خار تا داراليقين تا ابعد بسر كام ما گردون شود

لیک دشمن فرصتی نایاب یافت با خیالی خوش تو را از ما گرفت گام دشمنها كنون بر بام تست آه خونين شهر من اي شهر من وای مسن دای وای مسن ، صد وای من وای اگسر از مسن تسو روگسردان شسوی وای اگر آن گنبد و گلدسته ات ماند از تکبیرهای من خموش نے نے تر شہر منی جان منی كسى تو بهر دشمنان بالين شوى نسیک مسی دانم که دیسری نگذرد مسرد تسو هسرگز نسمی گسردد خسموش آرى اكسنون ايسن مسنم امسيدوار تسا بسر أيد صبح صادق ز آسمان بانگ الا هـو زلبها سرزند نسور حسق جساری شسود بسر جسامها شعله ی تکبیر سر کوبد به شهر ناله ی منظلوم گویسا تسر شسود تسدرت حسق بشكفد در دست خساق لطف حق بسر چشم جان پیدا شود آه خونین شهر من ای شهر من خصم اگر اندیشه اش اشغال تست نسعره ی مسن بشکسند انسدیشه اش گسر عسدو آمد تسو را از مسا گسرفت خود چو پندارد که سودی برده است فكر خامي بسر سسرش پسرورده است غسم مسخور خون جوانانت هنوز تسا ابوذرها در ایسوان زنده اند خانه ی فارتگران آباد نسیست تا به گوش لحظه ما فریاد ماست بازت از بیگانه بستانیم ما بسر حسضيض افستد فسرو خسصم لعسين دشمن اندر كام تو مدفون شود

باز مم گلهای تسورعنا شوند باز می پیچد صدای خسته ای مے کے تد تک بیر ما هر دل قبول كافران را كركه با آب دهان رود کارون گوکه بسر دارد خسروش من كلاف شب ز هم خواهم كسست پیش چشم تنگ این شب باوران بانگ برزن فاتح فردا منم آه خونين شهر من اي شهر من سایه سار نخل تو سرپوش ماست نام تو با خون ما رنگین شده زیستن در دامنت ما را سراست ای خیدا یای مرا تیدرت بیده ياد را فرمان بده توفان شود شعر يسيروزي مرا بر لب نشان مــهر خــود را بــر دلم تــابنده كــن چشمه ی جوشنده می خواند سرود هـــر دلی آســود بـــر زنگـــار دود

زيب دوش و دامسن فسردا شسوند بر تن و اندام مر گلدسته ای مكتب ما مى شود عالم شمول آفتاب بخت ما با مر شود نور حق خاموش كردن كى توان پرچمی گیرد ز پیروزی بدوش آخرین دیسوار را خواهم شکست مسى زنسم رنگ سسحر بسر آسمسان صبح رخشان شب يسلدا مسنم خصم خاكستر شود با قهر من آنتاب گرم تو تنپوش ماست سنگرت با خون ما آذین شده خاک زرخیز توما را آشناست رزم ما را بیش از ایس سرعت بده بهر دشمن آتشي سوزان شود بسر سسرم بساران رحمت برفشان چشمه ی عشق مرا زایسنده کسن مى زنىد بسر سىنگ خارا سىينه رود بــر ســرش آوار شب آيــد فــرود

یا رب این فریادها توفنده باد چشمه های زندگی جوشنده بادا

مهدی خطیب

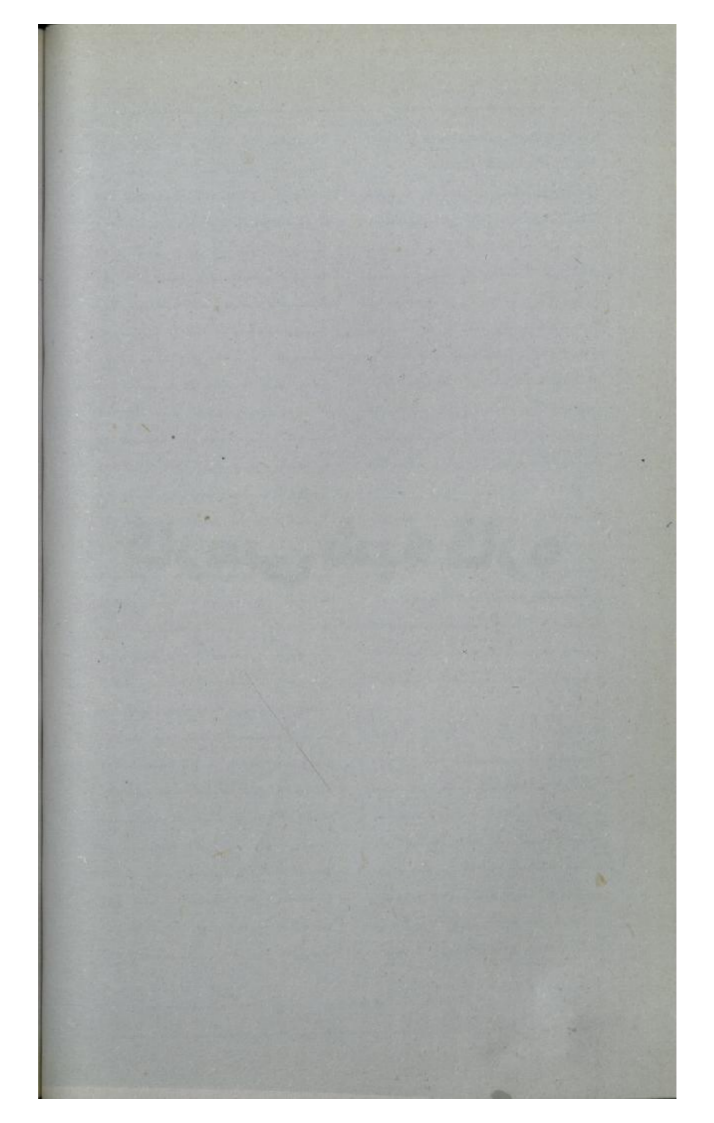
#### شهيدان جمله ياران حسينند

شهیدان مهرورزان حسینند شهیدان آبروی دیسن و دنیا شهیدان ضامن عرز و حیایند شهیدان بندگان صالح حیق شهیدان جامیان مرز قسرآن شهیدان افسران حضرت حیق

شهیدان ساربانان حسینند «ع» شهیدان یک تازان حسینند دع» شهیدان پیشتازان حسینند «ع» شهيدان جان فدايان حسينند «ع» شهدان سربداران حسينند «ع» شهيدان افتخاران حسينند دعه شهدان سربلندان حسينند «ع» شهيدان دلت وايان حسينند اعه شهدان شعله داران حسينند دعه شهیدان از خراسان حسینند «ع» شهدان مرزبانان حسينند اع» شهدان نور چشمان حسینند (ع) شهدان ريسزه خواران حسينند اعه شهیدان شمع جانان حسینند «ع» شهيدان جان جانان حسينند وعه شهيدان سرفرازان حسينند «ع» شهدان سربلندان حسينند اع» شهدان همجواران حسينند اع شهدان همزبانان حسينند دعه شهدان میهمانان حسینند «ع» شهدان جلوه داران حسينند دعه شهيدان جيره خواران حسينند دعه شهدان جمله مستان حسينند «ع» شهیدان جسمله یساران حسینند دع، شهیدان ره سیاران حسینند «ع» شهدان عهد بندان حسينند «ع» نما ياري كے ياران حسينند "ع" هــمه نـالان و گريان حسينند اع در دیسوار خروشان حسینند «ع» هــمه گویـای قـرآن حــينند «ع» شهیدان جهله یاران حسینند «ع»

شهیدان دست به دست حضرت حق شهيدان قبلة أمال باشند شهيدان الگوي مردان حقند شهدان مسعل راه نجاتند شهدان راه حق روشن نمودند شهيدان حجت حقند براما شهیدان زندگان دوجهانند شهيدان ماية فخر دو عالم شهيدان روزن نسورند بسه عسالم شهيدان لاله هاى اين جهانند شهيدان ماه نسور افشان عالم شهیدان را مقامی بس عظیم است شهیدان رمز و راه زندگسانند شهیدان غیرت و دیسن را سیتودند شهيدان مرورد لطف الهند شهيدان مسورد عسز مسلايك شهدان را مقام شفعه دارند شهيدان زنده اند الله اكبر شهيدان مرورد مدح رسولند شهیدان نیزد زهرای بستولند شهيدان با تمام اوليايند شهدان مشعل راه نسبیند شهدان در ره آزادی ما شهیدان نور چشمان خمینی (۱۹۶ شهيدان افتخار ملت ما شهيدان افتخار هر مسلمان خسداوندا بسه حق أن شهيدان همه چشمان به سوی کربلایند سرا و کوچه و تکیه ، حسینی منم پروستهٔ روح حسینی شده «مهدی ا سخنگوی شهیدان

# فارسی شبه قاره



## خوشحال خان مرد سلحشور وشاعر شيوابيان

#### چکیده:

خوشحال خان ختک یکی از برجسته ترین سخنسرایان زبان پشتو به فارسی سرایی نیز علاقهٔ فراوانی داشت. همچنان که در شعر پشتوی وی نفوذ افکار سعدی و حافظ و سایر استادان سخن مترشح است، در شعر فارسی او نیز به تتبع آنان می پردازد. ببرکت آثار خوشحال خان، زبان پشتو از هر حیث تحت تأثیر زبان فارسی قرار گرفته است. در نتیجه، اصناف غزل و مثنوی و قصیده و رباعی در پیروی از شعر فارسی بوجود آمد و همان اصطلاحات و ترکیبات و استعارات فارسی در شعر پشتو هم به کار می رفت. خوشحال خان ختک شخصیت چند بُعدی دورهٔ تیموریان شبه قاره بوده است که خوشحال خان ختک شخصیت چند بُعدی دورهٔ تیموریان شبه قاره بوده است که وی را « صاحب السیف و القلم » میگفته اند.

نگاه عشق دل زنده کی تالش مین هی

شكار مسرده سسزاوار شاهباز نهين علامه اقبال

لکه باز په لوی لوی بنکار زما نظر دی نه چی کرخی کونکت نیسی باد خورک یم خوشحال بابا

خوشحال خان ختک در دورهٔ سلطنت پادشاه بابری نور الدین جهانگیر در هند، در ماه ربیع الثانی ۱۰۲۲ هـ در روستایی به نام سرای اکوره در فاصله ۶۰ کیلومتری به طرف شرق پیشاور (مرکز ایالت سرحد) متولد گردید۱

پدر وی شهباز خان سردار قبیلهٔ ختک بود و این سرداری از طرف پادشاه بابری هند (شاه جهان) به وی تفویض گردیده بود۲. خوشحال خان ختک از سیزده سالگی با پدر خود در جنگهای محلی شرکت می ورزید و به او کمک میکرد. ولی در آخر رمضان ۱۰۵۰ ه پدر وی شهباز خان ، در سن پنجاه سالگی در جنگی با یکی از قبایل حریف خود به نام یوسف زئی مجروح گردید، که در

الله - گروه آموزشی فارسی دانشگاه پیشاور - پیشاور.

نتيجهٔ آن در اول شوال ١٠٥٠ ه فوت شد٣

بعد از مرگ پدر قیادت و ریاست قبیله بعهدهٔ خوشحال خان واگذار گردید و شاه جهان پادشاه مغول نبز طی فرمانی که ازمرکز دهلی صادرنمود، خوشحال خان را برسمیت شناخته و حرمت و عزت زیادی برایش قایل گردید، و در دربار مغول نفوذ و اقتدار زیادی حاصل کرد. می گویند که در جنگ اجمیر هیچکس موفق به فتح قلعه (تاراگر) نشد، خوشحال خان ختک در سال هیجدهم از طرف شاه جهان مامور به دست گرفتن قلعه گردید. شاعر شجیع ونبردپیشه با تمام رشادت و دلاوری به فتح قلعه مفتخر گردیده از حضور شاه جهان چهار صد هزار روپیه صله گرفت. همچنین در دیوان و اشعارش، از خدمانی که برای شاه جهان نموده متذکر شده است. می گویند منصبداری هزار نفر پیاده و پنجصد سوار را به عهده داشته،از شاه جهان تعریف و تمجید نموده از اختیارات خود چنین حکایت می کند.

دهسغه دور بسادشاه و دپلار خای یمی ساله راکر که د تسوری که دور کرو

قسدر دانسه شساه جهان په اولس شسوم حکمران هسیخ می پسری نبنوارمان

ترجمه و مفهوم :در زمان شاه قدردان شاه جهان که مقام پدر و حکمرانی قوم به من تفویض کرد. هیچ آرزوی از نظر کار های شمشیر یا سخاوت به دلم باقی نماند.

بعد از آنکه اورنگ زیب پسر شاه جهان بنابر حس جاه طلبی و حصول تخت سلطنت، شاه جهان را به محبس انداخت، درباریان و ندیمان پدر را نیز از بین برده و خوشحال خان را که قیادت قوم ختک را به عهده داشت و از جمله مقربین و مصاحبان شاه جهان محسوب می گردید، طبعاً خوب نمی دید، چون اورنگزیب از قدرت و نفوذ فوق العاده (خان) مخوف بوده تا مبادا دربارهٔ استخلاص پدرش اقدامی کرده او را به قتل برساند. لذاآزادی و حریت داخلی افغانها را بنظر خوب ندیده ، مداخلت های بی جا را بناکرده و این مداخلتها بر روح سلحشور خوشحال و هموطنانش تأثیر سوئی کرده ، خان را واداشت ، تا شعله ای که از مدت مدیدی در قلبش خموشانه می سوخت، ظاهر ساخت و بهر قیمتی که شد ، فیصلهٔ قطعی خود را اعلام کرده گفت :

بله هیج لیدلی نه شی په دا مینح کبنی یامغل له مینخه ورک، یا پینتون خوار ترجمه : در این میان دو راه و جود دارد. با مغول (بابریان) از بین بروند و یا افغانها تا ابد محکوم شوند.

در این میان سید امیر خان خوافی (والی کابل) که با خوشحال خان حسد می ورزید، با بدگوئی ها اورنگ زیب عالمگیر را وادار ساخت، تا خوشحال خان را از مقام سرداری برکنار و اسیر نماید. چنانچه در سال ۱۰۷۴ هسید امیر خان خوافی خوشحال خان را دستگیر و حبس کرد و بعد از دو ماه که خوشحال خان از پرداخت پنجاه هزار روپیه به سید امیر خان خوافی سرباز زد، به هند تبعید گردید و در آنجا در دهلی و رنتمبور بطور زندانی نگاه داشته شد. بعد از گذرانیدن در حدود دو سال و نیم رها گردید. ناگفته نماند که در مدت حبس خود، خوشحال خان بهترین اشعارخود را سرائیده که در حماسه سرایی زبان پشتو نظیری ندارد. و در نتیجه آن وی به لقب «صاحب سیف و قلم » ملقب گردید.

بعد از رهائی از زندان و مراجعت خوشحال خان بوطن خویش ، وی همواره مردم را دور خود جمع می کرد. و آنها را علیه مغولها برای قیام تشویق می کرد ۴.

در همین برههٔ زمان بود، که خوشحال خان سعی کرد، به افغانها بفهماند، که راهی نیست جز اینکه « یا دشمن افغانیت را محو، یا خود شما محو می شوید» چنانکه می گوید:

پبتانه چی نور خه فکر کا ناپوه دی بی له توری خلاصی نشته په بل کار جز اینکه افغانها به زور شمشیرخود را از شر دشمن برهانند، تدابیر دیگر شان ابلهی است، چون افغانها به حرفهای خوشحال خان گوش فراندادند، لذا او افغانها را به باد انتقاد می گیرد و می گوید:

په دا هسی و خت چی وقت د نام و ننک دی دا بسی نستکه پبنتانه کا، خه رفتار مرگ زما په پوهه بنه تر دا ژوندون دی د عزت سره چی نه وی زیست روزگار اپریدی ، مومند، شینواری کوره خه کا د مغلو لبسنکر پروت پر ننگرهار ترجمه : حالاکه وقت نام و ننگ است، این افغانهای بی ننگ چه رفتار دارند، به عقیدهٔ من از زندگی ایکه آمیخته به عزت نباشد، مرگ بهتر است. آفریدی،

مومند و شینوار را ببین ، در این اثنائیکه لشکر مغل در ننگرهار سنگر گرفته ، هنوز هم در غفلت بسر برده و بیهوده کاری می کنند، ۵ باز می گوید:

پنتانه په عقل، پوهه خه ناکس دی کوته سپی د قصا بانو په جوس دی بادشاهی یسی د مغل په زرو بایله د منصبونو په هوس دی ترجمه: افغانها مردم خیلی بی عقل هستند، مثل سگ ها دورو ورگوشت فروشان می گردند.

سلطنت شان را عوض سیم و زر مغلها باخته و هوس به دست آوردن مراتب و مناصب مغلها را دارند ۶

خوشحال خان باکمک دوستان مبارز بنام های ایمل خان مومند و دریا خان آفریدی نهضت خود را ادامه داد، که سرانجام اورنگزیب عالمگیر ناچار شد، تا برای سرکوبی این شورشها در ۱۱ محرم الحرام ۱۰۸۵ ه بالشکر خود ازدهلی حرکت کند. وقتی به حسن ابدال رسیده، با بزرگان مناطق مختلف وارد گفتگو شد و پول و زر و جواهر در بین آنها توزیع کرد، که در نتیجهٔ آن حتی یکی از پسران خوشحال خان بنام بهرام خان وبعضی از افراد دبگر قبیله وی و همچنین چند قبیلهٔ دیگر برای مخالفت با وی پرداختند و به پادشاه عالمگیر پیوستند ۷

دا هـم خای د تـعجب دی چیلبنکریپهخوشحال کابهرام خان ترجمه: یعنی چه جای تعجب است که بهرام بر خوشحال خان لشکرکشی کند. نور دی نوم زما د زوی په شمار مه شه د خوشحال ختک وینا په دا تمام ترجمه: از این به بعد دیگر پسر من نبستی ، خوشحال ختک حرف شان را همین جا به اتمام رسانده.

همچنین بعد از جنگهای پیاپی این شاعر شهیر وطن دوست در منطقه عشایر آزاد، که در آن زمان نیز تحت نفوذ بابری ها نبود، به «تیراه» مهاجرت کرد و در تاریخ ۲۸ ربیع الثانی ۱۱۰۰ هدر سن هفتاد و هشت سالگی بصد یأس و حسرت روحش به سرای جاودانی پرواز کرد ۸

خوشحال خان ختک قبل از وفات خود وصیت کرده بود:

«قبرم را در جایی بسازید که بر آن سایه مغولها نیفتد و همچنین گرد سمند

شهسواران مغول نيز بآنجا نرسد»

و همین وصیت غیر فانی است، که دکتر اقبال لاهوری آن را بازگو کنندهٔ عزت و غیرت و عظمت نفس دانسته ، تحت عنوان «وصیت خوشحال خان» در قالب شعر اردوی خود در آورده است:

> قبائل هون ملت كى وحدت مين گم محبت محبه ان جوانون سه مغل سكسى طرح كمتر نهين كهون تجهساى همنشين دل كى بات اراكر نه لائه جهان باد كوه

کے میو نام افغانیون کیا بلند ستارون پے جیو دالت مین کیمند کھستان کیا ہے بیچۂ ارجیمند وہ مدفن می خوشحال خان کو پسند میغل شیمسوارون کی گرد سیمند

ترجمه : قبایل افغان باید در وحدت بسر برند، تا نام ملت افغان بلند شود. من جوانانی را دوست دارم که بر ستارگان کمند افگنند.

این بچه کهستان (افغان) به هیچ وجه از مغول (بابریان) کمتر نیست.

ای همنشین! به تو حرف دل می گویم و آن این است که خوشحال خان جایی را برای مدفن خود می پسندد که:

باد کوه گردی را بآنجا نیاورد، که از سم سمند شاهسوران مغول (بابریان) برخاسته باشده

چنانچه بعد از وفات خوشحال خان، جسدوی رااز «تیراه» به منطقه قبیله ختک آورده ، در روستایی بنام برایسوری (ایسوری بالا) که در کوهها و دور از جاده می باشد، بخاک سپردند و تا مدتی قبرش پوشیده نگاه داشته شده بود ۱۰

ناگفته نماند، دکتر اقبال لاهوری هنگام اقامت خود در اروپا به ترجمه و آثار برگزیده خوشحال ختک بزبانهای آلمانی و انگلیسی برخورده و از آن استفاده کرده بود و این آثار ، تأثیر عمبق و فراوان در افکار نیرومند و توانای او بجای گذاشته بود. بیشترین نقادان شعر اردو باین عقیده اند، که تلمیح عقاب و شاهین که اقبال بعنوان علامت نیرومندی و توانایی و گاهی بمعنی کناره گیری از دنیا، در شعرهای خود ذکر کرده است، نتیجهٔ همان تأثیری است، که این شاعر توانا در زمان تحصیلات خویش از افکار و آثار خوشحال خان کسب کرده بود ۱۱ توانا در زمان تحصیلات خویش از افکار و آثار خوشحال خان کسب کرده بود ۱۱

لازم بتذكر است كه حدوداً ۱۰۰ نظم خوشحال در سال ۱۸۶۲ میلادی بزبان انگلیسی ترجمه و در لندن چاپ گردیده است ۱۲

مسلم است كه آثار خوشحال خان و علامه اقبال داراي جنبه ها و ابعاد گوناگون مشترک علمی، اجتماعی، سیاسی و ادبی می باشند. خوشحال خان نیز مانند اقبال از شخصیتهای برجستهٔ تاریخ اسلام می باشد.

اقبال دربارهٔ آزادیخواهی و وطن دوستی خوشحال خان و فلسفهٔ او به کثرت در اشعار فارسی و اردوی خود اشاره کرده است، او دربارهٔ انتقادهایی که خوشحال خان نسبت به ملت افغان در اشعار خود کرده است چنین می گوید:

خوش سرود آن شاعر افغان شناس هرچه سيند ساز گويد سي هراس آن حكيم ملت انغانيان راز قسومی دیسد و بیبساکسانه گفت اشتری بابد اگر انغان حر هـــمت دونش از آن انبـــار در علامه عقیده داشت که کشور افغانستان در قارهٔ آسیا نقش مهمی را

> داراست ۱۳ طوریکه می گوید ۱۴ آسیا یک پیکر آب وگل است از فساد او فساد آسيا

أن طبيب علت انغانيان حرف حق با شوخي رندانه گفت بايراق و ساز و با انسار در مسى شود خوشنود بازنگ اشتر

> ملت افغان در آن پیکر دل است از گشاد او گشاد آسیا

علامه اقبال ملت افغان را مورد توجه دقيق وعميق قرار داده مي كوشيد که آنرا با صفات خود آگاهی وجهت گیری و راه یابی مجهز کند و روح افراد آن ملت را با آرزوها و هدفهای تازه و ذوق و شوق آشناکند. چنانکه می گوید:

از مقام ذوق و شوق آگاه شو ذره ای صیاد مهر و ماه شو اقبال آرزومند است كه ملت افغان علاوه به تحصيل علوم وفنون، بـ ر كسب حكمت قرآني مبادرت نمايد، تا از فضايل روحي ، فكرى و مادي برخوردار باشد ١٥

طوریکه قبلاً نیز ذکر کردیم که از نظر زمان بین اقبال و خوشحال تقریباً بيش از دويست سال وقفه وجود دارد، گرچه حلقهٔ فكر و نظر اقبال لازماً از خوشحال وسیع تر است، چون واقفیت کامل اقبال از علوم جدید و از ماحول پیچیدهٔ عصر حاضر نظم و نثر او را عمیقتر کرده ، که هیچ کسی دیگر آن را ندارد، ولی بطور اساسی افکار هر دوی شان یکیست.

در کلام اقبال و خوشحال عنصری مشترک وجود دارد که ازش فقر، خودی، حریت پسندی، بلند همتی و سخت کوشی عیان است ۱۶

خوشحال خان ختک قبل از وفات طوری اظهار داشته که بعد از ایشان مرد دانا و بینا شبیه شان شاید به دنیا بیاید:

نه به زما غوندی بل جنکیالی راشی نه په زما غوندی بل ننکیالی راشی ختک لا پر برده په درست افغان کبنی عبب که هسی فرهنکیالی راشی ترجمه: نه مثل من صاحب رزم و جهاد و نه صاحب عزت پیدا می شود، چه! نه تنها در قبیلهٔ ختک، بلکه در سایر افغانها هم (مثل من) صاحب قلم هم پیدا نخواهد شد.

البته ملت اسلامیه بعد از دویست و پنجاه سال شخصی در شکل اقبال پیداکرد.

علامه اقبال هم مثل خوشبحال قبل از وفات فرموده:

سرود رفته باز آید که ناید نسیمی از حجاز آید که ناید سر آمد روزگار ایس فقیری دگر دانای راز آید که ناید ۱۷ همچنین جای دیگر می گوید:

پس از من شعر من خوانند و دریابند و می گویند

جهانی را دگرگون کرد یک مرد خود آگاهی

لازم به باد آوری است که از نظر زمانی بین این دو شخصیت بزرگ یک دورهٔ طولانی وجود دارد، ولی از مطالعه بر می آید که هر دو در یک عضر زندگی می کر دند.

#### از حیث شاعر:

اشعارش علاوه بر تقلید طبیعت و صنایع شعری ، عواطف بشری را با حقایق کائنات روبرو نموده و در همه جا اشعارش از فلسفه و علم پشتیبانی می کند، همچنانکه غربیها می گویند: در شعر گویته علاوه برعواطف ، حقایق نیز

نهفته است. در شعر خوشحال خان ختک حقایقی موجود است، که در شعر پشتو ازجملهٔ ابتکارات بشمار می رود، چنانکه می گوید:

د بوستان و نس مسی واره پیوندی دی حقیقت مسیله مجاز سره پیوند کر ترجمه: نهالهای بوستانم همه پیوندی است، زیرا من حقیقت را با مجاز پیوند کرده ام. ۱۸

گرچه قبل از خوشحال خان شعرای بزرگ وجود داشته ونام و شهرتی از خود بیادگارگذاشته اند، مگر خوشحال خان در فن، شعر و ادب نسبت به همه سر آمد بوده، زیرا تمام فنون ادبیه از قبیل بدیع، بیان، معانی، عروض، قافیه و همه صنایع شعری را دوست داشته و ادبیات کلاسیک پشتو را نهضتی داده است، طوریکه می گوید:

ما خوشحال چی په پبنتو شعر بیان کر دپنتو ژبه به اوس په آب و تاب شی (مطلب) :من ، خوشحال که بزبان پشتو شعر بیان کرده، حالا زبان پشتو صاحب آب و تاب خواهد شد. ۱۹

میدان اصلی شعر خوشحال خان ختک زبان پشتو است و وی بعنوان شاعر پشتو شهرت دارد، ولی می بینیم سرچشمهٔ بینش و دید و فکر خوشحال خان، زبان و ادبیات فارسی است. بدین جهت وقتی دقیقاً به شعر پشتو و فارسی اش می نگریم بر اثرات عمیق شعر فارسی بر شعر آن شاعر شهیر پشتو و فارسی پی می بریم.

بطور مثال شيخ اجل سعدي عليه الرحمه مي گويد:

گر نبیند به روز شبیره چشم چشمهٔ آفتاب را چه گناه؟ خوشحال می گوید:

بناپبرك ك حنى تبنتى دلمركوم خلل خطر دى ترجمه: اگر خفا شى از او فرار كند آفتاب چه گناهى دارد

شيخ سعدى:

دیوانه باش تا غم تو دیگران خورند کآنراکه عقل بیش، غم روزگار بیش خوشحال خان:

راشه ليوني شه چي دي نور خلك غم خورشي

خو چی هو بنیاری کری، غم به لادرباندی زور شسی

ترجمه: دیوانه شو تا دیگران غم ترا بخورند و اگر بخواهید از عقل بیشتر استفاده بگیرید، غمت نیز بیشتر خواهد شد.

حافظ شيراز:

ما در پیاله عکس رخ یار دیده ایم ای بی خبر ز لذت شرب مدام ما

#### خوشحال:

تل دیار د صورت نقش پکبنی کوره که دی نسته آشینه د زرهٔ زنک نه ده ترجمه : اگر آئینه تو زنگ نخورده، می توانی همواره در آن عکس یار را ببینی . عرفی شیرازی :

عرفی اگر به گریه میسر شدی وصال صد سال می توان به تمنا گریستن خوشحال:

زه خوشحال که خپل مئین په ژرا مومم له ژرا به پسی نه کرم سترکی وچی ترجمه: اگر خوشحال بتواند معشوق خود را باگریه کردن بدست بیآورد، چشمان خود را هیچگاه پاک نخواهد کرد.

سعدی شیرازی:

ب نادان آنچنان روزی رساند که دانا اندر آن حیران بماند خوشحال:

نادانان د ملك خبنتن كه، دانا هسى ورت كورى

دغه پوهه د چانه ده، پسری سبحان پوهبری بس دغه پوهه د چانه ده، پسری سبحان پوهبری بس ترجمه : خدا نادانان را صاحب ملک و مال می کند و دانا با حسرت نگاه می کند و این فقط خداست که می تواند به این واقعیت هایی ببرد.

خسوو:

در محبت چون زن هندو کسی مردانه نیست سوختن بر شمع مرده ، کار هر پروانه نیست خوشعال :

چی په یار پسی روغ خان سیزی په اور کبنی زه په دار سم مین یم د هندو انو ترجمه: این که جان خود را زنده با یار خود در آتش می اندازد و در نتیجه می سوزد، من عاشق این رسم هندوان هستم.

با مطالعهٔ شعر فارسى خوشحال خان ختك باين نتيجه مي رسيم ،كه قبل

از این نیز شعرای دیگر زبان فارسی در ایالت سرحد وجود داشتند و در زمان خوشحال خان شعر فارسی بعد از طی مراحل مختلف به وی رسید، ولی در حال حاضر چون به شعر فارسی شعرای قبل از آن زمان دسترس نداریم، لذا خوشحال خان ختک را بعنوان اولین شاعر فارسی گوی ایالت سرحد تلقی میکنیم.

آقای دکتر اختر جعفری در مقالهٔ خود راجع به شعر فارسی خوشحال خان چنین اظهار نظر می کند:

«از مطالعهٔ اشعار فارسی خوشحال خان ختک بنظر می رسد ، که در آن فرهنگ و هنر همه جانبهٔ ایران و همچنین فلسفهٔ اخلاق و تصوف و ادب و فنون آن دیار با آب و تاب بی پایان خود جلوه گر است ».

خوشحال خان در شعر فارسی خود از سبک شیرین و مترنم سعدی و حافظ خیلی متأثر شده است و در این ابیات لذت و شیرینی شیراز حس می شود:

از او دل بسر گرفتن کار من نیست چسمن را گرچه گلهایی شگرفست

که از جان سیر گشتن کار تن نیست مگر همچون رُخت گل در چمن نیست

در تاریخ سیاسی افغانها و همچنین در تاریخ زبان و ادبیات پشتو ، خوشحال خان ختک در صف اول قرار میگیرد، بلکه در زبان و ادبیات پشتو پدر آن زبان یاد می شود و می بینیم که بقول استاد «برلاس» قدرت کلام و هیجانی که در شعرهای افغانی وی حس می شود، در شعر فارسی او نیست، بر عکس در شعر فارسی اش یک نوع روانی ، شیرینی و جذبه وجود دارد، که توجه خواننده را جلب می کند.

در شعر فارسی هم، خوشحال خان سبک سعدی و حافظ را تقلید میکند و اگر بیشتر توجه به شعر فارسی می داشت، یکی از شعرای مشهور فارسی زبان شبه قارهٔ هند و پاکستان مانند مسعود سعد سلمان که اتفاقاً سرگذشت زندگی او نیز به شاعر نامبرده بسیار شباهت دارد، به شمار می رفت.

خوشحال خان ختک در شعر فارسی خود ابتکاری بوجود آورده است،

که در نتیجهٔ آن در دامن شعر فارسی وسعتی بوجود آمده است و آن ابتکار این است که ایشان قافیه ها و ردیف های پشتو را با مهارت کامل در شعر فارسی خود در آورده است:

بگرد کوی توگشتن مراد زما دی (مال من است)
بود که روی تو بینم که کعبه مادی (من است)
من این جمال تراکی مثال دریابم
که خود خیال تو از مهر و ماه پیدا دی (بوجود آمده است)
منم که غیر تو را در جهان می بینم
خلاف نیست خبردار حق تعالی دی (است)
نمی شوم متحمل بروز وعدهٔ وصل

بها بیاکه دلم خوارو زار بی تا دی (بدون تو است)

گمان مبر که بگردد زعشق تو خوشحال

چراکه بر رخ خوب تو دیر شیدادی (از دل و جان عاشق است)

زبان فارسی در سرتاسر شبه قاره تا قرنها منبع و سرچشمهٔ علوم متداول بود و همچنین در فرهنگ آن دیار برای خود مقام شامخی بدست آورده و پیروی از شعر فارسی در ادبیات ، باب روز شده بود.

زبان پشتو که از هر نظر تحت تأثیر زبان فارسی در آمده ، در فن شعر این تأثیر به درجه اعلی می رسد. غزل و رباعی و مثنوی و قصیده وغیره آن در پیروی از شعر فارسی بوجود آمد و شعراء همان اصطلاحات و تشبیهات و استعاراتی را در شعر بکار می برند ، که خاصهٔ زبان فارسی می باشد. شاعر شهیر زبان پشتو خوشحال ختک که در زبان فارسی نیز شعر سروده است، در شعر پشتوی خود ابتکار تازه ای را بوجود آورده است و آن این است ، که شعر پشتوی خود را باکلمات فارسی مزین ساخته است ۲۱ طوریکه می گوید:

افغان بچه شوخی هرگز په عاشق باندي

لطفی نه کنی رحمی دا هم کله خوك كاندی (این هم کسی می كند) یک لحظه بیا بنشین ماخوبن په بنه خنداكره (باخندهٔ خوب خود مرا خوشحال كن). قربان سرت گردم ، چی نورو ته و خاندی (که بر دیگران می خندی)
گل لاف لطافت زد چی ته پر چمن راغلی (هنگامیکه تو وارد چمن شدی)
از غایت خجلت شد سرگشته ستاد و راندی (جلوی تو سرگشته گردید)
دکان شکر بعنی ستا بنه خوره خولکی (دهن شیرین و قشنگ تو)
افشان شکر یعنی گاهی چی ته و خاندی (هنگامیکه تو بخندی
کبک دری و عنبر دا دواره حبطه شی (هر دو حبطه می شوند)
گاهی که تو بخرامی دوه زلفی اویزانی (دو زلف آویزان تو)
خوشحال دلش شیری ستا سترکی لکه هوسی (چشم تو آهو است)
ای وای که شد شیری تر لکه سوی لائدی (تحت تاثیر آهو)
لازم به یاد آوری است که خوشحال خان ختک در شعر فارسی روهی، کوهی و خوشحال هر سه تخلص را به کار برده است.

اينجا ابياتي چند از كلام فارسى خوشحال را بعنوان نمونه عرضه مي كنيم:

پیر ما از می پرستی توبه فرماید مرا شوق زلف بار دارم بر جنون خویشتن

الله الله وقت گل این توبه می شاید مرا خود گواهی می دهم زنجیر می باید مرا

\*\*\*

خوشوقت آنکه بوسد پیوسته آن لبان را نامردم ار نسبندم زان گفتگو زبان را نسام لبت گرفتن، شسیرین کند دهان را هر گفتگو که باشد جز ذکر روی آن بت

زهد و پرهیز و ورع را چه مقام است اینجا غیر می هر چه بود، جمله حرام است اینجا نوبهار و می و معشوق و جام است اینجا قصه کوتاه که در مذهب ما ای صونی

که از جان سیر گشتن کارتن نیست ۲۳ چه گویم چون درو جای سخن نیست ۲۳

از او دل بسوگسونتن کسار مسن نسیست مسسرا گسویی بگسو وصسف دهسانم

تأليفات خوشحال خان: الف: آثار منظوم: ۱ - کلیات خوشحال خان ختک ، مشتمل بر اشعار پشتو و فارسی و غزلهای ذواللسانین (پشتو و فارسی و یا هندی) می باشد. ۲ - فراقنامه یا حبس نامه (حبسیات) ایام زندانی شدن در دهلی و رنتنبور. ۳ - باز نامه منظوم پشتو که از شکار، خصائص و بیماری ها و معالجه باز در آن بحث می کند. ۴ - باز نامه منظوم فارسی، ۵ - سواتنامه: سفرنامهٔ سوات، ۶ - فضلنامه: اثر فقهی ۷ - فالنامه: ۸ - طبنامه (صحت البدن - حفظ الصحه)

ب: تراجم منظوم: ١ - نام حق ٢ - اخلاقنامه

ج: آثار منثور

۱ - بیاض، ۲ - دستار نامه، ۳ - ساعتنامه، ۴ - وصیتنامه، ۵ - هندکو نامه

د - آثاری که فقط با نامهایش آشنایی داریم:

۱ - هدایه، ۲ - ریاض الحقیقت، ۳ - فرخنامه، ۴ - عنایه، ۵ - آئینه، ۶ - رسالهٔ مناظره، ۷ - کفایه، ۸ - تفسیر سورهٔ یوسف، ۹ - زنخیری، (خط شناسی) ۲۴.

#### منابع و مراجع:

۱ - الف خوشحال ختک کیست؟ مولفه پیغله (دوشیزه) معصومه عصمتی به زبان فارسی چاپ افغانستان (۱۳۳۴ ه ش) ، ص ۶.

ب: گام پر گام له خوشحال سره بزبان پشتو ۱۳۷۸ ه ش چاپ پاکستان از محمد آصف صمیم، ص ۳.

۲ - شعر قارسی در ایالت سرحد شمال غربی پاکستان تز دکترای میر غزن خان ختک دانشکده
 ۱دبیات، دانشگاه تهران۱۳۶۴ - ۱۳۶۶ ش ، ص ۴۶.

٣ - همان پايان نامه ، ص ٤٧.

۴ - همان پایان نامه ، ص ۵۰

- ۵ خوشحال ختک کیست ، مولفه پیغله (دوشیزه )معصومه عصمتی به زبان فارسی چاپ افغانستان ۱۳۳۴ ه ش ، ص ۱۰ ۱۱.
  - ٤ خوشحال و اقبال از مير عبدالصمد خان پيشاور بزبان اردو،ص ٤٧.
- ۷ شعر فارسی در ایالت سرحد شمال غربی پاکستان از میر غزن خان ختک پایان نامه تهران
   ۱۳۶۶ ۱۳۶۴ مش، ص ۵۱.
  - ٨ خوشحال ختک كيست ، صص ٣٢ ، ٣٣ ، ٣٣ .
  - ٩ بال جبريل سروده دكتر علامه اقبال لاهوري، چاپ لاهور ، سال ١٩٤٥ م ،ص ٢٠٤.
    - ١٠ شعر فارسى در ايالت سرحد شمال غربي ياكستان ، ص ٥٣.
      - ١١ همان يايان نامه ، ص ٥٤
        - ١٢ بال جبريل ، ص ٢٠٤
      - ۱۳ شعر فارسی در ایالت سرحد شمال غربی پاکستان،ص ۵۷
- ۱۴ در شناخت اتبال مجموعه مقالات كنگره جهانی بزرگداشت علامه اقبال لاهوری تهران، اسفند، ۱۳۶۴ ص ۱۶۳.
  - ١٥ در شناخت اقبال لاهوري تهران اسفند ١٣۶۴ ، ص ١٤٣.
- ١٤ خوشحال و اقبال از مير عبدالصمد خان بزبان اردو، ص١٢، ترجمه از اردو بزبان فارسى .
  - ١٧ همان کتاب ، ص ٧١.
  - ۱۸ خوشحال ختک کیست ،ص ۳۷-۲۸.
    - ١٩ همان كتاب ،ص ٣٩.
  - ٠٠ شعر فارسى در ايالت سرحد شمال غربي پاكستان ،صص ٥٣ تا ٥٧.
    - ٢١ ديوان خوشحال خان ختک حصة دوم، ص ٢٧٨.
  - ۲۲ شعر فارسى در ايالت سوحد شمال غربي پاكستان ، ص ٣٩ ٠٠.
  - ٢٣ خوشحال ختک کليات لومري توك (حصه اولي) د غولوبرخه (حصه غزليات)، ص ٥٢٧
- ۲۴ ننکیالی د زمانی (راد مرد عصر) تألیف سر محقق زلمی هیوادمل تلخیص صفحات ۲۷۵
  - ۲۰۴، ۱۳۸۱ پیشاور.

\*\*\*\*

### نسخهٔ خطی تاریخ سعادت (مؤلفهٔ امام بخش بیدار)

چکیده:

نسخهٔ خطّی ناریخ سعادت مولّفهٔ امام بخش بیدار از منابع معتبر تاریخی دورهٔ نواب سعادت علی خان (۱۸۱۴ ـ ۱۷۹۴ م) از امرای اوده و شهر لکهنؤ در آن زمان است . از ویژگیهای دیگر این تاریخ که گاهی «گلشن سعادت » هم نامیده می شود، اینست که آنرانویسنده به صورت منظوم به سلک نگارش در آورده. او که با مقامات عالیرتبهٔ دستگاه انگلیسها بعنوان منشی خدمت می کرد، از دید وسیعتری حوادث عصری را ارزیابی نموده است. تاریخ سعادت بسبک «ساقی نامه » سروده شده است.

در قرنهای هفدهم، هجدهم و نوزدهم میلادی تاریخ هند علی الخصوص تاریخ استان اوده از طرفی اگر دلچسب بوده از طرفی دیگر دردناک هم بوده است. جنگ بکسر در سال ۱۷۶۴ میلادی بخت کشور هند را مشخص و فرمان روای آتیه اش را متعین کرد. اینست که بسیاری از مورخان این دوره درین باره آثاری نوشته اند مثلاً تاریخ اوده نجم الغنی ، عماد السعادت مؤلفهٔ سید غلام علی نقوی ، تاریخ اوده مؤلفهٔ بابوهت پرشاد اکبرآبادی، تاریخ اوده آصفی مؤلفهٔ ابوطالب ، تاریخ اوده مؤلفهٔ گرسهای ، تاریخ شاهیه نیشابوریه مؤلفهٔ قاسم علی بن میرزا محمد، فرح بخش مؤلفهٔ منشی فیض بخش کاکوروی و تاریخ انجمن هند مؤلفهٔ شبخ صدیق احمد و غیره.

تاریخ سعادت نیز بهمان سلسله آثار تاریخی بستگی دارد، با این تفاوت که این تاریخ منظوم بصورت ساقی نامه بزبان فارسی نوشته شده است. بعلاوه،

۱ - استاد یار قسمت فارسی ، دانشگاه لکهنؤ - هند.

به عنوان یکی از بهترین منابع تاریخی دورهٔ نواب سعادت علی خان (۱۸۱۴ – ۱۷۹۴) و شهر لکهنؤ آن دوره تلقی می شود زیرا نویسنده آن واقعات را بچشم خود مشاهده کرده است.

#### معرفي نسخه خطي:

این نسخه در کتاب خانه عمومی امیرالدوله لکهنؤ نگهداری می شود و نمره آن ۱۹۸۹ / ۱۹۸۹ است. نام نویسندهٔ آن امام بخش متخلص به بیدار است. نسخهٔ مزبور کرم خورده و ناقص الآخر است و ساحتش 22x14c.m است. هر صفحه دارای نه شعر است. و سال تألیف و کتابت و نام کاتب هیچ جا روشن نیست. روی جلد عنوان کتاب ازیخ سعادت انوشته شده است. بعلاوه، شش مهر و یک نوشتهٔ دیگر هم وجود دارد که بقرار زیر است:

تحریر: نمبر ۱۰۳ پنجم ربیع الاول ۱۲۶۲ هجری به جائزه رسید. ۸۲ ورق. مهرها:

بهركتاب مزين چو نقش بسم الله ١٢۴۴

١. يارب گناه ما به طفيل امام بخش

٢. خوش است مهر كتبخانه سليمان جاه

٣. سيد عارف حيدري ١٢٣٢ ه

۴ .... چو من مزین بر کتاب خانم امجد علی در پای رکاب

۵. خاتم واجد على سلطان عالم بركتاب ثابت و پر نور بادا تا فروغ أفتاب ١٢٤٣

۶. در تحویل سید حسین ۱۲۳۳

در پایان فهرست روی صفحهٔ پنجم مهر نویسنده (یار بگناه ما به طفیل امام بخش) هم قرار دارد. از این مهرها بر می آید که نسخهٔ مزبور به ترتیب در ملک عارف حیدری در سال ۱۲۳۳ هجری و در مِلک کتابخانهٔ سلیمان جاه در سال ۱۲۴۴ هجری و در آخر واجد علی شاه در سال ۱۲۶۴ هجری بوده است.

از مهر نویسنده روشن است که این نسخه دست کم در زندگیش نوشته شده و بکسی تقدیم شده است. غلطهایی که در املای روی داده و سکته هایی که در اشعار راه یافته نشان می دهند که نویسنده خودش نه نوشته است بلکه از کاتبی نویسانیده است ولی فرصتی برای تجدید نظر نیافت.

این کتاب مشتمل است بر پنجاه و دو ابواب در صورتی که در فهرست تنها پنجاه ویک باب نوشته شده ، باب هشتم « در سبب تألیف این کتاب و بنای قصه ها برای جناب نواب سعادت علی خان بهادر» در فهرست نیامده در صورتیکه باب هفتم در فهرست وجود دارد اما در اندرون کتاب نیست. باب چهل و سوم ظاهراً تمام به نظر می رسد. پس ازآن بابهای چهل و چهارم ، چهل و پنجم ، چهل و ششم و چهل و هفتم ناپیداست. باب چهل و هشتم که به ترتیب دادن مهمانی برای انگلیس بستگی دارد ظاهراً تمام به نظر می رسد البته بعضی از اشعار مقدماتی آن نیست. باب پنجاهمین وجود ندارد. باب پنجاه و یکم به احوال نویسنده بستگی دارد ولی از آخر ناتمام است. باب پنجاه و دوم که مربوط به خاتمهٔ کتاب است هم وجود ندارد. عدهٔ اوراق حالیه هفتاد و دو است در صورتی که روی جلد هشتاد و دو نوشته شده است ، لذا روشن است که اوراق گم شده مشتمل است بر ده ورق.

#### معرفي نويسنده:

منشی امام بخش بیدار خلاصه ای از احوال خود را در آخرکتاب جا داده است. از بیانات وی بر می آید که او از سکنهٔ لکهنؤ بوده و در جاهای مختلف تحت مقامات عالیمرتبهٔ انگلیس به سمت منشی و امین و فوجدار انتصاب شده است. نسخست در دورهٔ استاندار اوده هستنگ (Husting) نبحت مدلتن است. نسخست در دورهٔ استاندار اوده مأمور شده. بعد تحت جانسن (Middleton) بنوشتن احوال استان اوده مأمور شده. بعد تحت جانسن (رایمامین کار را انجام داد. و همراه او به کلکته رفت ، سه سال آنجا ماند، آنجا تحت موریس (Morris) سمت منشی را بر عهده داشت، او بیدار را همراه خود به رنگپور برد، سالی آنجا ماند، چون آب و هوای آن سامان موافقش نیامد رخصت گرفته به وطن خود لکهنؤ بازگشت. در لکهنؤ دچار بیماری و بیکاری شده زندگانیش تلخ شده ، آنگاه ژنرال کلاؤد مارتین در لکهنؤ دچار بیماری و کمک او شتافت، در خانهٔ خود بر طبق هوش و استعداد او کاری مناسبی باق تحویل داد. هفت سال در خدمت او ماند چون مارتین درگذشته است لذا تحویل داد. هفت سال در خدمت او ماند چون مارتین درگذشته است لذا قتصادیش خیلی وخیم شد. مارتین در سال ۱۸۰۰ میلادی در خدمت مارتین بوده می توان حدس زد که او از سال ۱۷۹۴ تا ۱۸۰۰ میلادی در خدمت مارتین بوده است. پس از درگذشت وی بیدار خانه نشین شد. پس از بیکار ماندن برای چند

روز همراه با انگلیس به بهرت پور رفت و در دربار ویمس باریاب شد و به سمت امین انتصاب شد. چون راس (Ross) جای نشین ویمس شد و شاید بیدار نتوانست با او روابط حسنه داشته باشد لذا بوطن خود برگشت. پس از بیکار ماندن برای سه ماه بیدار به کلکنه رفت، آنجا با هرگونه از مردم خوب و بد برخورد کرد. بالاخره وقتی ادورد ریض (Edward Ridge) به پست دادرس و قاضی انتصاب شده به مدناپور رفت امام بخش را همراه خود آنجا برد. آنجا او به پست ریس دادگاه انتصاب شد و امام بخش به پست فوجدار در مدناپور سه سال کارهای دیوانی را بر طبق قوانین انگلیس انجام داد. هنگامیکه ادورد ریض به انگلستان بازگشت و دیگری جای نشین او شد ، از کارهای امام بخش اطمینان و رضایت بدست آورده، امام بخش را لقب «چهیته» یعنی پسندیده و محبوب و رضایت بدست آورده، امام بخش را لقب «چهیته» یعنی پسندیده و محبوب داد. بعد به وطن خود بازگشت . پس از بیکار ماندن برای چهار سال دیگر برای گذراندن ایام باقی ماندهٔ زندگی خود بخدمت نواب سعادت علی خان آمد، میگوید:

## به در خدمتش آرم عمری بسر

در دوران خدمتش تاریخ سعادت نوشته به پیشگاه نواب تقدیم کرد، چنان که می گوید روزی در خواب حضرت علی «ع» را زیارت کردم ، ایشان بطور خصوص فرمودند که آن را به سعادت خان تقدیم کن :

> پس آنگے بفرمود ما را ولی ده این را به نذر سعادت علی

«گلشن سعادت» نام دیگری ازین کتاب است. چون او به نواب تقدیم کرد، نواب مزبور او را یک هزار سکه ارزانی داشت و خلعتی اعطاکرد.

#### موضوع كتاب:

موضوع این تاریخ منظوم چنانکه از عنوانش روشین است ارائه کردن احوال مشروح تخت نشینی نواب سعادت علی خان و فعالیتهای سیاسی و انتظامی و تعمیری اوست. ضمناً جنگ شاه عالم بادشاه و شجاع الدوله و آصف الدوله با انگلیس و صلح ایشان با مؤخر الذکر را ذکر کرده است.

بسنظم آورم داستسان کسهن رقم سازم احوال شاه و وزیر وزیر و شهنشاه عالی گسهر عیان حال آن جنگ بکسر کنم نمایم دگر بار لشکر کشی کنم باز آن جنگ حافظ رقم کنم نذر پیش سعادت علی چسو آوردم از درج گوهر بدام

کسنم یساد نسام آوران کسهن
که در ملک شد با شجاعت امیر
که در پتنه جنگید بازیب و فر
دگر جنگ چنار گره سر کنم
ز قسوم فسرنگی کسنم سرکشی
بسن و بیخ افغان همه سرکنم
نسوشته بسه حنظ خفی و جلی
به تاریخ سعادت نمودم به نام

پس از حمد، مناجات ، معراج، خلافت حضرت علی اع» ، دیدن حضرت علی اع» در خواب و هدایتش برای نذر کردن این کتاب به سعادت علی، منقبت حضرت علی اع» و سبب تألیف ، آنچه نویسنده بیان کرده است خلاصه اش بقرار زیر است:

شكست شاه عالم وزيرش شجاع الدوله در جنگ با انگليس در مرشد آباد، جنگ شاه عالم برای دوم بار با انگلیس باشاره قاسم خان و شکست وی درین جنگ ، صلح پنهانی بادشاه با انگلیس و عزیمتش به دهلی ، تفویض امور اداري كشور به شجاع الدوله ، شكست انگليس ، سلطه انگليس بر قلعه چنارگره و باز یافت آن توسط قشون نواب، فوج کشی شجاع الدوله علیه محمد خان ، فتح انگلیس بر قلعه اله آباد و کنترل و نفوذ شان در آن شهر، دعا کردن شجاع الدوله از خدا ، صلح وي با انگليس پس از بامضاء رسيدن قرار داد صلح مربوط به تجزبهٔ کشور ، انتصاب مقام عاليمرتبه انگليس به پست ريزيدنت، ورود شجاع الدوله در فيض آباد، آباد سازي وي شهر را ، جنگ شجاع الدوله با حافظ رحمت خان باتفاق انگلیس، پیروزی نواب، کشته شدن حافظ رحمت، باز گشت شجاع الدوله بفیض آباد، و مرض و درگذشت وی ، تخت نشینی آصف الدوله ، فوج كشى او بر رامپور ، كشته شدن غلام محمد خان ، شكست افغانيان، مسند نشيني احمد خان، ورود آصف الدوله در لكهنؤ با تزك واحتشام، مرض و وفات وی، فرمانروایی وزیر علی برای چهار ماه، دستگیر شدن وزیـر على بدست انگليس، تخت نشيني سعادت على خان، تجزيه استان اوده در دو بخش ، تحویل بخشی ازان بکمپانی شرقی هند برای پرداخت حقوق دو فوج ،

اصلاحات اداری و دیروانی سعادت علی خان ، تأسیس شهری بنام «سعادت آباد» بر لب دریای گومتی که طولش دو فرسنگ و عرضش دو فرسنگ بود، تعمیر بناهای خاص بازار ، دلگشا، فرح بخش ، باره دری و خیابانها، تأسیس رمه برای بدست آوردن نژاد اسبهای گوناگون باگذاشتن آنها دران ، ویژگیهای باره دری، تعمیر مسجد نزدگول دروازه ، ورود نواب در شهر باپالکی ، در خلال راه عطاکردن وی یکهزار روپیه به یک شخص سید که ازو خواستار آن بود، تعیین کردن وظیفه های ماهیانه برای جمله سادات لکهنؤ که تعداد آنان در آن هنگام دو هزار دویست بود، خلال شکار بازی کشتن شیر در جنگلهای نان پاره ، شکار گورخر و آهو وغیره ، عبادت و ریاضت نواب، ترتیب دادن وی پاره ، شمانی را برای انگلیس و احوال شاهان گذشته .

#### سبك تاريخ سعادت:

تاریخ سعادت یکی از آثار تاریخی است که به شکل ساقی نامه نوشته شده که در آن ، پایان هر یکی از داستان ها ساقی را مخاطب ساخته و ازو خواستار می و آرزومند پیروزی شده است درکارهایی که در پیش دارد.

بیار ساقی آن می که مستی دهد به واماندگان چیره دستی دهد به واماندگان چیره دستی دهد به جانم ازان جرعه یی چند ریز که در جنگ بازی کنم من ستیز

سبک اشعار عموماً ساده و روان است ولی به علت سهوکاتب در جاهای مختلف غلط های املایی زیاد راه یافته است، در بخش های کرمخورده واژه ها و ترکیب های ممکن را پیدا کردن کاری بود بس دشوار.

非非非非非

### شعر فارسى امروز شبه قاره

جوهر براهوئي ا

نعت

سيد الكونين رحمت دو جهان پاك پانهاده بسر زمين شد خاك پاك كسرد هسر يك قسلب را تبوحيد باد بسروى نسازل گشت لا فانى كلام كسعبة اللسه از بتان گرديد صاف نسعل وى را لامكان بوسيده بسود بسا اشاره شد قسم روشين دو نيم زلف او «واللسيل» را كسرده سيساه نسعت او مسوجود در قسرآن مسجيد

نام شیرینش قیرار عیاشقان رفت بسر عسرش برین شد میهمان رفت بسر عسرش برین شد میهمان لفیظ «الا اللّب» بسا هسمت عیان از « الم» تسا « النّباس» خیوان شد نبوت حرز جان هر انس و جان جیلوه گیاه حسین او هسر آسمان در حیقیقت میعجزه بسود ارمغان در حیقیقت میعجزه بسود ارمغان میهر دان حیق نیعتش کی شود از نیاتوان

مصطفی اس» را صد درود و صد سلام روز و شب «جـوهر بـراهـوئی» بـخوان

۱ - فارسیگوی معاصر ، فرید آباد ، میهر، بخش دادو.

جاويد أفاقي

#### زنده قاید تا قیامت هست قرآن شما

ای محبّان عجم جان من و جان شما چون سرایم تغمهٔ درد و غم جان شما دهر شد دهر نوی از فکر ذی شان شما نطق من شكرفشان از شكرستان شما ذوق و وجدان من وهم ذوق و وجدان شما آنسابى ريسختم اندر شبستان شما منهدم گردید هر دیوار زندان شما نيست حد فصل در جان من و جان شما گل بچشم من بود خار مغیلان شما در خزان هم تازه دارم عهد بستان شما کی نوازشگر شود بر اصل خود کان شما من چراغ زنده از نسور نیاکان شما من که شاخ گل فشانم در گلستان شما لعل كم ياب و گرانم از بدخشان شما نعمه های نغز گوته زاد احسان شما ای عجم آخر کجا شد ذوق و وجدان شما بسرگرفتم شسعله یی از روح سسوزان شما چیست تدبیر شما و چیست درمان شما زنده قاید تا قیامت هست قرآن شما هم پيام علم و حلم امن افشان شما تا ابعد تا زنده ماند نوع انسان شما زد لگدها سطوت نمرود را آن شما أمريكا دشمن اسلام وايمان شما آن كجا شد پنجهٔ شير نيستان شما آن كجا شد جوش و جذب نوج ايمان شما این تصور ضامن تاموس و ایمان شما دیده «جاوید» است جوش موج طوفان شما مسن نسوای درد پسیچم در خیسابان شما در مجالس آدمی را جان و دل بسرهم زنم شعر رخشان شما چشم جهان را خیره کرد فارسی روز ازل در روح من آمیختند هم زبان و هم دل و هم درد و هم غم بوده الله تیرگی از موطرف راه سحر را بسته بود انقلاب آمد رها شد مر مقید هر اسیر كشور ايسوان بسوايسم مسوكز اميد من بهر من هر ذرهٔ ريگ بيابان ها چو دل از سر شکم گل بروید از دمم باد بهار گـوهر پُـرقيمتم ليكـن بــه ره افتاده ام روشنی ام در شب تاریک تا گردون رسید طالب آب كرم لطف صبا و احترام لازم آمد احل حسّت را صوا بس سس نهند روح ایران در دل آلمان سرایت کرده است سعدی ثانی بیارید و نوی حافظ ز غیب فسارسی را زندگی دادم دریس برعظیم مسلم اندر حالت نزع است در عالم دريغ نيست پروا اي مسلمان گرنساشد قايدي از شما بار دگر تهذیب جوید ایس جهان درد انسان تازه کن ای حلقهٔ دانشوران از تــه آتش گلستانی دمـید از انـقلاب آمریکا را به کشور راه دادن خود کشی است فسایده؟ گسر او نسدرد گرگ اسوائیل را قدس محكوم استودر فريادكس دلگير نيست الجهاد و الجهاد و الجهاد و الجهاد از كواني تاكران تسخير خواهد شدجهان

دكتر محمد حسين تسبيحي

#### مطهّرى نامه

به مناسبت سالگرد شهادت استاد شادروان حجة الاسلام و المسلمين مرتضى مطهرى

جمال و جلوهٔ عرفان در او بود به يقين به حق رسید و شنید از سما کلام مبین صدارتش شده روشنگر صفات متين كمال علمي او شد به علم دين تدوين نشان علم و كمالش بود مُطَهر دين کلام او شده محبوب مرکهین و مهین جهان عشق امام از وجود او گلچین شهادتش شده پیوند نام شاه دین رسد به جان ادیبان سلام الیاسین به دعوت و به ولايت رسد فقيه امين همان بود که خمینی (قد)نموده است تعیین سياست است و عبادت مقام عليين دهد مقام زنان را، مقام حورالعين بود تعكر اسلام ناب او تسكين تتيل دشت ستم شد به امر حق تمكين که مکتبش شده قرآن و طرز نو آیین شود نصیب تو آن راستی ز حبل متین ك افتراق جهان مجتمع شود از ايس چرا به دست ستم رفتی از دل مسکین ندای عملم و تعلم ز ماه تما پسروین که زیر خاک سیه کرد آن بزرگ دین تدفین بدین جهت شده نامش به سکّهٔ زریس شهيد راه خدايي، زجام حق نوشين مطهری تو و همنام مرتضی (ع) در دین

مسطهری کے بود عالم علوم دیسن مطهري كه امير سخنور ديس بود مطهری که شده مصدر علوم و فنون صفات مردمیش رهنمای هر انسان كلام و حرف و بيانش همه شده سرمشق مطهری کے مُطهر نموه دنیا را مطهرى كه عزيز امام معظم بود شهيد راه حقيقت شد آن عريز امام چـو از مقام ادب گفت وگو بودامروز چو از دعا و نقامت سخن رود به میان چـو از نظام حکومت رسد ندای حق چو از سیاست و دین و عبادتش گوییم چـو از مقام زن و حق او سخن گـوید چو از تسفكر اسلاميش بيان آريم چو از محبّت و عشق و شهادتش گوییم بيا به مكتب اين عالم جهاد و عشق بيا بخوان تو يكى داستان راستان را بيا ب مدرسة اعتصام حبل الله مطهرى! توكه بودى محبّ خلق الله معلم همه مردم ، مطهری ، داده فغان از این همه ظلمت در این جهان دنی بسبین کسه روز معلم شده بسه نام او غریقرحمت حق باش،ایمطهری،ای شیخ «رها» بسود یکی از بسیروان تسو آقسا

دكتر معين نظامي ا

سایه ها

سهل است عُمر با سروسامان سايه ما بــوديم در تــنفُس زريــن آفتــاب عنقاي اوج حيرت و سيمرغ حسرتيم تنها نمی شویم در این کاخ آب وخاک تملب فسردهٔ من و صد محشر خيال نقاش آبرنگ به خُوناب دل خرید مارا صداكنند به شب هاي بي صدا خُـورشيد نـيمروز وصال حقيقتيم! بازار آبگونهٔ رؤیا شکستهِ شُد آيسينة غُسرور تسو شد كمورو كمرّ و لال گُلهــــاي نـــوشكفتهٔ رنـــج و مـــــلال را كسرديم رفع خسستكي قسون هاي قون از فیض روی و موی تو اینک بهم شدند ایمان چه آورند حریفان به تُورشان بسر راستى خويش دليسلى بيساوريم یک وهم بیش نیست، به جز سایه ها، وجود ماگُولِ نقش كلكِ تو هُم نمى خوريم باروى چون صحيفة مهتاب آشتى بالعل همچو أتش ناب فروغ كل با ابروي خميده چو خميازه كمان بالفظِ هــمچو دُرٌ درخشــانِ دوســتي با عقل همچو تُلهٔ فارانِ سرمدى با عبجز ممچو شاخهٔ پُسر بار انتخار با امر ممچو وحي رشولان راستين با خُلقِ نيك وطبع سليم و رو صواب

ديــوارِ خــوابِ مــاست نگهبــانِ ســايه هــا بستند با درخت چـو پيمان سايه هـا در جُستجوي نـرگسِ حـيرانِ سايه هـا دُنسال ماست ديده گريان سايه ما دست شكسته من ودامان سايه ما اندوه دُخترانهٔ مرجان سایه ما درهاي باز گنج شهيدان سايه ما با ماچه می کُند شب هجرانِ سایه ها از گریه مای کلبهٔ احزان سایه ما يُحون غرقه مي شديم به طُوفان سايه ها امروز چيده ايم به گُلدان سايه ها در زیسر چستر خُسرُم احسانِ سایه ها بلقيس أفتاب وشليمان سايه ها مُحكم به خويش نيست چو ايمانِ سايه ها عسرضه دهسيم حُجّت وبُرهانِ سايه ها سـوگند مــى خـوريم بـه قـرآنِ سـايه هـا هيچ است هيچ صنعت ايوانِ سايه ها با مُوي همچو خواب پريشانِ سايه ها با چشم همچو شمع شبستانِ سایه ها با عارض چو شُعلة رقصانِ سايه ها بافكر همچو سايه مژگان سايه ها با قلب همچو طُور فروزانِ سايه ها با ناز همچو خُسرو خُوبان سايه ها با نهى همچو گفتهٔ شلطانِ سايه ها آن سایه نیست، هست گلستان سایه ها

ما نیز از تبیلهٔ نیوریم و نکهتیم
ما نیز از نیژادِ صفائیم ، دوستان
مفتونِ بیستونِ بهلائیم و بیوده ایسم
آیا به شوزنِ میژهٔ دل رفیو شود؟
ما را خیال زلنِ گره گیر، گیر گرد
آخر به دادِ مصر محبّت گهی برس
ای مسرشد و مسراد درختانِ آرزو
ای تشنگیِ جامِ سفالینِ ما، طلب!
گفتی که :«نیستیم به جز سایه ها»! چرا؟
باگفتگویِ تبلخ تَرش نیز دلخوشیم
شویت نیوشته ایم به عنوانِ یاد بود
رُویِ زمین شوختهٔ شعرِ سیز ما
جز ناله های زار چه آید به سمع تو

از ما رواست خواهش درمان سایه ها مسافی تسراز طبیعت بساران سایه ها محنون تبار کوه ویسابان سایه ها از ما بگو به چاک گریبان سایه ها در تسیرگی گسوشهٔ زندان سایه ها بسر ما بتساب ای میه کنعیان سایه ها روزی بگسیر دست شریدان سایه ها دُردِ زُلال بسادهٔ عرفیان سایه ها جان همه فدای تو ای جان سایه ها بساران خَبر دهسید به جانان سایه ها بساران خَبر دهسید به جانان سایه ها انتساده ای بسلند ز دیسوان سایه ها انتساده است پسیکر بیجان سایه ها از مسائریدگان نیستان سایه ها

همسایه دوستدار معیناست، چون که هست چشم و چراغ حملقهٔ رنسدانِ سایه ها

دكتر رئيس احمد نعماني ا

غزل

ای که گفتی غم تقدیر چه معنی دارد دل کس را نستوانسید که در بسند کسنید خواب اگر حسب مراد است، زمانی دریاب به عمل جنت و دوزخ چو دهند ای واعظ غم دل را چه علاج است، همه می دانید اثری نیست یکی حرف مرا در دل تو تساندیدم به سخن آمدنت، می گفتم هر چه دارم زعطاهای خداهست رئیس

بین که ناکامی تدبیر چه معنی دارد پای دیوانه به زنجیر چه معنی دارد سخن از عشرت تعبیر چه معنی دارد این همه طول به تقریر چه معنی دارد باز این چاره و تدبیر چه معنی دارد گرشدم شهره به تقریر چه معنی دارد حرفها از لب تصویر ، چه معنی دارد آرزوی مسن و تأثیر ، چه معنی دارد

فائزه زهوا ميرزاا

## زن گوهر دریای عزت

گــوهر دریای عــزّت زن بـود زن بسود عشق شهیدان را مشل جـمله آثـار شـهيدان خـدا صبر وهمت جلوه رفتار او در جهان شد نسل انسان را امين ياور مردان راه عشق حسق زن شده پیمانگر صدق و صفا عصصمت و عفقت بود در مهداو گـــر كــنيم اوراق هــــتى را نــظر در طریق مشکسلات مردمسان روح زهرای مطهراس در زن است آسسیه و مسریم و زهسرای عصصر مسرد و زن ، عسصر و زمان را مستحد شد گلستان زمان خوشبو از او گـــردلت تـــاريک از جـــور زمـــان زن شــــد، مـــوج خروشــــان جهـــان یک زمان غافل مشو از عهد او زن بسود آن مسادر عشسق ابسد خواهرم إ پيوسته خود را شادكن «فسائزه زهسرا» بسه راه زنسدگی

مسظهر مسهر و عسطوفت زن بسود شاهد شهد شهادت زن بود دوحــهٔ بــاک نــبوت زن بــود گسوهر عشسق و شسرافت زن بسود عاشق شیدای امّت زن بسود مشعل راه هدایت زن بسود رونسق بستان رحمت زن بسود محور صلح و سلامت زن بود سالک راه طریقت زن بسود أسوة حكم نبوت زن بود كشف اسرار حقيقت زن بود. حكمت واصل شجاعت زن بود چـون بهـاران نـزاهت زن بـود شمع جانها را دلالت زن بسود احسترام حسرف وحسدت زن بسود در وفسا و عسهد و خسدمت زن بسود اسفعة مسنى صداتت زن بسود مسهر و عرفسان را اصالت زن بسود حسرف حسق را در تیادت زن بسود

۱ - استادیار گروه آموزشی فارسی، دانشکدهٔ دولتی مارگله ۴-7/4، اسلام آباد و دانشجوی دورهٔ دکتری فارسی دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران - ایران .

صديق تأثيوا

غزل

كشتى و ساحل ندارد قلزم افكار ما مى تاود معنى و انديشه ا زگفتار ما بس که سفتم گوهر معنی عجب تابنده تر! ماه و انتجم بسر نتابد مطلع انتوار ما گر تو میخواهی که آید لطف طوبی واعظا! ساعتی بنشین بیا در سایهٔ دیـوار ما نیست فرقی چون که در جانان و جان هر دو یکیست نیست کفر و دین بهجز این سبحه وزنارما روز وشب خوبان خرامیدند بنگر بی نقاب نیست کم از جنتی این کوچه و بازار ما خسرو شرین زبان من شاعر آتش بیان نکته چینی چون نهدانگشت بر اشعار ما هم طوح عوفي شوم اتأثيره كو اين همتي ؟ تسوبه استغفار ما زين توبه استغفار ما

يرفسور محمد ولي الحق انصاري"

به استقبال از عبدالقادر ببدل

كجا الوان نعمت زين بساط آسان شود بيدا که آدم از بهشت آید برون تا نان شود پیدا

(بيدل)

چو بیجان می شود جسم شهیدی ،جان شود پیدا

بسازد مسلتی را زنده آن انسان شود پسیدا

پدید آید نه جسم حور، نه غلمانی شود پیدا

به جنت پیکر روحانی ایشان شود پیدا

بشر بر پله مای عقل چون بالا رود، روزی

هر آنچه هست اکنون از نظر پنهان ، شودپیدا

قدم چون می نهم در جلوه گاه حسن بسی پایان

زهر نقش قدم صد ديدة حيران شود يبدا

بدان ! نان است بهر زندگی تاکس کند کاری

مسيندار أدمسي بسهر حسصول نان شود يسيدا

نظام آفرینش هست در دست کسی دیگر

نه زاید گوهر از دریا ته لعل از کان شود پیدا

١ - فارسيگوي معاصر، شيخوپوره، پاکستان.

٢ - استاد بازنشسته گروه فارسى دانشگاه لكهنؤ - هند

مشو در تیره بختی مضطرب ، بـا استقامت شـو

ز تاریکی بسرایت چشمهٔ حیوان شودپیدا

به حر جانب دویدن بهر درمان درد افزاید

بساز از درد ای دل تاترا درسان شود پیدا

بگو ایشان که ایوان ساختند از خون مظلومان

هـم آید وقت ازان ایسوان در زندان شسود پسیدا

نبايد تيره اين عالم ، نظام كاينات است اين

نهان خورشيد چون گردد، مه تابان شودييدا

بسرون آيسند شعر تسرز قسلب نساتوان مسن

ز خاک تیره چون روی گل و ریحان شود پیدا

نمى دانست بيدل بعد سه صد سال هم اكنون

غزل گوی دری از خاک هندوستان شود پیدا

پس از غالب نمی دانست آید پیرو دیگر

اولى اخوش بيان، خوش فكر، خوش الحان شودييدا

رضيه اكبرا

آنروزي

می شود تو بیایی به خانه
بنشینی با ما و رونق بخشی به لانه
می دانی خود تو درد تنهاییم را
جز تو طبیبی نیست
در قلعهٔ سکوت قلبم اسم توست
که صدای بازگشت دارد
در قاب عکس قلبم جز توکسی نیست
ترا فراموش کنم

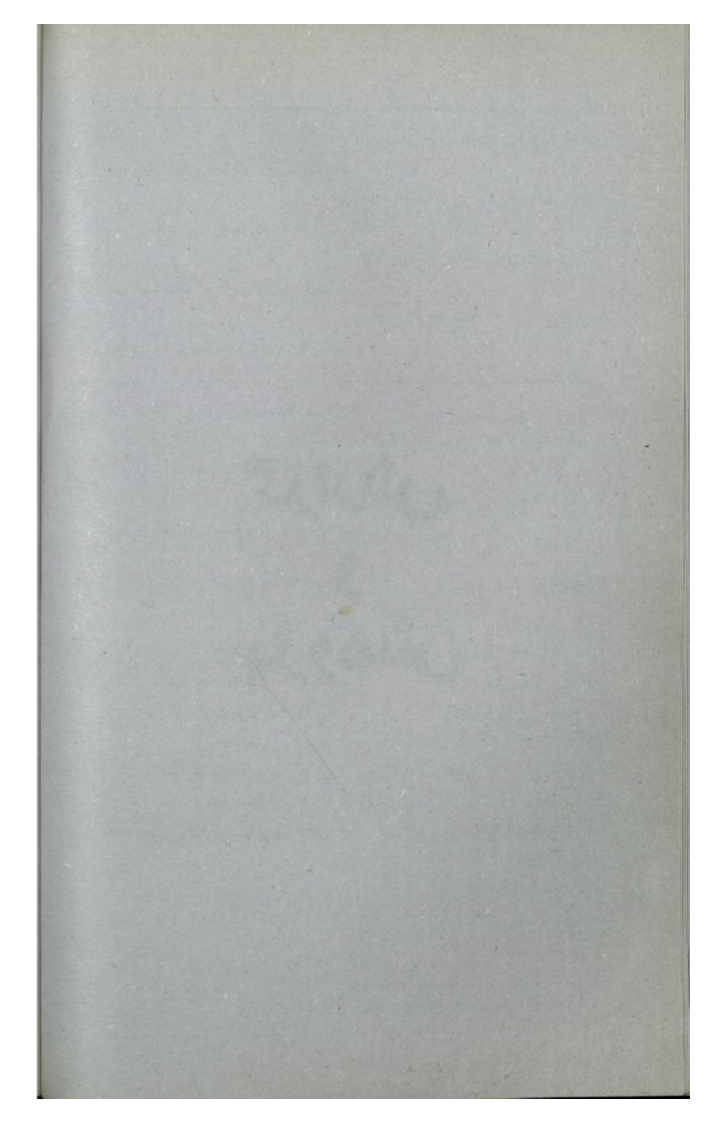
برايم ممكن نيست

از آن روزی که تو رفتی ز برم
برای دیدنت بی قرارم
اگر بار دگر تو بیایی به دیدارم
کلبهٔ خود را باخون جگر می آرایم
حتی برای یک دیدنت با بادها
مسفر شدم
باری برای لمس کردنت
با باران ها باریدم
نمی دانم مکانت را - کجایی ؟
اما می دانم همین دور و بو ها ای !

操奏条件的

۱ - استادیار گروه فارسی ، دانشگاه ملی زبانهای نوین - اسلام آباد.

گزارش و پژوهش پژوهش



## روابط علمى وادبى ميان ايران وشبه قاره

#### دانشمندان و هنرمندان

ایرانیانی در تعداد کمتر از شعراء که به شبه قاره آمدند، دانشمندان و هنرمندان بودند. اغلب از دانشمندان در علوم عقلی و نقلی فضیلت داشتند. چندی از آن به سمتهای قضاة و صدور منصوب شدند . بعضی ها دبیران و مشیران پادشاهان شدند. بعضی ها دانش و هنر را به دیگران آموختند، و اهالی این سرزمین را باعلوم آشنا ساختند و کتب و رسائل تألیف کردند و مردم را از آن مستفید ساختند. اسامی آنان در اینجا آورده می شود.

## دورة حكومت بابر و همايون

محمد بن اشرف الحسيني استمدادي مصنف جواهر نامهٔ همايون، محمد بن على القاضي سمرقندي مصنف جواهرالعلوم همايوني.

#### در عهد اکبر

فتح الله شیرازی دانشمند متبحر علوم عقلی و نقلی. امیر مرتضی شریفی معلّم ریاضیات و حکمت، سعید سمرفندی ، حافظ تاشقندی ، ملا محمد یزدی ، شیخ حسن تبریزی ، قاضی غضنفر سمرقندی ، قاضی نظام (قاضی خان بدخشی ) میر هاشم گیلانی ، عبداللطیف قزوینی ، قاضی حسن قزوینی ، مقصود علی تبریزی مترجم تاریخ الحکماء شهرزوری ، فاضی نورالله شوستری ، ملا نقی الدین شستری ، ملا قاسم واحد العین قندهاری ، خنجر بیگ شاعر ومتخصص در هیأت و نجوم ، رفیع الدین شیرازی ( در عهد سلطان سکندر لودهی).

١ - استاد و رئيس سابق گروه فارسي دانشكده دولتي لاهور، محقق فعلي دانشگاه پنجاب لاهور.

## در زمان حکومت جهانگیر

روزبهان شیرازی ، ملا شکر الله شیرازی ، ابوالقاسم گیلانی ،میرک شیخ هروی ، مرزا محمد قاسم گیلانی.

#### شاهجهان

محمد فاضل بدخشی ، قاسم بیگ تبریزی ، حکیم دوائی گیلانی ( استاد شاهزاده خُرِّم )، سید جلال بخاری ، قاضی محمد اسلم هروی ، جلالای طباطبائی بزدی ، علاء الملک تونی .

## اورنگ زیب

ملا شفیعا یزدی ( دانشمندخان )، محمد صفی بن ولی قزوینی مصنف زیب تفسیر.

## در عهد سلاطین دیگر

ابراهیم فارسی علی مردان خان (م - ۱۱۲۱ هر) مصنف بیاض ابراهیم ۲ جلد ، سید علی خان کبیر تبریزی (م - ۱۱۷۰ هر)، ابوالفضل گازرونی (م - ۹۳۰ هر) در عهد سلطان محمود گجراتی . نظام الدین سید احمد شیرازی (م - ۱۰۸۶ هر) در عهد عبدالله قطب شاه .

عادل شاه بیجاپور - احمد بن عبدالله شیرازی (م ۱۰۱۶ ه)، افضل شیرازی (م ۹۸۸ ه)، عنایت الله شاهنواز شیرازی (وزیر و متخصص در هیأت و هندسه و ریاضی).

#### پزشکان

خدمات پزشکان برای پادشاه و خانواده او لزومیت دارد. وجود پزشک برای حفظ تندرستی و بهداشت مردم ناگزیر است. ازین جهت پادشاهان پزشکان را همراه خود آوردند . بعد از آن در دوره های حکومت سلاطین پزشکان ایرانی برای کسب معیشت موقر به خدمت دربار پیوستند. اغلب از پزشکان ازگیلان و شیراز بوده اند. اسامی آنان در ذیل ذکر می شود:

#### در عهد بابر

مير ابوالبقا، مولانا يوسفي ، خواجه نظام الدين على خليفه .

#### همايون

يوسف بن محمد هروي.

اكبر

حكيم ابوالفتح گيلانى ، ملا ميرم سليمان ماوراء النهرى ، حكيم جلال الدين مظفر اردستانى ، حكيم همام گيلانى ، حكيم حسن گيلانى ، فتح الله شيرازى ، لطف الله گيلانى ، حكيم احمد گيلانى ، حكيم على ، حكيم الملك شيرازى ، لطف الدين ، حكيم عين الملك شيرازى ، حكيم مسيح الملك شيرازى .

#### جهانگير

حکیم رکنا کاشی ، مسیح الزمان کاشی ، ابوالقاسم گیلاتی ، مؤمنای شیرازی ، تقی گیلاتی ، صدرالدین شیرازی ، حکیم محمد حسن عارف شیرازی (م ۱۰۴۰ه).

#### شاهجهان

حکیم صدرا شیرازی ، فخر الدین محمد شیرازی ، حکیم داود. اورنگ زیب : حکیم حاذق ، میر نصبر الدین هروی ، محمد رضا شیرازی مصنف ریاض عالمگیری.

سلاطين ديگر تيمورى ، حكيم الممالك شهرت شيرازى (م ١١٤٩ ه) ، احمد الطبيب البيرجندى، مؤلف شفاء القلوب (مؤلفه ١١٥٣ ه).

#### مورخين:

پادشاهان تیموری در شبه قاره تاریخ نویسی را بسیار دوست داشتند. زیر نظارت و هدایت خودشان احوال و وقایع کشور نوشته می شد. اورنگزیب بعد از تسوید ده سالهٔ تاریخ، فرمان به انقطاع آن داد، زیراکه مدحت اغراق آمیز شاه خلاف سیرت مسلمانی او بود. اگرچه مورخین این سرزمین در تألیف نقش خود ایفا کردند ولی نقش ایرانیان مورخ هم مهمتر است. اسامی مورخین ایرانی با تواریخ مؤلفهٔ آنان در زیر درج می شود.

#### بابر و همايون

بابر :(نزک بابری) ، خواند میر : (م ۹۴۳ هـ) مؤلف حبیب السیر و قانون همایونی، جوهر تذکرهٔ الواقعات ، بابزید : تاریخ همایون و اکبر ، گلبدن بیگم : همایون نامه ، اسد بیگ : وقایع .

#### اكبر

محمد قاسم هندو شاه استرآبادی : تاریخ فرشته یا گلشن ابراهیمی ، نظام الدین احمد هروی : طبقات اکبر شاهی .

#### جهانگير

عبدالباقی نهاوندی : مآثر رحیمی ، عبدالنبی قزوینی : میخانه ، تقی کاشی : خلاصة الاشعار ، زبدة الافكار.

#### شاهجهان

محمد امین قزوینی : پادشاه نامه ، میرزا جلالای طباطبائی : شاهجهان نامه .

## اورنگ زیب

محمد كاظم بن محمد امين فزويني : عالمگير نامه ، سليمان قـزويني : جواهر التواريخ ، مبارك الله واضح ارادت خان : تاريخ ارادت خان .

## سلاطين ديگر:

ابوطالب تبریزی: خلاصة الاذکار، محمد رضا تبریزی: زینت التواریخ، احمد بن محمد الاصفهانی = محمد علی بن محمد صادق الحسینی نیشابوری: برهان الفتوح، محمد شفیع وارد بن محمد شریف تهرانی: مرآة الواردات (تاریخ شاهان تیموری تا سال ۱۱۴۶ه)، محمد علی حزین لاهیجی گیلانی: تذکرة الاحوال واقعات ایران و هند (۱۱۳۴ تا۱۵۴ه).

## ابراهيم عادلشاه بيجاپوري

رفيع الدين ابراهيم شيرازى: تذكرة الملوك في اخبار بيجاپور ( ١٠١٧ هـ) قزويني استرآبادي: فتوحات عادلشاهي.

#### سلاطين قطب شاهى

محمود بن عبدالله نيشابورى : مآثر قطب شاه محمودى ، نظام الدين احمد بن عبدالله شيرازى : حديقة السلاطين (عهد عبدالله قطب شاه)

#### انشا ير دازان

نوشتن مکاتیب و فرامین شاهی وظیفهٔ مهمی است و برای انجام دادن آن ذهن رسا و قدرت کلام لابدی است. منشی یا مترسل باید بر کلیهٔ اسالیب نثرنویسی مهارت داشته باشد. ایرانیها بر این هنر کمال استادی داشتند. اهالی این سرزمین از انشا پردازان ایرانی این هنر را آموختند و هم به درجهٔ کمال رسیدند . اینک اسامی چند انشا پرداز ایرانی را نام می بریم که به دربارهای شاهان تیموری وابسته بودند.

عهد همايون: خواند مير ،حكيم محمد يوسف.

عهد اكبر: ابوالفتح گيلاني ، ظهوري.

عهد جهانگير: نصيراي همداني.

عهد شاهجهان: جلالاي طباطبائي ، افضل خان و فاضل خان .

عهد اورنگزیب: عاقل خان رازی ، ارادت خان واضح .

### خطاطان / خوش نویسان

گروهی از خوش نویسان نیز از ابران به شبه قارهٔ پاکستان و هند وارد شدند. وجود ایشان برای تدریس هم لزومیت داشت. خوش نویسی یک هنری بود که شاهزادگان نیز می خواستند در آن مهارتی داشته باشند. نمونه های خطاطی شاهکار های هنرهای زیبا به شمار می رود. نوشتن فرامین سلطنتی و کتب و رسائل به عهدهٔ ایشان بود. خطاطان آیات قرآنی و اشعار را روی محرابها و دروازه های مساجد و آرامگاه ها می نوشتند. شاهان تیموری هنر ایشان را مورد تحسین و تجلیل قرار دادند. در ایران در دوره های سلطننی تیموری و صفوی این هنر به درجهٔ اعلی رسید. نویسندگان خط نسخ، ثلث ، نستعلیق ، طغرا و شکسته به شبه قاره آمدند و این هنر را به شاگردان رشید خود آموخته و در این سرزمین خوش نویسان ایرانی ازاین در این سرزمین خوش نویسان ایرانی ازاین در اسامی خوش نویسان ایرانی ازاین

بابر : محمدامين مشهدي - مير عبدالله نظام قزويني.

همایون: میر علی تبریزی ، عبدالصمد شیرازی شیرین قلم ، عنایت الله شیرازی (مکتوب خان ) ، میر معصوم قندهاری ، اشرف خان میر منشی هفت قلم .

ا كبر: مير عبدالله الترمذى مشكين فلم ، محمد شريف كاتب السلطانى جهانگير: تهور خان (امانت خان) ، ملا محمد امين مشهدى ، مير محمد كاشى، عبدالرشيد ديلمى .

شاهجهان: محمد امين مشهدى ،محمد صالح كشفى.

اورنگزیب: کفایت خان ، میر سید علی خان تبریزی جواهر رقم ، جلال الدین یوسف شکسته نویس ، حاجی قاسم نسخ نویس ( استاد اورنگزیب ) میر محمد باقر ، سعیدای طلانویس ، میر محمد صالح مشکین قلم بن میر عبدالله زرین قلم.

## صوفيان وعارفان

ایران بر شبه قاره منّت بزرگی دارد که صوفیان و بزرگان طریقت آن دیار به این سرزمین آمدند و دین و علم و نور باطن راگسترش دادند. کفار و مشرکین را باقوهٔ اخلاقی و تقوی و عرفان دلهای شان را تسخیر نمودند و بانعمت اسلام بهرهمند ساختند و سلسله های بزرگ تصوف یعنی چشتی ، قادری ، سهروردی و نقشبندی را رواج دادند . چند تن از ایشان را نام می بریم :

سید علی هجویری غزنوی ، حسین زنجانی ، اسماعیل بخاری ، معین الدین چشتی ، بختیار کاکی اوشی ، جلال الدین تبریزی ، جلال الدین بخاری، سید علی همدانی ، سید محمد همدانی ، سید ابراهیم ایرجی ، زین الدین شیرازی ، میر حسام الدین چشتی ، فخر الدین عراقی ، ملا شاه بدخشی ، خواجه خاوند محمود ، خواجه محمد باقی بالله نقشبندی .

供偿债券

# گزارش برگزاری جلسهٔ انجمن فارسی اسلام آباد / راولپندی دربارهٔ «اهمیت مثنوی مولانا در شبه قاره»

ساعت ۲۰۰۳ هش برابر با ۱۶ فوریه ۲۰۰۳ م سمینار علمی پیرامون «اهمیت مثنوی مولانا در شبه قاره» با همکاری مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان در تالار اجتماعات خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران در راولپندی برگزار گردید.

این سمینار با تلاوت آیاتی چند از کلام الله مجید توسط آقای حافظ افتخار احمد قادری آغاز شد. آنگاه خانم سمن عزیز معلم انگلیسی مرکز آموزش فیصل نعت رسول مقبول «ص» سرودهٔ فریدالدین عطار نیشابوری را با آهنگ ویژهٔ نعت خوانی در شبه قاره عرضه داشت. سپس آقای دکتر محمد حسین تسبیحی کتابدار مرکز، داستان مسابقهٔ نقاشی میان رومیان و چینیان را از مثنوی قرائت و شرح و تفسیر کرد.

سخنرانان و مقاله خوانان این سمینار علمی شامل پژوهشگران و محققان ایرانی و پاکستانی از جمله خانم تهذیب زیدی، خانم دکتر ایران نژاد (افسری)، آقای سید مرتضی موسوی سرپرست انجمن فارسی، آقای دکتر رضا مصطفوی سبزواری ، استاد دانشگاه و رایزن فرهنگی ج.ا.ایران و آقای دکتر محمد مهدی توسلی مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان بو دند. در قسمت دوم برنامه که اختصاص به قرائت شعر داشت، فارسیگویان پاکستانی ، ایرانی و افغانی سروده های خود را دربارهٔ موضوع سمینار و مضامین مربوط عرضه داشتند. شاعران شرکت کننده عبارت بودند از خانم کوثر ثمرین (که در ضمن مجری برنامه هم بود) خانم سمن عزیز ، آقای قلندرزاده ، حافظ افتخار احمد قادری، آقای فضل الرحمن عظیمی و آقای دکتر تسبیحی «رها».

خانم تهذیب زیدی از دانشگاه ملی زبانهای نوین ، اسلام آباد، کمیت و کیفیت آثار مولانا بویژه مثنوی معنوی و نفوذ آن را در قاطبهٔ مردم تبیین نمود. خانم دکتر ایران نژاد (افسری) در ضمن شرح بازتاب تعلیمات کلام الهی در مثنوی مولانا پیرامون زن از دیدگاه کلام الله مجید مقالهٔ علمی ای عرضه داشت. آقای سید مرتضی موسوی در مقالهٔ خود اهمیت مطالعات آثار مولانا طی هفت

قرن اخیر در شبه قاره را با تبیین نسخ خطی موجود در کتابخانه ها، چاپهای متعدد مثنوی در مطابع طی دویست سال اخیر ، تراجم و شرحهای مثنوی بزبانهای اردو ، بنگالی ، پنجابی ، سندهی ، پشتو ، کشمیری که در جنوب آسیا بسلک نگارش درآمد و مولوی شناسان نامدار طی قرون اخیر نظیر مولانا شبلی ، علامه اقبال دكتر خليفه عبدالحكيم مطالبي پژوهشي عنوان نمود. آقاي دكتر رضا مصطفوی سبزواری در ضمن اشاره به نفوذ آیات کلام الله مجید و احادیث رسول اکرم فاش ساخت که پرفسور بدیع الزمان فروزانفر، مولوی شناس برجسته معاصر، دوکتاب مجزا در این موضوع تدوین و منتشر ساخته است. وی یاد آور شده که ۳کلمهٔ «مثنوی» «مولانا » و «تربت » صرفاً به مولوی بلخی اختصاص دارد. آقای دکتر مصطفوی از تشکیل سمینار علمی مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان باهمکاری انجمن فارسی در محل خانه فرهنگ جمهوری اسلامی استقبال گرمی بعمل آورد و اعلام داشت که چنانچه انجمن فارسی « دورهٔ مثنوی خوانی، را با داشتن داوطلبان علاقه مند بطور هفتگی دایرکند ، رایزنی فرهنگی برای همکاریهای لازم آمادگی دارد. آقای دکتر محمد مهدی توسلی در خطابهٔ ریاست با تبیین گستره و پهنای مطالعات و فارسیگویی در نرویج افکار علمي و اسلامي در پاکستان ، نقش مرکز تحقیقات را در ضمن تشویق چنین شخصیتها یاد آور گردید. وی ابراز امیدواری کرد که با تغییر محل تشکیل جلسات علمي مركز و انجمن، شهروندان علاقه مند استفاده هاي بيش از پيش نموده، مشوق دست اندركاران خواهند بود.

سپس در قسمت دوم برنامه شاعران نامبرده اغلب به موضوع جایگاه مولانا و مثنوی معنوی در ادب فارسی، سروده های فارسی را در اصناف قصیده، مثنوی و قطعه عرضه داشتند که مورد توجه شرکت کنندگان قرار گرفت. تعداد زیادی از شهروندان راولپندی و اسلام آباد از جمله استادان و دانشجویان دانشگاه ها در سمینار علمی حضور پیدا کردند و ازینکه جهت تسهیل ایاب و ذهاب آنان سمینار علمی به جای تالار اجتماعات مرکز ، در تالار اجتماعات خانه فرهنگ راولپندی تشکیل داده شد، سپاسگزاری کردند.

خبر نگاران صدا وسیمای ج.ا.ایران مرکز اسلام آباد نیز از قسمتهای منتخب برنامه جهت ارسال به ایران فیلمبرداری و گزارش نهیه کردند. این سمینار در ساعت به ۶ بعد از ظهر پایان یافت و آنگاه از شرکت کنندگان پذیرائی بعمل آمد.

## معرفی ۳ پایان نامهٔ کارشناسی ارشد

۱ - شرح و تعلیقات سروده های صوفی غلام مصطفیٰ تبسم

رسالهٔ کارشناسی ارشد زبان و ادبیات فارسی، به کوشش: خانم شکفته يسين عباسي، به راهنمايي خانم دكتر طاهره پروين اكرم ، گروه آموزشي زبان فارسى دانشگاه ملى زبان هاى نوين ، اسلام آباد، سال تحصيلي ٢٠٠١ -۲۰۰۲م / ۱۳۸۰ - ۱۳۸۱ هش / ۱۴۲۲ - ۱۴۲۳ ه. کاغذ و تجلید خوب و با حروف چینی کامپیوتری و رسم الخط نستعلیق ، ۲۰ + ۱۹۶ ورق (فتوکیی). فهرست مطالب و پیشگفتار و صفحات آغاز (۱ - ۲۰)، فصل اول: شرح احوال ، افتخارات، وفات، حلقهٔ احباب (ص ١ - ٣)، فصل دوم : ويژگيهاي شعر او ، شاعری اردو، شاعری پنجابی ، شاعری فارسی ، شعر برای بچگان (جوانان)، سروده های جنگی ، علامه اقبال و صوفی تبسّم (ص ۲ - ۱۲)، فصل سوم: آثار صوفي تبسّم (ص ١٤)، فصل چهارم، شرح و تعلیقات سروده هاي صوفي تبسّم: ١ - نعت، ٢ - غزليات ، ٣ - رباعيات ، سروده هاي ديگر (ص ٩ - ۱۹۶)، منابع و مآخذ (ص۱۹۲ - ۲۰۰)، در پیشگفتار این رساله آمده است که: ا صوفی غلام مصطفیٰ تبسم درمیان شاعران (معاصر) شبه قاره (پاک و هند) یکی از معروف ترین و برجسته ترین شاعران است . او نه فقط یک شاعر نامور و بزرگ اردو است، بلکه در زبان فارسی و پنجابی هم مقام والایس دارد . وی مترجم مشهور و معروفي هم بود ... نثر و نظم فارسى را خوب مي شناخت و مى فهميد و مى خواند. معلم زبان فارسى بود. از همان آغاز جوانبى به زبان فارسى علاقه مند بود، بدين جهت با استادان فارسى در آن روزگار آشنايي حاصل کرد و از آنان فارسی و ادب فارسی فراگرفت، از جمله: حکیم فیروز الدين طغرايي ، كه شعر فارسى او با معاونت و راهنمايي اين استاد بزرگ به كمال رسید و ترکیبات و الفاظ تازه و نوین در شعر آورد: گوهر شو و به گوش نگاران رسیده باش

در بزم همچو شمع فروزان بر آر سر در رزم همچو تیغ صفاهان کشیده باش

یا همچو اشک از سر مژگان چکید، باش

استاد صوفی غلام مصطفیٰ تبسّم اصلاً اهل کشمیر بود و لیکن در شهر امرتسر زندگی می کرد. پدرش «صوفی رسول » مردی نیک منش بود و خانوادهٔ او در لاهور زندگی می کردند. صوفی غلام مصطفیٰ تبسم پس از تحصیلات در دورهٔ دبستان و دبیرستان و دانشگاه به تدریس فارسی و اردو روی آورد و در امرتسر و لاهور مي زيست و سرانجام به دانشكدهٔ خاورشناسي لاهور سمت استادی و ریاست بخش اردو را بر عهده گرفت و با خدمات ارزنده در سال ١٩٥٢ م بازنشسته شد وليكن تا سال ١٩٥٤م به خدمات فرهنگي وعلمي خود ادامه داد و در سال ۱۹۵۷م ریاست خانهٔ فرهنگ ایران را در لاهور برعهده داشت. مدتی سردبیر ماهنامهٔ «لیل و نهار» بود. مدّتی در رادیو پاکستان به عنوان مشاور ادبی خدمت کرد. در مؤسسه شورای هنر و در آکادمی اقبال نیز مدیر و مشاور بود. در زمان ریاست جمهوری محمدایوب خان به عنوان پاداش خدمات علمي خود ، « مدال حسن كارگردگي » دريافت كرد و بعداً « مدال ستارهٔ امنیاز، دریافت کرد. دولت ایران نیز برای خدمات زبان فارسی او ، « نشان فضيلت » به او اهداكرد. حلقة احباب يا « نيازمندان لاهور» از: يطرس بخاري، دكتر تأثير، عبد المجيد سالك ، چراغ حسن حسرت، حفيظ جالندهري ، پندت هر چند اختر، امتياز على تاج تشكيل مي شد.

صوفی غلام مصطفیٰ تبسم به عمر ۷۹ سالگی در سال ۱۹۷۸م درگذشت و در گورستان «میانی صاحب » در لاهور به خاک سپرده شد.

صوفی غلام مصطفی در شاعری اردو و پنجابی و فارسی استاد بود و برای کودکان و جوانان و نوجوانان نیز شعر می سرود ومورد توجه جامعهٔ ادبی و فرهنگی بود . غزلیات و رباعیات و دوبینی های او ، بسیار زیبا و دارای سبک تازه و الفاظ وکلمات نوین است و در حقیقت یک نوع سبک جدید در غزل فارسی و اردو و پنجابی آورده است ، لطفاً این غزل را بخوانید:

ک نه نهدگوش بر فسانهٔ ما بسر در مساکراگند افتساد پسرده بسر دار شساهد ازلیسم

غیر ما نیست کس یگانهٔ ما می طید سنگ استانهٔ ما طیور می سوزد از زمانهٔ ما

حرفی از ماکسی نمی شنود ساز عشق آتشین نبوایم کرد از خمار سجرگهی پاک است و، چه صیدیم که قبوس قبضا جرعهٔ خانمان خبرابیم کرد برق را لرزه بر تین افتاده است آن شیرایی کش آب می نامند

وای بسر مسا و بسر نسانهٔ مسا
شعله مسی ریسزد از تسرانیهٔ مسا
مستی بسادهٔ شبسانهٔ مسا
بسر خطا مسی زنبد نشانهٔ مسا
حسیف بسر عشسرت مغانهٔ مسا
کسرد تسا قسصد آشیسانهٔ مسا
آتشسی گشت در زمسانهٔ مسا

باید این نکته را یاد آوری کنم که خانم شکفته یسین عباسی اگرچه زحمت کشیده و به فرهنگ ها و لغت نامه ها و مراجع معتبر ومآخذ مستند رجوع کرده و مطالب را تا اندازه یی درک کرده و نوشته است، و لیکن باید بیشتر کوشش کند و بار دیگر رسالهٔ خود را مطالعه نماید و به راهنمایی استاد ارجمند خانم دکتر طاهره پروین اکرم، اغلاط و اشتباهات خود را تصحیح کند و رسالهٔ خود را منقح و مزکی نماید و روح صوفی غلام مصطفی تبسّم را شادمان تر گرداند.

نه از ساتی نه از پیمانه گفتم حدیث عشق بی باکانه گفتم

خدا را شکر که از پس تکمیل متن پایان نامه ،قلم برای نوشتن پیشگفتار برداشته ام ، پایان نامهٔ بنده : «شرح و تعلیقات سروده های سودا است . بنده این موضوع را با کمک استادان ارجمند خود انتخاب کردم و به قدر توانایی خود سروده های سودا را مورد تحقیق قرار داده ام. من گرایش به هنرهای زیبا داشتم. مادر بزرگوارم ، مرا توصیه نمودند که «فارسی زبان شیرین است و باید آن را بخوانی و من امیدوارم که پس از آموختن آن استعداد شما بیشتر شکوفایی خواهد یافت ». شاید ایشان این بیت اقبال را خوانده بودند که:

گرچه هندی در عذوبت شکر است طرز گفتار دری شیرین تر است فارسی واقعاً شکر است ، و خدا می داند از فارسی چه استفاده های زیاد گرفتهام. بنده خودم به فارسی علاقه دارم و این بیت حافظ را همواره می خواندم و شادمان می گشتم:

اگر آن ترک شیرازی به دست آرد دل ما را به خال هندویش بخشم سمرقند و بخارا را خانم لبنی محمود برای رسالهٔ خود موضوع شعر و شاعری را انتخاب کرده است و می نویسد که : «... ادبیات گرانمایهٔ قدیم و جدید زبان فارسی را مطالعه کردم و در برابر نشر، شعر همیشه مرا بیشتر تحت تأثیر گذاشته است. بنابراین تصمیم گرفتم که کار تحقیق و موضوع رسالهٔ خود را «سرودههای سودا» برگزینم، زیرا شهرت سودا بیشتر در شعر و نثر اردو است. آثار فارسی وی که گنجینهٔ پر بهای ادبی است، مورد توجه عامهٔ مردم قرار نگرفته است. زندگی و آثار و سبک اشعار سودا، این شاعر نام آور را به قدر همت و توانایی خود نگاشته ام ، میرزا محمدرفیع سودا در هند و شاید در دهلی ولادت یافته است و در همان شهر تحصیل کرده و به شهرت رسیده است.

آن گونه که نوشته اند ، میرزا محمد رفیع سودا، بازرگانی و سوداگری می کرد، بدین جهت در شعر و شاعری تخلص «سودا» را برای خود برگزید ولیکن در سپاهیگری نیز شغل داشت. سودا به سال ۱۱۹۵ ه ق در ۷۰ سالگی در لکهنؤ درگذشت . در عادات و خصایل سودا نوشته اند که علاوه بر شعر و شاعری و سوداگری ، سگ پروری نیز می کرد و به موسیقی هم علاقهٔ وافر داشت . وی به حکومت ها و دربارهای مختلف وابسته بود. از جمله : اول به خواجه سرای محمد شاه عالم پادشاه، نسبت علی خان ، دوم به دربار سیف خواجه سرای محمد شاه عالم پادشاه، نسبت علی خان ، دوم به دربار سیف

الدوله احمد على خان بهادر و سوم به نواب غازى الدين خان عماد الملك وابسته گرديد و بدين جهت شعر اردو و فارسى خودرا به آنها پيش كش مىكرد.

میرزا محمد رفیع سودا همواره با سراج الدین علی خان آرزو همراه و همراز بود و اشعار خود را به تأیید و تصویب او می رسانید و همین «آرزو» او را وادار کرد که « ریخته گویی» یعنی شعر اردو را در کنار شعر فارسی آغاز کند و بسیار زود در این هنر به شهرت رسید، البته از کسانی دیگر مانند : «وداد» و «شاه حاتم » و نظام الدین احمد صانع نیز بهره مند شد. سودا ، « ۶۱ غزل » و یک قصیده دربارهٔ «مسجد نو » و چند قطعه به زبان فارسی سروده است ولیکن در ریخته گویی (=اردو سرایی) بیشتر مشهور است . کلیات سودا (اردو و فارسی) به طبع رسیده است که مشتمل برهمهٔ اصناف سخن می باشد : قصیده ، غزل ، واسوخت ، مثنوی ، مرثیه ، قطعه ، ترجیع بند، ترکیب بند ، مخمسات وغیره .

ای که در چشمم به در صورت تو منظوری بیا

وی بعه دل نزدیک من از من چرا دوری بیا

نامهٔ وصل ترا خط بر رخت آورده است

رفت ایسام فسراق و وقت مهجوری بسیا

خانم لبنی محمود کوشش کرده و فارسی خوانده و تحقیق در احوال و آثار سودا کرده و بالاخره شرح و توضیح اشعار سودا را به دست داده است و فهارس گوناگون و مآخذ و منابع ترتیب داده است. اما در ویراستاری و غلط گیری باید دقت و توجه بسیار می نمود. استاد ارجمند خانم دکتر رشیده حسن کوشیده اند که این رساله، مفید و سودمند باشد. امیدواریم چراغ روشن زبان فارسی نیز همواره روشن بماند.

سوداگفته است:

من طوفه لغت مي شمرم لفظ رها را

در سلسله ام نیست به جز درس اسیری

۳ - احوال و آثار و شرح سروده های فارسی خوشحال خان ختک نوشته : خانم شازیه نذیر ختک ، رسالهٔ کارشناسی ارشد ، گروه آموزشی زبان فارسی دانشگاه ملی زبان های نوین ، اسلام آباد، سال تحصیلی ۲۰۰۱ -

۲۰۰۲ م، به راهنمایی: آقای دکتر محمد سرفراز ظفر ۱۴۱ ص، فهرست مطالب بدين ترتيب است. پيشگفتار (ص الف تا د) ( ۴ صفحه)، فصل اول: خوشحال خان ختک ( ص ۱)، اسم و تخلص خوشحال خان ، ولادت ، و تاریخ و جای ولادت (ص ٣)، نياكان و خانواده خوشحال خان ختك ، شرح حال خوشحال خان ختک ( ص ۴)، ازدواج خوشحال خان، آغاز شاعری (ص ۵ - ۶)، وقایع مهم زندگی خوشحال خان ختک (ص٧-٨)، روزهای آخرین خوشحال خان، وصيت خوشحال خان (ص ٨)، وفات خوشحال بابا (ص ٩)، مشخصات اشعار خوشحال (ص ۱۰۹)، آثار خوشحال خان ختک (ص ۱۲)، ترجمه های اشعار خوشحال (ص ١٥)، كليات و ديوان خوشحال خان ، خوشحال خان ختک و اشعار او (ص ۱۷)، غزلهای فارسی خوشحال بابا (ص ۱۹). فصل دوم : شرح سروده های فارسی خوشحال خان ختک (ص ۲۲ - ۱۳۹)، منابع و مآخذ (ص ۱۴۰ - ۱۴۳). در پیشگفتار این رساله ، خانم شازیه ختک نوشته است که : برای فوق لیسانس در رشتهٔ زبان و ادبیات فارسی من نه زیر فشار کسی بودم و نه بی درنگ در این دریا شناور شدم ، بلکه برای این، زبان فارسی را انتخاب کردم که خودم می خواستم که فارسی را بیاموزم ، زیرا که فارسی زبان قدیم ما مسلمانان شبه قاره بوده است و در زبان اردو تأثیر عمیق دارد.علاوه از این فارسی ، زبان شیرین است و این زبان شیرین را خیلی دوست دارم. فارسی واقعاً شکر است. اگرچه پشتو نیز می دانم ولی در کتابی خوانده بودم که :

ه پشتو زبان رزم است و فارسی زبان بزم است ،

بدین علت به آموختن زبان فارسی پرداختم و برای درجهٔ کارشناسی ارشد اشعر فارسی خوشحال خان ختک، در انتخاب کردم. خوشحال خان ختک، شاعر زبان پشتو است و لیکن در شعر فارسی نیز استادی ماهر و توانا و سخنوری آگاه و دانا می باشد. آثار فارسی وی گنجینه پُر بهای ادبی است. آقای دکتر مهر نور محمد خان و آقای دکتر محمد سرفراز ظفر مرا راهنمایی کردند که دربارهٔ خوشحال خان ختک تحقیق کنم، احوال او را بنویسم و اشعار فارسی را از لابلای دیوان پشتو و کلیات آثارش پیدا کنم و آنها را نقد و تحقیق و تنقیح و تصحیح نمایم. خوشحال خان ختک البته یک شاعر زبان پشتو است، باوجود اینکه همهٔ عمرش در جنگ و جدال گذشت، هیچ وقت از شعر و ادب غافل

نشد. وی یک عالم اسلامی بود. به زبان عربی و فارسی دسترس کامل داشت. در تمام آثار پشتوی او، نفوذ عربی و فارسی کاملاً نمایان است. غزلهای فارسی او در زبان و ادب فارسی ارزش و اهمیت فراوان دارد. وی کتاب مشهور «الهدایة» را که در فقه اسلامی است از زبان عربی به زبان پشتو ترجمه کرد و در کتاب مفضل نامه » مسایل فقهی و مذهبی را گرد آوری کرد، و آن را در بحر مثنوی (بحر کوتاه) به نظم در آورد.

خوشحال خان یک جنگجوی پهلوان بود، بنابر این به جنگ و شمشیر، باز و قلم ، کتاب و دفتر شعر ، بسیار توجه داشت و آنها را دوست می داشت. علامه دکتر محمد اقبال دربارهٔ خوشحال خان ختک به زبان اردو سروده است و ترجمهٔ آن چنین است : « خوشحال خان ختک ، فقط یک شاعر نبود ، بلکه او یک افغان شناس و حکیم ملت افغان و معالج و طبیب مرض های آنها بود.» سرگرد راورتی افسر انگلیسی دربارهٔ خوشحال خان ختک نوشته است : « وی مانند شاعران غرب، هیچ رشته یی نبود که با آن آشنایی نداشت ».

خوشحال خان ختک قافله سالار شاعران پشتو زبان است .وی پسر شهباز خان ، نوهٔ بحیی خان و از نوادگان ملک اکوری بود و به قبیلهٔ ختک تعلق داشت. همچنان که رودکی پدر شعر فارسی است ، خوشحال خان ختک نیز پدر شعر پشتو است. مرد شمشیر و قلم ، مردی که در خانواده یی دلیر و جنگجو به دنیا آمد و با آن که بیشتر دوران حیات او در جنگ و ستیز سپری می شد ، در ادبیات و لغت وفنون و ادب و علوم دینی و اخلاقی نیز استادی ماهر بود و بیحری به سزا داشت و شاعری توانا و نویسنده یی زبردست بود. وی به زبان نبحری به سزا داشت و شاعری توانا و نویسنده یی زبردست بود. وی به زبان شده است. خوشحال خان ختک ، گاهی در شعر «خوشحال » و گاهی «کوهی » شده است. خوشحال خان ختک ، گاهی در شعر «خوشحال » و گاهی «کوهی » با « روهی » تخلص می کرد. در سال ۱۰۲۲ ه ق / ۱۶۱۳ م به دنیا آمد. جای ولادت او در ، ۵ کیلومتری شهر پیشاور در « اکوره سرای » بود. پدرش «شهباز ولادت او در ، ۵ کیلومتری شهر پیشاور در « اکوره سرای » بود. پدرش «شهباز خان در سن ۱۸ سالگی ازدواج کرد و گفته می شود ، ۶ پسر و ۲۳ دختر داشت . ختک دارای نشیب و فراز فراوان است. وی در پایان عمر وصیت کرد که : « مرا ختک دارای نشیب و فراز فراوان است. وی در پایان عمر وصیت کرد که : « مرا ختک دارای نشیب و فراز فراوان است. وی در پایان عمر وصیت کرد که : « مرا ختک دارای نشیب و فراز فراوان است. وی در پایان عمر وصیت کرد که : « مرا

در جایی دفن کنید که سایهٔ مغل ها به خاکم نیفتد و گردپای ستوران مغول به خاکم ننشیند».

خوشحال خان ختک در سال ۱۱۰۰ هق مطابق فوریه ۱۶۸۹ میلادی در منطقهٔ دنبره (نواحی آفریدی) در ۱۸ سالگی در گذشت و در «اسوری بالا» در ۱۵ کیلومتری اکوره ختک (۵۰ کیلومتری پیشاور) مدفون گردید و آرامگاه او اکنون زیارتگاه دوستداران اوست. خوشحال خان ختک در حدود ۲۵۰ تا ۳۰۰ تألیف و تصنیف دارد: دیوان خوشحال خان ختک ،فضل نامه ، بازنامه ، دستار نامه ، بیاض ، هدایه و آیینه ، مثنوی سوات نامه ، زنجیری ، منتخبات خوشحال ، نامه ، بیاض ، هدایه و آیینه ، مثنوی سوات نامه ، زنجیری ، منتخبات خوشحال ، خوشحال و فصل بهار ، ارمغان خوشحال . اشعار فارسی خوشحال خان ختک توسط سید رسول جمع آوری شده و در « ارمغان خوشحال» به طبع رسیده توسط سید رسول جمع آوری شده و در « ارمغان خوشحال» به طبع رسیده دانشمندان و ادیبان و آکادمی پشتو در پیشاور ، راجع به خوشحال خان ختک دانشمندان و ادیبان و آکادمی پشتو در پیشاور ، راجع به خوشحال خان ختک :

که از جان سیر گشتن کار من نیست

از اول دل گسرفتن کسار مسن نسیست و نیز گفته است :

> چشم مخمور تــوآخر کـــار کــرد در درون ســــينه راز عــــاشقان

زاهد صد ساله را میخوار کرد عشق اندر گوچه ها اظهار کرد

خانم شازیه ختک کوشش بسیار کرده و به راهنمایی استاد خود آقای دکتر محمد سرفراز ظفر ، غزلیات و رباعیان و دیگر اشعار فارسی خوشحال خان ختک راگرد آوری کرده و در رسالهٔ خود ، آنها را شرح و توضیح نموده و خدمتی ارزنده انجام داده است. البته از لحاظ جمله بندی و دستور و الفاظ زبان فارسی، تصحیحاتی لازم دارد که در هنگام طبع ونشر این رساله باید مورد توجه قرار گیرد و از آغاز تا انجام آن را بخوانند و منقح و مصحح به دوستداران ادب فارسی و عاشقان خوشحال خان ختک تقدیم دارند.

**非新维维** 

## خاطرات دورهٔ دانش افزایی

سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی جهت گسترش و ترویج زبان فارسی مساعی فوق العاده ای مینماید، و برای دوره های مختلف دانش افزایی تدارکات می بیند و باین منظور استادان و دانشجویان زبان فارسی در سراسر جهان را به ایران دعوت می کند و برنامه های دانش افزایی زبان فارسی در دانشگاه تربیت مدرس برگزار می نماید.

خوشبختانه من هم شانس آوردم که در دورهٔ بیست و هفتمین شرکت کنم و این راه مسافرت با همکاری و کمک جناب آقای دکتر سعید بزرگ بیگدلی، مدیر محترم مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد باز شد. لذا ۳۱ مرداد ۱۳۸۰ / ۲۱ ژوئن ۲۰۰۱م ساعت ۳:۳۰، صبح با هواپیمای امارات از راه دبئی سوی تهران پرواز کردم. و ساعت ۶ صبح به دبئی رسیدم، سه ساعت در فرودگاه آن انتظار کشیدم تا با هواپیمای دیگر به تهران برسم. این ۳ ساعت برایم بمصداق «الانتظار اشد من الموت» خیلی سخت بود و می خواستم که زودتر به خانه دومی خود برسم. اما مثل پرنده پر نداشتم. بالاخره ۳ ساعت که کمتر از سی ساعت نبود سپری شد و باهوا پیمای دیگر به طرف تهران به پرواز درآمدم. آفتاب نزدیک ظهر بود که آنرا به رشتهٔ تحریر در آوردن ممکن نیست. تهران و شوق بنده دیدنی بود که آنرا به رشتهٔ تحریر در آوردن ممکن نیست. تهران برای من جای غربب نیست. من در آن شهر گل و چمنزارها از سال ۱۹۹۰ تا برای من جای غربب نیست. من در آن شهر گل و چمنزارها از سال ۱۹۹۰ تا و طوری زندگی کردم که اصلاً خود را غریب احساس نکردم.

۱ - استاد یار گروه آموزشی فارسی، دانشگاه ملی زبانهای نوین ، اسلام آباد.

وقتی که ازهواپیما بیرون آمدم و در فضای تهران نفس کشیدم یک گونه راحت قلبی احساس کردم و با خوشحالی به پوست نمی گنجیدم . چون نوبت به بازرسی و مقررات گمرکی رسید و با بازرس به مکالمه پرداختم اولین سؤالی که کرد این بود : آقا ، فارسی را از کجا یاد گرفتید؟ خیلی قشنگ حرف می زنید؟ در پاکستان چه کار می کنید؟ من در جوابش خود رام عرفی کردم. او خیلی خوشحال شد و من مطمئن شدم که الحمدلله فارسی را زیاد فراموش نکرده ام. بیرون فرودگاه آقای عظیم زاده برای استقبال بنده منتظر بودند. آقای

بیرون فرودن افتی عظیم راده برای استعبال بنده مسلو بودند. افتی عظیم زاده مردی خوش رفتار و خوش خلقی است. باگشاده رویی از من استقبال کرد و باهم سوی مقصد خود روان شدیم. اگرچه ما حرف می زدیم اما فکر من این بودکه کدام طرف می رویم؟ازکدام خیابان رد می شویم ؟ معلوم می شد که من اولین بار به تهران وارد شده ام. منظورم اینست که تهران بیش از پیش توسعه یافته و قشنگ و زیباتر شده و خیابان های تازه اعمار گردیده است.

بعد از چند دقیقه ماشین از اتوبان عبور کرد و به شهرک قدس (شهرک غرب) رسيد. أنوقت متوجه شدم كه الان كجا هستيم؟ وكدام سمت مي رويم ؟ زیرا یک مدتی در شهرک قدس در خیابان ایران زمین اقامت کرده بودم. تقریباً ساعت ۱ ظهر به مهمانسرایی واقع در سعادت آباد پیاده شدیم . مهمانسرا یک ساختمان چند طبقه ای و تمیز است . کارمندان و خدمتگزاران مهمانسرا خیلی خوش رفتار و مؤدب و با تربیت اند. یکی از کارمندان مرا به آپارتمان در طبقه دوم راهنمایی کرد. آپارتمان مشتمل بر دو اطاق خواب ، دو آبریزگاه ، یک اطاق پذیرایی و یک آشپزخانه است. هر اطاق دو نفره است و آپارتمان دارای مبل و تلویزیون و یخچال وتلفن داخلی می باشد. من در یک اطاق اثاثهٔ خود را گذاشتم همان روز یک نفر دیگر آقای روح الله نقوی از کویته (پاکستان) وارد اطاق شد در حالیکه من خواب بودم. آقای نقوی دوست خیلی خوبی است. مرد باهوش و زحمتکش . شب دو نفر دیگر از عربستان سعودی بنام سلیمان و عبدالله در اتاق دیگر آمدند. هر دو پسر دانشجوی فوق دیپلم بودند. خیلی مؤدب و باتربیت. شنیده بودم که برخی اعراب خیلی تندخلق و بی تربیت اند اما پسران نامبرده برعکس فکر ما بودند و شاید به گفتهٔ سعدی شیرازی «جمال همنشین در من اثر کرد». عذوبت و شیرینی زبان فارسی در آنها تأثیر کرده بود.

یک ماه که باهم بودیم همواره مؤدب و سربزیر بوده اند.

دوم تیرماه روز شنبه در سالن دانشگاه تربیت مدرس برنامهٔ افتتاحیه بود. همه دانشجویان دورهٔ دانش افزایی و بعضی از استادان گروه اجرایی گسترش زبان فارسی و مسئولان سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی در آن شرکت کردند. آقای دکتر غلام حسین زاده رئیس گروه اجرایی، اهداف دوره را توضیح نمودند یکی یکی از دانشجویان هر کشور اظهار نظر نمودند. نمایندهٔ صدا و سیما با دانشجویان به شمول بنده مصاحبه کرد. من در گفتگوی خود راجع به ارزش و اهمیت زبان فارسی در پاکستان اظهاراتی نمودم و ضمناً گفتم که فارسی با زبان اردو (زبان ملی و رسمی پاکستان) قرابت تنگاتنگ دارد و تقریباً ۶۰٪ (شصت در صد) واژه های فارسی در زبان اردو بکار میرود.

از سوم تیر ماه کلاس دانش افزایی شروع شد. کلاس از صبح ساعت هشت تا ساعت یک بعد از ظهر ادامه می داشت. هر روز سه جلسه بود بعد از هر جلسه دوران وقفه پذیرائی پُر تعارف ترتیب می دادند که نمونهٔ عمده مهمان نوازی سنتی ایرانی ها می بود.

چهارم تیر ماه روز دوشنبه بعد از ظهربانفاق هم اتاق خود آقای نقوی به تجریش برای زیارت امامزاده قاسم رفتم. و نزدیک ضریح آن مرد عارف و ولی از فضای پُرنور و روح افزا، سکون قلب یافتیم و کمی در تجریش قدم زدیم و وقت غروب به خوابگاه برگشتیم.

پنجم تیر ماه بعد از ظهر طبق برنامهٔ گروه به فروشگاه قدس (خیابان ولی عصر) رفتیم. فروشگاه قدس انجا همه مایحتاج رفتیم. فروشگاه قدس ساختمان چند طبقه ای است که آنجا همه مایحتاج روزانه مشتریان موجود است، البته احساس کردم که فروشگاه رونق پیشین خود را از دست داده است. سپس از «بازار کتاب» دیدن کردیم. و بعضی از دوستان کتاب ها را خریدند.

هفتم تیر ماه بعد از ظهر برای جماران برنامه داشتیم و به زیارت بیت امام خمینی و مسجد مشرف شدیم و از زندگی ساده آن مرد خود آگاه و عارف کامل اطلاعاتی بدست آوردیم. از موزه نیز دیدن کردیم. بعد از این به «پارک جمشیدیه» رفتیم. جمشیدیه پارکی است با فضای پاک و مصفا. همه دوستان در پارک پراگنده شدند و به سیر و گردش پرداختیم و بالای کوه جلوتر رفتند

بعضی ها بخصوص خانم ها از راه برگشتند. منظره از بالای کوه خیلی جالب و دیدنی است. من اولین بار به پارک جمشیدیه رفتم و تأسف کردم که چرا دوران اقامت در تهران به این پارک نیامدم.

نهم تیر ماه شام در رستوران طلائیه بود. رستوران دور از های و هوی و آلودگی شهر در گوشهٔ آرام وپرسکون قرار دارد. بی جهت نیست اگر بگویم که رستوران طلائیه در یک گوشه باغ ارم بنا گردیده است. مسؤلان در یک تالار رستوران جلسه ای تشکیل دادند که دران آقای دکتر غلام حسین زاده و استادان و مسؤلان شرکت کردند . بعد از خطابهٔ دکتر غلامحسین زاده همه دانشجویان به نوبت اظهار نظر نمودند. اولین «قرعهٔ فال بنام من دیوانه زدند» من بعد از تشکر و سپاسگزاری یک غزل فارسی خود را قرآت کردم که اینجا نقل می نمایم.

دلبسرا، درمسان درد دل ز تست دشت و جنگل گشتم و صحرا و کوه عشبوه و غسمزه نگساه دلفسریب پسند نسامح نشبود ایسن عساشقت غسرق بسحر غسم شده کشستی دل ای سحاب نیض مین بسر مین ببار عشستی تسو لازم بسرای زنسدگی چساره جویی کن «ظفر» گشته غریب

عیش یاران ،رونت محفل ز تست
مأمسن ومسکسن ،ره و مسنزل ز تست
بهر قستلم ایسن هسمه قاتل ز تست
ایسن هسمه کیج فهمیش قائل ز تست
ای نجساتم از بسلا سساحل ز تست
کشت امسیدم تسویی حساصل ز تست
کسی بیسابد مسقصدی غسافل ز تست
بسمل عشیق تبوشد بسمل ز تست

در شام پیتزاصرف کردیم که واقعاً خیلی خوشمزه بود. رستوران طلائیه شهرتی به پیتزا دارد و فقط و فقط مردم برای صرف پیتزادرین رستوران می آیند. در راه هنگام برگشت به مهمانسرای دوستان دوباره تقاضا کردند که یک غزل دیگر برایشان بخوانم. برای شاعر بهتر از آن مایهٔ خرسندی نیست که کسی از و تقاضای شعر خوانی کند. یک غزل دیگر خواندم و دوستان دیگر نیز در زبانهای خودشان شعر خواندند. شعری چند از غزل:

لذت غمه در جوانان خوشتر است از سجود با ریای عسابدان زآن چمن که خارها روید «ظفر»

عشق وهم سودای خوبان خوشتر است گفتگو با ماهرویان خوشتر است دشت بسی خار و بیابان خوشتر است دوازدهم تیر ماه برای بازدید موزهٔ ایران باستان رفتیم . چون دیر رسیدیم موزه تعطیل بود وبی نیل و مرام برگشتیم.

چهاردهم تیر ماه بعد از ظهر برای زبارت و تقدیم هدیهٔ عقیدت به مرقد رهبر عظیم انقلاب اسلامی رفتیم و باکمال احترام و عقیدت حلقهٔ گل دسته جمعی و شاخه گل تک تک نثار مرقد امام کردیم و برای روح ملکوتی امام فاتحه خواندیم.

در زمان نهضت انقلاب اسلامی و جنگ تحمیلی هزاران نفر جان خود را برای اسلام و وطن قربان کردند و بیشتر آنها در بهشت زهرا محو خواب ابدی اند و در نزدیکی آن یک موزه نیز وجود دارد که در آن آثاری از آن شهدای وطن و دین نگهداری می گردد، آنرا نیز زیارت کردیم.

هجدهم نبر ماه شام در قهوه خانه سنتی ترتیب داده بودند. قبل از ورود به قهوه خانه از موزه ای دیدن کردیم که در بغل قهوه خانه بود و در آنجا تابلوهای نقاشی شاهان پیشین و سنن و رسوم مذهبی و ظروف قدیمی نگهداری می گردد. از موزه اطلاعات خوبی بدست آوردیم. سپس به قهوه خانه رفتیم. قهوه خانه واقعاً نشانگر سنت ایرانی می باشد. در قهوه خانه مبل مدرن وسنتی وجود داشت. مبل سنتی مزین با غالبچه و پشتی ها بود که نشستن بر آن باعث رفع خستگی و استراحت می باشد.موسیقی سنتی با نی و دف مسحور کن و سحرانگیز بود. چیزی که برایم خیلی شگفت آور بود، قلیان بوده که تاکنون در دهکده های پاکستان مخصوصاً در استان پنجاب رواج دارد. غذایی که در شام حاضر آوردند، مثل غذای مردم پنجاب (پاکستان) بود که یکی از مرغوب شرین غذای پنجابی هاست . البته پنجابی ها نان را در آبگوشت مخلوط نمی کنند و به صورت لقمه لقمه آمیخته با آبگوشت می خورند. چند سال پیش این نوع غذا و قلیان در یک هتل «سرعین» دیده بودم، اما غذا را مزه نکرده بودم. غذای سنتی ایران واقعی خوش مزه بود و همه دوستان خیلی پسندیدند و سیر خوردند.

کلاس های دوره دانش افزایی تا ۲۰ تیر ماه ادامه داشت. ۲۱ تیر ماه روز پنج شنبه بعد از ظهر آزمایش بود. درین سن وسال آزمایش خیلی عجیب است اما رعایت مقررات خیلی لازم است. ۲۲ تیر ماه برنامه مسافرت اصفهان بود . همه دوستان به اصفهان رفتند . البته من عذر خواهی کردم چون می خواستم که با استادان مهربان و شفیق خود ملاقات کنم زیرا برای من زیارت استادان اولیتر از زیارت اصفهان بود.

۲۳ تیر ماه به دانشگاه تهران رفتم و با آقای دکتر محسن ابوالقاسمی و سرکار خانم دکتر ژاله آموزگار ملاقات کردم.

۲۴ تیر ماه دوباره به دانشگاه رفتم و به آقای دکتر اسماعیل حاکمی که راهنمای بنده نیز بودند، ملاقات کردم و از محبت و شفقت ایشان بهره و ر شدم. بعداً به سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی سری زدم و بادوستان عزیز آقای دکتر توسّلی و آقای مصطفی امیدی ملاقات کردم و زیارت دوستان باعث تجدید صمیمیت قلبی طرفین می باشد.

هر آغازی را پایانی است. دورهٔ دانش افزایی بپایان رسیده بود. بیست و پنجم تیر ماه جلسه تودیعی برپاشد که در آن غیر از استادان دورهٔ دانش افزایی دیگر شخصیت های علمی و ادبی و دانشگاهی به شمول رایزن فرهنگی سفارت پاکستان آقای مهتاب خان حضور داشتند. درین جلسه به دانشجویان مدارک و جوایز و هدایا تقدیم شد و به آنها فرصت دادند که اظهار نظر نمایند. بنده نیز با اظهار تشکر و سپاسگزاری درباره ارزش و اهمیت دورهٔ دانش افزایی سخنرانی مختصری ایراد کردم و یک شعری که بمناسبت دوره دانش افزایی سروده بودم ، قرأت کردم . بالاخراین جلسه توام با احساسات رنج جدایی و مسرت و شادمانی و اتمام موفقیت آمیز دورهٔ دانش افزایی بپایان رسید. ناهار را مسرت و شادمانی و اتمام موفقیت آمیز دورهٔ دانش افزایی بپایان رسید. ناهار را در سالن غذا خوری دانشگاه صرف کردیم.

روز پرواز من فرا رسید و بیست و هفتم تیر ماه ساعت ۱۱:۳۰ باهواپیمای امارات از راه دبئی پرواز کردم و بعد از انتظار دراز شب ساعت ۲ بخانه رسیدم.

اگرچه دورهٔ مزبور کوتاه مدت بود اما فراموش نشدنی است. درین مدت فراق وجدایی خانواده ام مثل مار زهر آگین دل نازک مرا مرتباً نیش می زده است ولی محبت و مهمانی دوستان ایرانی اثر این زهر رابرطرف می کرد و بعضی اوقات نیش به نوش مبدل می شد.

بعلاوه لازم به تذکر می دانم که دوران اقامت و دورهٔ دانش افزایی آقای عظیم زاده و خانم نجمی و آقای محمدی جهت حل مسایل و راهنمایی و نگهداری و خوشنودی و دلداری دانشجویان هیچ دقیقه ای فروگذار نکردند و همواره با گشاده رویی و لبان متبسم رفنار کردند و حتی کو تاهی های ما را نادیده گرفتند. من از صمیم قلب ممنون وسپاسگزارم .

چنانکه قبلاً اشاره نمودم کلاس دانش افزایی از سوم تیر ماه شروع شد و بیستم تیر ماه به پایان رسید. کلاس از ساعت ۸ صبح شروع و ساعت ۱۳ تعطیل می شد . بطور کلی ۱۷ روز درس بود و هر روز ۳ جلسه . جمعاً ۵۱ جلسه داشتیم . و درس هایی که خواندیم بدین قرار است:

١ - مرجع شناسي (دكتر غلام حسين زاده ) ٢ جلسه

۲ - دستور و نگارش (دکتر حسین زاده) ۸ جلسه

٣ - فارسى امروز (دكتر دانشگر) ٧ جلسه

۴ - علوم بلاغي (آقاي ايران زاده ) ٣ جلسه

۵ - ادبیات معاصر نظم ( دکتر اکبری) ۴ جلسه

۶ - تحليل متون نثر (دكتر نيكوبخت ) ٥ جلسه

٧ - ادبيات معاصر نثر (دكتر قبادي) ٢ جلسه

۸ - أشنايي با تاريخ و جغرافياي ايران (دكتر آفاجاري) ۲ جلسه

٩ - تحليل متون نظم ( دكتر پورنامداريان ) ٢ جلسه

١٠ - عرفان و تصوف (دكتر صلاحي مقدم) ٢ جلسه

۱۱ - خوش نویسی (آقای جدی) ۴ جلسه

اگر دفت کنیم معلوم می گردد که برنامه چقدر فشرده بوده است. از حیث یک استاد زبان فارسی احساس می کنم که چند جلسه برای یک درس کفایت نمی کند. لذا مدت دورهٔ دانش افزایی اضافه گردد و یا دروس تجدید نظر شود. بهتر اینست که برنامه استادان فارسی و دانشجویان جداگانه تشکیل یابد و در آن فقط چند دروس مهم تدریس شود. مثلاً:

۱ - دستور و نگارش

٢ - علوم بلاغي

٣ - مرجع شناسي

۴ - ادبیات معاصر و تحلیل متون نظم و نثر

٥ - تاريخ ايران بويژه مردم شناسي

خوشبختانه ایران بیشتر برنامه ها را در لوح فشرده محفوظ نموده است و برنامه های انترنت نیز خیلی پیشرفته تر دارد. پیشنهاد بنده اینست که به استادان خارجی با این برنامه ها آشنایی لازم بعمل آید و حتی الامکان نرم افزار مهیا گردد و کتابهای مورد نیاز به آنها هدیه شود.

دوره دو نوع کلاس است: مقدماتی و پیشرفته . اگر امکان پذیر باشد کلاس های مقدماتی در کشورهای مورد نظر باهمکاری استادان محلی تشکیل یابد و کلاس های پیشرفته در ایران دایرگردد.

این امر اظهر من الشمس است که زبان فارسی در پاکستان کم کم رو به انحطاط نهاده و یکی از علل آن بی توجهی نمایندگی های فرهنگی و تمایل بیشتر آنها به امور غیر فرهنگی بوده است لهذا ضروری است که سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی با همکاری های نمایندگی های خود اقداماتی بعمل آورد که مشوق استادان فارسی و جلب توجه دانشجویان گردد و به نمایندگی های فرهنگی توصیه شود که در امور فرهنگی بخصوص در ترویج و گسترش زبان و ادب فارسی پسند و ناپسند شخصی و عقیده و سیاست راه ندهند.

اخیراً طی چند سال گذشته دو شخصیت بزرگ و عالم و فاضل و دلسوز آقای دکتر سعید بزرگ آقای دکتر سعید بزرگ بیگدلی، مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان با جدیت برای ترویج و گسترش زبان فارسی مساعی فوق العاده ای خرج می دهند اما این برای همیشه نیست زیرا بعد از پایان مدت مأموریت ایشان در کار فرهنگی خلایی بوجود خواهد آمد. لهذا اقداماتی معمول شود که کار فرهنگی این دو بزرگوار ادامه پیدا بکند و کوشش هایی که ایشان درین چند سال اخیر نمودند بیش از پیش بار آور گردند.

در آخر از خداوند متعال پیروزی و سلامتی و موفقیت استادان و دانشوران و محققان ایرانی مسئلت می نمایم و آرزو دارم که این قبیل دید و بازدید و مسافرت های علمی و ادبی دو جانبه نصیب معلمان و مروجان فارسی گردد که باعث تحکیم و استواری روابط میان ملت های ما می باشد.

## معرفی انتشارات مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان (۱۰)



۱۶۳ – تاریخ آصفجاهیان (=گلزار آصفیه).

تألیف: خواجه غلام حسین خانزمان خان دهلوی

(۱۹۹ – ۱۲۶۰ ه ق)بهاهتمام دکتر محمد مهدی توسلی،

سخن مدیر: مرکز تحقیقات فارسی ایسران و پاکستان،

حروفچینی کامپیوتری مقدمه و فهارس: محمد عباس

بلتستانی، چاپخانه: سمن پبلی کیشنز، لاهور، شمارگان

(= تعداد): ۵۰۰ جلد، ناشر: مرکز تحقیقات فارسی ایران

و پاکستان، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۷ هش / ۱۴۱۹ هق

/ ۱۹۹۹م. پنجاه و هشت صفحه + ۷۳۳ صفحه، بها با

کاغذ خوب و چاپ دو رنگ عکسی و جلد زرکوب: ۵۰۰

روپیه. صفحات آغاز و عنوان و شناسنامهٔ کتاب و فهرست

مطالب و سخن مدیر ۲۴ ص، پیشگفتار (ص یک - شش)، مقدمه (ص هفت - پنجاه و هشت)، متن کتاب چاپ عکسی (ص ۱ - ۶۴۷)، فهرست راهنما (کسان ، جای ها، کتاب ها) (ص ۶۴۸ - ۷۳۳). تاریخ آصفجاهیان یا گلزار آصفیه بر حسب ا مقدمه ا و اباب ا و ا ذکر ا تقسیم شده است. مقدمه در ذکر احوال مؤلف (ص ۷)، باب اول در ذکر سلاطین قطب شاهیه (ص ۸ - ۵۹)، باب دوم: ذکر سریرآرایان دولت آصفیه (ص ۵۵ - ۱۳۳)، باب سوم: ذکر احوال وزیران و امیران و سرداران و منصبداران دربار جهانمدار آصفیه (ص ۳۳۳)، باب سوم: ذکر احوال وزیران و امیران و مشایخ و علما و فضلای عصر (ص ۳۳۳ - ۱۵۷)، ذکر حکمای سرکار دولتمدار آصفیه (ص ۴۱۵)، ذکر فضلا و علماء (ص ۴۱۶ - ۴۲۷)، ذکر حکمای سرکار دولتمدار آصفیه (ص ۴۲۸ - ۴۲۷)، ذکر حوشنویسان (ص ۴۲۸ - ۴۲۷)، ذکر جوشنویسان (ص ۴۲۸ - ۴۲۷)، ذکر جمعداران قوم قایم ذکر سرداران قوم افغانان سنت و جماعت (ص ۴۷۲)، ذکر جمعداران قوم قایم

خانی (ص ۴۷۴ - ۴۷۷)، ذكر متفرق جمعداران افاغنه قوم سنت و جماعت (ص ۴۷۸ -• ۴۸)، ذکر جمعداران قوم مهدوی (ص ۴۸۰ - ۴۸۱)، ذکر تیراندازان و قدراندازان ( ص ۴۸۲ - ۴۸۴)، ذكر جمعداران قوم عرب (ص ۴۸۴ - ۴۸۸)، ذكر جمعداران سندهى (ص ۴۸۸)، ذکر جمعداران سکهان (ص ۴۸۹)، ذکر سرداران و رساله داران و کمندان پلاتنهای بار ملازم رعد جنگ (ص ۴۹۰)، ذکر شاگرد پیشه (ص ۴۹۳)، ذکر مقربان و باریابان (ص ۴۹۶)، ذکر پهلوانان و کارخانجات سرکار (ص ۵۰۰) ذکر باورچی خانهٔ سرکار دولتمدار (ص ۲۰۲)، ذکر اسبان عربی و عراقی و دکهنی و کاتهیوار (ص ۵۰۳)، ذكر شتر خانه ( ص ۵۰۴ )، ذكر فيلخانه (ص ۵۰۴)ذكر رتهه خانه (ص ۵۰۵ )، ذكر توپخانه (ص ۵۰۵)، ذكر كاماتيان (=مستخدمان) (ص ۵۰۶)، ذكر شكار خانه (ص ۵۰۷ )، ذكر ورود خانان ايران ( ص ۵۰۸)، باب چهارم : ذكر جمع كامل شش صوبة مملکت دکن اورنگ آباد، دولت آباد ، احمد نگر خاندیس ،محمد آباد بیدر ، حیدرآباد (ص ٥١٠ - ٥٢٨)، ذكر كيفيت عرس كوه شريف جناب حضرت امير المؤمنين على بن ابی طالب (ع) (ص ۵۴۹)، ذکر مجمع جاتره های هندوان (ص ۵۵۹)، ذکر عشرهٔ محرم المحرام در حیدرآباد (ص ۵۶۰) ، خاتمه متضمن بر دو فصل : اول : ذكر ابتدای احوال ورود و کلای انگریزی ( = انگلیسی ) در سرکار و ملازم شدن جمعیت انگریزی ( = انگلیسی ص ۵۸۹)، ذکر عجایبات و احوال متفرقات عجایب (ص ۵۹۵)، ذکر الماس نا تراشیده ( ص ۵۹۵)، ذکر احوال متفرق: میر مؤمن استرابادی ، ذکر تعلقداران ، ذکر محمد عزت الله خان، ذكر محمد شجاعت على خان ، ذكر ميرزا محسن على خان ولايتي، ذكر ميرزا حسين نواز خان (ص ٥٩٤ - ٤٢٥)، فصل دوم : آبادي بيكم بازار و ساهوان آنجا ( ص ۶۲۲)، ذكر گوسائيان بيگم بازار كان گير ( ص ۶۲۴ - ۶۳۱)، ذكر سرود سرایان علم موسیقی ( ص ۶۳۲ - ۶۴۱)، ذکر نقاره چیان ( ص ۶۴۲)، ذکر گهریان نوازان (ص ۶۴۲)، ذكر شطرنج بازان كامل فن (ص ۶۴۳)، ذكر هنگامه و غلو دسهره و ديوالي و نسبت و هولي (ص ٤٤٤)، خاتمه (ص ٤٤٤)، فهرست راهنما : كسان ، كتاب ها ، جای ها ، فرهنگنامه (ص ۶۴۹ - ۷۳۳) . در سخن مدیر اینگونه آمده است : «از میانهٔ سدهٔ هشتم هجری قمری برابر با سدهٔ چهاردهم میلادی در ناحیهٔ دکن خانواده های سلاطین مسلمان هند بنیاد نهاده شدند که از همه مهم تر حکومت های بهمنیان ، نظام شاهیان ، بریر شاهیان ، عادل شاهیان ، و قطب شاهیان هستند که به تناوب از سال ۷۴۸ - ۱۱۱۲ هق در سرزمین دکن فرمانروایی کردند. حکومت قطب شاهیان ، به دست اورنگ زیب عالمگیر ،

از سلاطین مغول هند، منقرض شد، بعد از وقفه یی کوتاه ، آخرین حکومت مسلمانان یعنی دودمان آصفجاهیان ، زمام امور را به دست گرفتند و تا سال ۱۳۶۸ ه ق که همزمان با سال استقلال هند و اعلام خودمختاری دولت مرکزی بود ، دوام آوردند. آثار کاخ ها وقلعه های آنان در شهر حیدرآباد دکن هنوز موجود است . بعد از سقوط حکومت قطب شاهیان در حیدرآباد ، مدتی وقت لازم بود تا حکومت آصفجاهیان ظهور نماید. در این فاصله به دلیل خلا سیاسی ، گورکانیان هند که به مغول کبیر شهرت داشتند، برای ادارهٔ آن ، افرادی از سوی خود انتخاب میکردند وبرای حکومت دکن روانه میساختند. در سال ۱۳۷ ه ق یکی از سرداران سپاه گورکانیان به نام قمر الدین از نوادگان شیخ شهاب الدین سهروردی که ملقب به نظام الملک آصف جاه گردیده بود، به استانداری دکن منصوب شد، وی بنیان گذار حکومت آصفجاهیان در دکن می باشد».

۱۶۴ – داستان سرایی فارسی در شبه قاره در دورهٔ تیموریان ( ۹۳۲ – ۱۲۷۴ ه.ق / ۱۵۲۶ – ۱۸۵۷م)

تألیف: دکتر طاهره صدیقی ، سخن مدیر: دکتر محمد مهدی توسلی مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، حروفچینی کامپیوتری: محمد عباس بلتستانی ، چاپخانه: اس. تسی. پرنترز ، راولپندی، شمارگان (= تعداد): ؟، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۷ هش / ۱۴۱۹ هق / ۱۹۹۹ م . هفت + ۳۲۸ ص . بها با کاغذ خوب و چاپ مناسب و تجلید رنگین: ۴۰۰ روپیه. صفحات عنوان وشناسنامهٔ کتاب و فهرست مطالب ( ۸ صفحه )، سخن مدیر ( ص یک دو) ، پیشگفتار مؤلف ( ص ۳ - هفت )،

دهستانسوایی فارسی در شیه قاره دردردمبوریان ۱۹۰۰ میروریان

> الد وكر نام دمديلي

17,7 (3) 17,7 (3) 20,7 (3)



مقدمهٔ مؤلف (ص ۱ - ۳۸)، بررسی داستان سرایی فارسی در دورهٔ تیموریان (ص ۳۹ - ۴)، وضع سیاسی ۴۱)، وضع ادبی (ص ۴۴)، وضع داستان سرایی (ص ۴۹)، بررسی داستان هایی که به تقلید از خمسهٔ نظامی سروده شده و داستانها (ص ۵۰)، الف: بررسی داستان هایی که به تقلید از خمسهٔ نظامی سروده شده و یا منابع ایرانی دارد (ص ۵۳)، ب: داستان هایی که از دورهٔ قبل از اسلام سرچشمه گرفته اند و یا منشأ ایرانی دارند (ص ۶۹)، ج: داستان هایی که از منابع هندی سرچشمه گرفته اند و صبغهٔ افسانه یی و اساطیری دارند (ص ۱۹۶)، د: داستانهایی که مبتنی بر وقایع

تاریخی هستند و از زبان محلی به شعر فارسی در آمده اند ( ص ۱۶۳)، ه: داستان های حقیقی که مضامین آنها را شاعر از مشهودات خویش و پیش آمدهای عصر گرفته اند (ص ۲۰۶). و : داستان های عرفانی و اخلانی بر مبنای تمثیلات و حکایات ( ص ۲۷۲)، مؤخره: مختصري دربارهٔ داستان سرايي بعد از انقراض دورهٔ تيموريان تا تأسيس پاكستان ( ص ۲۹۱)، وضع سیاسی و اجتماعی این دوره ( ص ۲۹۲ ) ، وضع زبان و ادبیات فارسی ( ص ۲۹۲ )، منابع و مآخذ ( ص ۲۹۷ )، فهرست راهنما ( ص ۲۰۹ )، کسان ( ص ۲۱۱ )، جای ها ( ٣٢٣)، عناوین داستان ها (ص ٣٢٤)، جمعاً ١٤٧ داستان فارسی منظوم در این کتاب مورد بررسی قرار گرفته است در سخن مدیر اینگونه آمده است : « زبان و ادبیات فارسی که در شبه قاره ، تاریخی هزار ساله دارد ، آثار گرانبهایی از داستان های منظوم فارسی را در برگرفته است . آفرینندگان این داستان ها بیشتر شاعران و سرایندگان ایرانی و هندی و پاکستانی هستند. قهرمانان این داستان ها ، افراد شجاعی هستند که در میدانهای رزم و در مجالس بزم ،گاه جان می گیرند ، و گاه جان می بازند، گاهی رهایی می یابند و زمانی دیگران را رها و آزاد می سازند. در کتاب داستان سرایی فارسی در شبهقاره پاکستان و هند، در دورهٔ تیموریان اینگونه داستان ها گرد آوری ، طبقه بندی ومورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته اند .» در پیشگفتار مؤلف آمده است : «وضع درخشان و نفوذ ادبی و فرهنگی ایران تا پایان دورهٔ اعتلای تیموریان هند و یا تیموریان بزرگ ادامه داشته است.دورهٔ اعتلای تیموریان در شبه قاره ، درخشان ترین دوره یی است که در تاریخ به « دورهٔ طلایی » معروف است . در این دوره است که شاعران داستان سرا و مثنوی سرا، در زمینهٔ داستان سرایی ، آثار بی شماری در ادبیات فارسی از خود به یادگار گذاشتهاند».

## ۱۶۵ - آغاز و ارتقای زبان فارسی در شبه قاره:

تألیف: دکتر ظهور الدین احمد، ویراستار و سخن مدیر: دکتر محمد مهدی توسلی، مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان. حروفچینی کامپیوتری: محمد عباس بلتستانی، چاپخانه: اس.تی.پرنترز، راولپندی، ناشر: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان (اسلام آباد) و بخش اقبال شناسی دانشگاه پنجاب (لاهور)، تاریخ چاپ و نشر ۱۳۷۸ هش / ۱۴۲۱ هق / ۲۰۰۰م. شمارگان (= تعداد): ۳۰۰ جلد ۸۰ می، بها باکاغذ مرغوب و چاپ خوب و جلد رنگین: ۱۵۰ روپیه. صفحات آغاز و شناسنامهٔ کتاب و



اهدای کتاب و فهرست مطالب (ص ۱ – ۶)، این کتاب به مناسبت یکصدمین سالروز ولادت بنیانگذار جمهوری مناسبت یکصدمین سالروز ولادت بنیانگذار جمهوری اسلامی ایران و رهبر کبیر انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی (رح) نشر یافته است .سخن مدیر (ص ۵)، ورود زبان فارسی در شبه قاره (ص ۹) ، زبان های فارسی در شبه قاره (ص ۱)، انقراض مملکت های هندو در شبه قاره (ص ۱۱)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در سنده شبه قاره (ص ۱۱)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در لاهور / پنجاب (ص ۱۵)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در کشمیر (ص ص ۱۵)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در کشمیر (ص ۱۷)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در کشمیر (ص ۱۷)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در بنگال (ص ۱۹)، آغاز و

ارتقای زبان فارسی در استان مرزی ( ص ۲۱)، آغاز و ارتقای زبان فارسی در دکن (هند جنوبی )، فارسی و اردو (ص ۲۴)، رواج زبان فارسی در زمان حکومت انگلیسی ها (ص ۲۵)، موقعیت زبان فارسی بعد از تأسیس پاکستان و هند (ص ۲۶)، تأثیر زبان فارسی در زبان ها و لهجه های منطقه ای و محلی (ص ۲۷) ، تدریس زبان فارسی در شبه قاره (ص ٣١)، آموزشگاه های فارسی در شبه قاره ( ص ٣٤)، ناشرين و چاپخانه هاي زبان و ادب فارسی (ص ٣٥)، تصنيف و تأليف در زبان فارسی (ص ٣۶)، در زمان حكومت غزنويان و غوریان (ص ۳۶)، در عهد سلاطین مملوک و سادات و لودهی (ص ۳۷)، در عهد جلال الدين محمد اكبر تيموري ( ص ٣٣)، در عهد جهانگير يادشاه (ص ٥٠)، د رعهد شاه جهان (ص ۵۴)، در عهد اورنگزیب (ص ۶۰)، در عهد سلاطین متأخر تیموری (ص ۶۵) ، منابع و مآخذ (ص ۷۸) . در سخن مدیر اینگونه آمده است : « از ویژگیهای خوب کتاب ابتدا و ارتقای زبان فارسی در شبهقاره این است که - اگرچه دارای حجم اندکی است - ولى تاريخ زبان و ادبيات فارسى را در منطقه به صورت بسيار فشرده بررسي می کند. در حقیقت ، این کتاب ، جزوهٔ درسی استاد برای رشتهٔ کارشناسی ارشد زبان و ادبیات فارسی در دانشکدهٔ خاورشناسی (دانشگاه پنجاب لاهور) است که با تلاش این مركز تحقيقات فارسى ايران و پاكستان و باهمكارى بخش اقبال شناسى دانشگاه پنجاب ويرايش و به حليهٔ طبع آراسته شده است ».

۱۶۶ - عنصری و مقام او در ادبیات فارسی :

تألیف: دکتر زاهده افتخار، ویراستاران: دکتر محمد مهدی توسلی و دکتر محمد حسین تسبیحی، حروفچینی کامپیوتری: محمد عباس بلتستانی، چاپخانه: ایس.تی. پرنترز، راولپندی، طراحی و صفحه بندی: سینا، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۸ هش / ۱۴۲۱ هق / ۲۰۰۰م. شمارگان (= تعداد) ۲۵۰ جلد .ناشر: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان (اسلام آباد)، ۲۳۶ ص. بها باکاغذ مرغوب و چاپ خوب و تجلید زیبا و رنگین: ۵۰۰ روپیه صفحات آغاز و صفحهٔ اهدایی و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ ناشر و فهرست و مطالب ( یک – هشت)، سخن مدیر

عنصری و مقام او در ادبیات فارسی





(ص نه - ده) ، پیشگفتار مؤلف (ص ۱۱ - چهارده )، بخش اول ، فصل اول : شرح احوال و آثار عنصری ( ص ۱ - ۲۱)، فصل دوم: معاصرین عنصری ، ممدوحین وشعرا ( ص ۲۲)، معاصرین عنصری - شعر (ص ۳۲)، فصل سوم: تأثیر اوضاع سیاسی و اجتماعی زمان عنصری در شعر او ( ص ۴۵)، بخش دوم ، فصل اول : صورخیال در شعر عنصری (ص ۶۷)، فصل دوم : صنایع لفظی در شعر عنصری (ص ۸۰). بخش سوم : فصل اول : ارزیابی تصاید عنصری ( ص ۹۶)، فصل دوم : مضامین قصاید عنصری ( ص ۹۶)، سبک شعر عنصری (ص ۱۱۶)، چند نکته در نقد قصاید عنصری (ص ۱۲۷)، فصل سوم: تأثیر شعر عرب و قرآن و حدیث در شعر عنصری ( ص۱۳۹)، امثال و حکم عرب در شعر عنصری ( ص ۱۴۹)، تأثیر قرآن و حدیث در شعر عنصری ( ص ۱۵۱)، فصل چهارم : علوم و معارف اسلامي وايراني ( ص ١٥٣)، معارف ايراني ( ص ١٥٩)، فصل پنجم: ضرب المثل های فارسی (ص ۱۶۳)، بخش چهارم: فصل اول: تأثیر شعرای سلف در عنصری (ص ۱۷۰)، فصل دوم: مقام و نفوذ عنصری در شعرایی که بعد از وی آمدند (ص ۱۷۵)، مقام و اهمیت عنصری درمیان تذکره نویسان (ص ۲۰۴)، مآخذ و منابع (ص ۲۰۷)، فهرست اعلام (ص ۲۱۳). در سخن مدیر اینگونه آمده است : ۱ اینک عنوان دیگری از آثار مکتوب فارسی ، به نام عنصری و مقام او در ادبیات فارسی، تحقیق و نگارش خانم دکتر زاهده افتخار به میمنت ماه پر برکت رمضان المبارک (۱۴۲۱ ه ق) طبع و نشر می شود ». در پیشگفتار مؤلف چنین آمده است : « در کتاب حاضر کوشش نگارنده بر آن است که از شئون زندگی عنصری سخن گفته شود و ارزش شعر او معلوم گردد».

۱۶۷ - فهرست الفبایی نسخه های خطی کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان از آغاز تأسیس تاکنون ( ۱۳۴۹ هش تا ۱۳۷۸ هش)



تألیف: دکتر محمد حسین تسبیحی، سخن مدیر: دکتر محمد مهدی توسلی، حروفچینی کامپیوتری: محمد عباس بلتستانی، چاپخانه: اس.تی.پرنترز ایند پبلیشرز، راولپندی، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۸ هش / ۱۴۲۱ هق / راولپندی، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۸ هش / ۱۴۲۱ هق / ۲۰۰۰ میلادی. شمارگان (= تعداد): ۵۰۰۰ جلد، ۲۰۴۰ + ۷۶۴ ص. بها باکاغذ مرغوب و چاپ خوب و تجلید ممتاز: ۵۳ ص. بها باکاغذ مرغوب و چاپ خوب و تجلید ممتاز: میاروپیه. این کتاب به مناسبت یکصدمین سال روز ولادت بنیانگذار جمهوری اسلامی ایران و رهبر کبیر انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی (رح) چاپ شده انقلاب اسلامی حضرت امام خمینی (رح) چاپ شده است. صفحات آغاز و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ اهدایی

و نشانه های اختصاری و صفحهٔ ناشر ( یک - هشت)، سخن مدیر (ص نهم - یازدهم)، مقدمهٔ مؤلف ( ص سیزدهم - بیست و دوم)، متن کتاب ( ص ۱ – ۶۶۱)، فهرست اعلام فهرست کاتبان و محرران ، فهرست نام های مؤلفان و مترجمان ونویسندگان ، فهرست اسامی جای ها ، فهرست نسخه های خطی ( مصور و منقش ) ( ص ۶۶۲ – ۷۶۲) ، اسامی جای ها ، فهرست نسخه های خطی ( مصور و منقش ) ( ص ۶۶۲ – ۷۶۲) ، صفحات مقدمه به زبان انگلیسی ( ۱۲ صفحه) . در سخن مدیر اینگونه آمده است : جمع آوری این فهرست عظیم ، به طور فشرده ، دو نکتهٔ مهم و اساسی را مطرح می کند : ۱ – حضور مداوم ده سده فرهنگ و ادب فارسی در خارج از مرزهای ایران اسلامی ، ۲ – وجود منابع و مآخذ موثق و بسیار غنی فارسی در خصوص تاریخ فرهنگ منطقه به ویژه وجود منابع و مآخذ موثق و بسیار غنی فارسی در خصوص تاریخ فرهنگ منطقه به ویژه کشور پاکستان . از این اهمیت تدوین چنین اثر ارزشمندی که بی شک با وقت فراوان و صرف سال ها زحمت و تلاش و با عشق و علاقهٔ وافر و وصف ناپذیری به نگارش در آمده است ، بر کسی پوشیده نیست ». در مقدمهٔ مؤلف چنین آمده است : «... کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان است که اکنون ۴۶۸۰ جلدکتاب چاپی و

۱ ۱۵۵۴ نسخهٔ خطی در قفسه های خودگردآوری کرده است که با احتساب مجموعه ها ، جمعاً ۲۲۵۱۳ نسخهٔ خطی شمار می شود. این نسخه های خطی به خط و زبان های اسلامی و هندوی کتابت شده است که ۱۲ زبان مستقل و ۳۸ زبان آمیخته بایکدیگر شامل این نسخ خطی می باشد. بنابراین کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان بزرگترین مرکز نسخه های خطی در پاکستان است »۱.

## ۱۶۸ : شکوفه های عرفان (گزیدهٔ یکصد و ده غزل فارسی (فارسی باترجمهٔ اردو)



از: امام خمینی (روح الله الموسوی الخمینی)
(رح) به: انتخاب و ترجمهٔ اردو: دکتر محمد سرفراز ظفر،
سخن مدیر: دکتر محمد مهدی توسلی سرپرست مرکز
تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، حروفچینی کامپیوتری
محمد جواد بلتستانی، چاپخانه: ایس.تی.پرنترز،
راولپندی، تاریخ چاپ و انتشار: ۱۳۷۷ هش / ۱۴۲۰ ه
ق / ۱۹۹۹م. ۲۳۶ ص. ناشران: مرکز تحقیقات فارسی
ایران و پاکستان و مؤسسهٔ ملی زبان های نوین، اسلام آباد،

شمارگان (= تعداد) (؟)، بها با کاغذ مرغوب و چاپ خوب و تجلید مناسب و زرکوب:

۲۵۰ روپیه . صفحات آغاز و عنوان و صفحهٔ ناشر و فهرست مطالب (ص ۱ – ۴۰)،

سخن مدیر (فارسی) (ص ۵ – ۶)، دیباچه (اردو) (ص ۷ – ۱۰)، متن فارسی غزلیات

(ص ۱۲ – ۱۲۱). متن اردوی غزلیات (ص ۱۲ – ۱۲۱)، فرهنگنامه (ص یک – پنج).

غزل اول: ۱ عید نوروز ۱ و غزل آخر: ۱ نسیم عشق ۱ است. در سخن مدیر اینگونه آمده

است: « بخش فارسی مؤسسهٔ ملی زبان های نوین وابسته به دانشگاه قائداعظم ، اسلام آباد،

بسیار مایل بود که نمونه هایی از غزلهای عارفانهٔ امام – رحمهٔ الله علیه – را با ترجمهٔ

اردوی آن ، برای استفادهٔ دانشجویان بخش فارسی آن مؤسسه و علاقهمندان به شعرمعاصر

فارسی تدوین و منتشر نماید، برای این مهم ، جناب دکتر محمد سرفراز ظفر ، استاد

گرامی بخش فارسی و شاعر فارسی گوی پاکستانی ، قدم پیش نهاد و باکوشش و دقت

فراوان و اشتیاق و وسواس بسیار به ترجمهٔ آزاد یک صد و ده غزل از دیوان حضرت امام

۱ - در تاریخ ۱۳۸۲/۳/۳۰: ۲۲۸۰ جلد کتاب چاپی ر ۱۶۲۳۲ نسخهٔ خطی (بااحتساب مجموعه ها ۲۴۱۲۱ نسخهٔ خطی) در کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان موجود است.
 ۲۵۴

(رح) همت گماشت. اینک ، این «گزید» (شکوفه های عرفان) به عنوان اولین کار مشترک بخش فارسی مؤسسهٔ ملی زبان های نوین و مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان و به مناسبت بیستمین سالگرد انقلاب اسلامی ایران به زیور طبع آراسته و منتشر می گردد.» حضرت امام (رح) فرماید

حدیث عشق تو باد بهار باز آورد صبا زطرف چمن بوی دلنواز آورد ترجمهٔ اردو: باد بهار تیری حدیث عشق لوتالائی (۵۶) صبا باغ سروح پر خوشبولی آئی (۵۶)

# ١٤٩ - معراج - صفت شب معراج - محمد صلى الله عليه وآله وسلم

از: مؤلف ناشناخته به کوشش دکتر محمد حسین تسبیحی (رها) ، سخن مدیر : دکتر محمد مهدی توسلی مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، حروفچینی کامپیوتری : محمد عباس بلتستانی ، چاپخانه : ایس.تی.پرنترز، راولپندی،ناشر : کتابش پبلیکیشنز ، دبئی پلازه ، راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر : ۱۴۲۰ ه ق / ۱۳۷۸ ه ش / ببلیکیشنز ، دبئی پلازه ، راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر : ۱۴۲۰ ه ق / ۱۳۷۸ ه ش / ۲۰۰۰م. شمارگان ۱۰۰۰ جلد ، ۶۴ ص. بها با کاغذ مرغوب و چاپ ممتاز و تجلید رنگین وزیبا. صفحه )، سخن مدیر (ص



یک - چهار) ، متن کتاب (ص ۱ - ۴۰)، درسخن مدیر اینگونه آمده است : سخه خطی معراج «صفت شب معراج» جزو مجموعهٔ خزانة الفوائد الجلالیه» است تألیف احمد المدعو به بهاء الدین بن یعقوب بن حسن بن محمود بن سلیمان که مرید و شاگرد جلال الدین حسین بن احمد بن الحسینی البخاری بوده است ( ۷۰۷ - ۷۸۵ ه ق / بن الحسینی البخاری بوده است ( ۷۰۷ - ۷۸۵ ه ق / بن الحسینی البخاری بوده است ( ۱۳۰۷ – ۱۳۸۳ م) که معروف به مخدوم جلالیان جهانگشت شیر سرخ بخاری می باشد مدفون در اوچ شریف بخاری در ایالت پنجاب . این نسخه در کتابخانهٔ شریف بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان موجود

است. متأسفانه ، نویسندهٔ آن ، نام خود را ذکر نکرده است... این نسخهٔ عزیز الوجود به عنوان متن منتشر نشده در فصلنامهٔ دانش شمارهٔ ۴۰-۶۱ چاپ و نشر شد. اکنون بسیار خوشحالیم که به مناسبت یکصدمین سال میلاد حضرت امام خمینی (رح) به کوشش و

همت ... آقای دکتر محمد حسین تسبیحی بازنویسی و تصحیح شده وبار دیگر به صورت مستقل در یک جلد جداگانه طبع و نشر شده است. کتابت متن اصلی نسخه ۹۳۳ ه ق و کاتب آن و بده ابن طاهر ابن جلال ابن بده ابن ابراهیم است.».

### ١٧٠ - مرآت غفوريه

تألیف: امام بخش لاهوری ، به تصحیح و مقدمه :
معین نظامی ، سخن مدیر: دکتر محمد مهدی توسلی مدیر
مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، حروفچینی
کامپیوتری: محمد عباس بلتستانی ، طراحی وصفحه
بندی: سینا ، چاپخانه: ایس.تی.پرنترز، راولپندی ، تاریخ
چاپ و نشر: ۱۳۷۹ هش / ۱۴۲۰ هق / ۲۰۰۰ میلادی ،
شمارگان (= تعداد): ۲۰۰۰ جلد . ۳۳۲ ص. بها با کاغذ
مرغوب و چاپ خوب و تجلید رنگین ۵۰۰ روپیه،
مرغوب و چاپ خوب و شناسنامهٔ کتاب وصفحه ناشر و



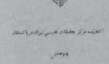
نمونهٔ نسخه و فهرست مطالب (۱۳ صفحه)، سخن مدیر (فارسی) (۲ صفحه)، پیشگفتار (اردو) (۲۸ صفحه). سبب تألیف (۱-۶)، حالت اول: در نکات فرمودهٔ شیخ عبدالغفور جالندری (ص۷-۵)، حالت دوم: در کلمهٔ طیب و نماز و روزه و زکوة و حج (ص۸-۱۱)، حالت سوم: در عشق و تصورات (ص۱۲-۱۷)، حالت چهارم در ذکر جهر و پاس انفاس (ص۱۸-۲۲)، حالت پنجم: در فنا فی الشیخ وفنافی الرسول و فنا فی الله و بقا بالله (ص۲۳-۲۷)، حالت ششم: در سماع و رقص و وجد و تواجد و حال ومقام رص ۲۸-۲۷)، حالت هفتم: در بیان ارحاص و معجزه و خوارق عادت و معونت و استدراج (ص۲۲-۴۳)، حالت هفتم: در بیان ولایت و قطبیت و غوثیت و اتقیا و ابدال رص ۴۲-۴۷)، حالت هفتم: در بیان ولایت و قطبیت و غوثیت و اتقیا و ابدال رص ۴۲-۴۷)، حالت نهم: در مناقب حضرت غوث صمدانی و محبوب ربانی شیخ عبدالقادر جیلانی بامریدان و خلفا و ابنای ایشان و شجرهٔ طیبهٔ این طریقهٔ علیا(قادریه) (ص۴۶-۴۷)، حالت دهم: در مناقب سید شاه مبارک خلف مخدوم سید محمد غوث (اوچی) (ص۶۶-۶۳)، حالت یازدهم: در مناقب حضرت شیخ معروف چشتی (خوشابی) (ص۶۶-۶۳)، حالت دوازدهم: در احوال حضرت شاه سلیمان [بهلوالی] (ص۶۹-۶۷)، در مناقب حضرت شاه سلیمان [بهلوالی]

شدن ملنگان در رکاب سعادت ایشان وافشای خوارق ( ص ۷۰ – ۷۳)، دربیان ملاقات ملنگان و آن چه در سیاحت رویداد شده ( ص ۷۴) ، در افشای خوارق شاه سلیمان که از صاحبزاده ها شنیده شد. (ص ۷۷)، در بیان حال عسرت و در افشای خوارق حضرت سليمان جيو (ص ٧٨) ، حالت سيزدهم : د راحوال حضرت شاه حاجي محمد نوشاه (گنج بخش ) (ص ۸۰) ، ذکر در افشای خوارق که قبل و نیز بعداز ملاقات حضرت شاه سلیمان از ایشان صادر شده (ص ۸۹)، (ذکر آبادی موضع ساهن پال (ص ۱۰۷)، ذکر وفات حضرت نوشاه و مزار شریف (ص ۱۲۳)، حالت چهاردهم :دربیان مناقب حضرت میان پیر محمد سچیار (ص ۱۲۴)، در ذکر اولاد ایشان و نبائر (ص ۱۴۳)، حالت پانزدهم : دربیان مدارج حافظ محمد قایم ( برقنداز ) ( ص ۱۴۵)، خوارق عادات ( ص ١٤٠)، ذكر وفات (ص١٧١) ، ذكر ياران حافظ محمد قايم (ص ١٧٣)، حالت شانزدهم : دربیان عبدالغفور انصاری (ص ۱۷۵)، در شرف ارادت ایشان به حافظ محمد قائم ( ص ۱۷۶)، عقیدت ایشان به مرشد خود (ص ۱۸۴)، ذکر ریاضت (ص ۱۹۸)، ذکر وفات (ص ۲۴۹)، ذكر مزار (ص ۲۵۷)، تاريخ اتمام كتاب (ص ۲۶۰)، ضميمه (ص ۲۶۱)، فهرست اعلام: اماكن ، رجال ، كتب ( ص ٢٤٣ - ٢٧٧). در سخن مدير اينگونه آمده است : « مركز تحقیقات فارسی ایران و پاكستان از دو سال پیش مصمم بود تصحیح و چاپ بعضی از مجموعه های رسایل خطی موجود در کتابخانهٔ گنج بخش را با عنایت به اخذ مجوز رسمی از شورای عالی نشر کتاب سازمان متبوع ، انجام دهد، و در اختیار علاقه مندان این متون بگذارد . خوشبختانه پس از طی مراحل مختلف اینک نخستین متن از این رسایل به نام «مرآت غفوریه » تألیف امام بخش لاهوری و به تصحیح و مقدمهٔ جناب پروفسور معین نظامی استاد ارجمند و دانشور و شاعر گرامی گروه فارسی دانشکدهٔ خاورشناسي لاهور (پنجاب) به حليهٔ طبع آراسته و منتشر مي گردد.»

۱۷۱ – راحت الطالبین سخنان مخدوم حمزهٔ کشمیری (۹۰۰-۹۸۲ هق)
از: خواجه حسن قاری کشمیری به تصحیح و مقدمه: دکتر محمد مهدی توسلی
مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ،سخن مدیر: سرپرست مرکز تحقیقات
فارسی ...، حروفچینی کامپیوتری: محمد عباس بلتستانی ،طراحی و صفحه بندی: سینا،
چاپخانه: ایس.تی. پرنترز، راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۹ هش / ۱۴۲۰ هق /
۲۰۰۰م. شمارگان (تعداد): ۲۰۰۰ جلد، ۱۱۷ ص. بها باکاغذ خوب و جلد خوب و تجلید

مناسب: ۲۰۰ روپیه صفحات آغاز و انجام و عنوان و شناسنامهٔ کتاب وصفحهٔ ناشر (۶ صفحه)، سخن مدیر شناسنامهٔ کتاب وصفحهٔ ناشر (۶ صفحه)، سخن مدیر (فارسی) (ص ۵)، مقدمه (اردو) محبوب العالم حضرت شیخ حمزه مخدوم کشمیری (۹۰۰ – ۹۸۴ ه / ۱۴۹۴ – ۱۴۹۴ مین (ص ۱۵)، شرح متن کتاب (ص ۷۷)، فصل اول: در تعلیم کردن مبتدی را کتاب (ص ۲۷)، فصل اول: در تعلیم کردن مبتدی را (ص ۲۸)، تعلیم اول (ص ۲۸) تعلیم دیگر (ص ۳۰)، تعلیم دیگر (ص ۳۰)، انسان (ص ۳۴)، تعلیم دیگر (ص ۳۶)، تعلیم دیگر (ص ۳۷)، تعلیم دیگر (ص ۳۶)، تعلیم دیگر (ص ۳۶)، تعلیم دیگر (ص ۳۶)، تعلیم دیگر (ص ۳۶)، تعلیم دیگر (ص ۴۷)، تعلیم دیگر (ص ۴۷)، تعلیم دیگر (ص ۴۷)،

واحت الطالبين معنى معرو مروكتيون بدر مدرو الدر ماره مو دار كتروز الدروزير الدروزير



فصل دوم: در کمال ولایت و در تمام رتبت حضرت مخدوم شیخ حمزه کشمیری (ص ۵۱) ، فصل سوم: دربیان کشوف احوال باطن و کرامات و مقامات پیر دستگیر (ص ۷۰)، فهرست اعلام (ص ۹۸)، چاپ و نشر این کتاب بر اساس تنها نسخهٔ موجود در کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان (به شماره ۴۹۷۳) انجام گرفته است: کاتب نسخهٔ «عبدالشکور» و تاریخ کتابت ۱۱۰۴ هق. در سخن مدیر اینگونه آمده است: «مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ... خوشبختانه پس از طی مراحل مختلف ، اینک دومین متن از این رسایل را به نام « راحت الطالبین » تألیف خواجه حسن قاری کشمیری و به تصحیح ومقدمهٔ نگارند، این سطور ( دکتر محمد مهدی توسلی سرپرست مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ) به حلیهٔ طبع آراسته و منتشر می گردد». کوشش مصحح محترم برای این رساله در نگارش مقدمه یی در احوال وآثار محبوب العالم مصحح محترم برای این رساله در نگارش مقدمه یی در احوال وآثار محبوب العالم حضرت شیخ حمزه مخدوم کشمیری و فهارس گوناگون قابل تحسین است.

۱۷۲ - احوال مشایخ کبار (اعنی احوال و مناقب بعضی مشایخ سلسلهٔ شطاریه خصوصاً شیخ محمد اشرف شطاری لاهوری)

تألیف: سلیمان بن شیخ سعد الله با مقدمه و اهتمام: محمد اقبال مجددی، حروفچینی کامپیوتری: عبدالرشید، طراحی و صفحه بندی: سینا، چاپخانه: ایس.تی.پرنترز، راولپندی، تاریخ چاپ و نشر ۱۳۷۹ ه ش / ۱۴۲۰ ه ق / ۲۰۰۰ میلادی، ۱۴۲۰ م شمارگان (= تعداد): ۲۰۰۰ جلد. بها با کاغذ مرغوب و کاغذ سفید و

جلد مناسب: ۱۵۰ روپیه . صفحات آغاز و انجام و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ ناشر (۶ صفحه)، سخن مدیر (فارسی) (۲ صفحه)، مقدمهٔ مصحح (اردو) (ص یک سیزده)، حواشی مقدمه (ص پانزده - هیجده)، متن کتاب فارسی (ص ۱ - ۵۸)، تعلیقات (اردو) (ص ۵۹ - ۶۷)، فهرست راهنما (کسان ، جای ها ، کتاب ها )(ص ۶۸ - ۶۷). در سخن مدیر اینگونه آمده است : «خوشبختانه پس از طی مراحل مختلف ، اینک سومین متن از این رسایل به نام «احوال مشایخ کبار» تألیف سلیمان بن شیخ سعد الله و به تصحیح ومقدمهٔ جناب پروفسور محمد اقبال مجددی ،

دانشور و محقق گرامی به حلیهٔ طبع آراسته و منتشر می گردد». در مقدمهٔ مصحح آمده است که: « سلسلهٔ شطاریه از شیخ بایزیدطیفور بسطامی ( ۱۳۶ – ۲۳۱ ه ق / ۷۵۳ – ۷۵۳ م ۸۹۰ م ۸۹۰ م ۸۹۰ م ۱غاز می شود، اما مؤسس سلسلهٔ شطاریه در پاکستان و هند، شاه عبدالله (۱۹۰ ه ق / ۸۹۰ م) بوده است و از او به طور مسلسل به شیخ محمد اشرف لاهوری رسید و ترویج و تبلیغ شد. این شیخ محمد اشرف لاهوری شاعر و ادیب و عارف سخنور بوده است. این دوبیت خواندنی از اوست: « در وصف رونق ایام پیری

به عشق اندر جوان چون پیر گردد در اقلیم شهادت میرگردد برای چشم زخم هر شیاطین قدش قوس وعصا چون تیرگردد

## ۱۷۳ - مرآت الاولياء (فارسى واردو)

تألیف: شیخ محمد شعیب (متوفی ۱۲۳۸ ه ق) به تصحیح و تحشیه و تعلیقات: دکتر غلام ناصر مروت ، سخن مدیر: دکتر سعید بزرگ بیگدلی مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، حروفچینی کامپیوتری: خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران پیشاور ، چاپخانه:ایس. تی. پرنترز ایند پبلیشرز، راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۷۹ هش / ۱۴۲۱ ه ق / ۲۰۰۱ میلادی ، شمارگان (= تعداد): ۵۰۰ جلد ، ۴۳۱ ص ، بها با کاغذ سفید مرغوب و چاپ خوب و تجلید رنگین مناسب: ۶۰۰ روپیه . صفحات آغاز و انجام و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ ناشر و اهدایی ( ۸ صفحه )، سخن مدیر ( الف - ج )، فهرست مطالب و موضوعات ( ص ب - ک )، پیش لفظ (= مقدمه) ( ص ۱ - ۱ )، اظهار فهرست مطالب و موضوعات ( ص ب - ک )، پیش لفظ (= مقدمه) ( ص ۱ - ۱ )، اظهار

#### مرآتالاولياء

علید اسخ محمد لندید اسپور ۱۹۵۰ در) محمور ۱۹۵۰ در) نگار مام الامر مرود نگار مام الامر مرود



تشکر (ص ۱۱ – ۱۲)، تأثیرات تصوف بر ادب فارسی (ص ۱ – ۱۱)، حالات زندگی شیخ محمد شعیب (ص ۱۲ – ۴۰)، نسخهٔ خطی مرآت الاولیاء (ص ۴۸)، افتتاحیهٔ (دربارهٔ حضرت رسول اکرم (ص) (ص ۱ – ۱۰۳)، نسبت سلسلهٔ قادریه ، نمبر اول : مشایخ سلسلهٔ قادریه (ص ۱۰۸ – ۱۰۹)، نسبت سلسلهٔ قادریه – نمبر دوم : مشایخ سرحد و پنجاب (ص ۱۱۱)، نسبت سلسلهٔ مشایخ سرحد و پنجاب (ص ۱۱۱)، نسبت سلسلهٔ چشتیه (مشایخ چشتیه) (ص ۱۱۱ – ۱۲۴)، نسبت سلسلهٔ نقشبندیه (مشایخ نقشبندیه) (ص ۱۲۱ – ۱۲۴)، نسبت کلمات قدسیه خواجه عبدالخالق غجدوانی (ص ۱۲۸ – ۱۶۱)،

٢٢٣)، نسبت سلسلة قادريه سوم مشايخ سلسلة قادريه سوم ) (ص ٢٢٥ - ٢٢٩) ، نسبت سلسلهٔ قادریه چهارم (مشایخ سلسلهٔ قادریهٔ چهارم ) ( ص ۲۵۱ - ۳۰۶)، ذکر مشایخ متفرقه (ص ۳۰۸ - ۳۴۲) ، سلسلهٔ کبرویه ( مشایخ سلسلهٔ کبرویه ) ( ص ۳۴۴ - ۳۴۷)، سلسلهٔ سهروردیه (مشایخ سلسلهٔ سهروردیه) (ص ۳۴۸) ، ذکر ازواج طاهرات حضرت رسالت پناه (ص) (ص ۳۴۹ - ۳۵۶)، ذكر اولاد رسول الله (ص) (ص ۳۵۷)، ذكر اعمام أن حضرت (ص) (ص ٣٤٠)، ذكر عمارت أن حضرت (ص) (ص ٣٤١)، ذكر موالى أن حضرت (ص) (ص ٣٤٢)، ذكر خادمان أن حضرت (ص) (ص ٣٤٤)، ذكر حارسان و پاسبانان آن حضرت (ص) (ص ٣۶۶)، ذكر رسولان آن حضرت (ص) (ص ٣٤٧)، ذكر كاتبان أن حضرت (٣٤٨)، ذكر نقباء و نجباء أن حضرت (ص) (ص ٣٤٩)، ذكر دواب أن حضرت (ص) (ص ٣٤٩)، ذكر سلاح أنحضرت (ص) (ص ٣٧١)، ذكر اشياء أن حضرت (ص ٣٧٢)، ذكر وفات أن حضرت (ص) (ص ٣٧٣)، ذكر مراقبه و تفكر (ص ٢٧٧)، دربيان صلوة (ص ٢٠٥). پايان و فهارس اعلام رجال و امكنه و كتب ( ص ۴۰۶ - ۴۲۵)، فهرست مصادر و مراجع ، ( ص ۴۳۹ - ۴۵۶ ). در سخن مدير اینگونه آمده است :« این کتاب مرآت الاولیاء با مقدمه یی در بیان سرگذشت و فضایل پيامبر اكرم صلى الله عليه وآله وسلم و بزرگان دين شروع مى شود و در ادامه به بيان احوال مشایخ سلسله های گوناگون صوفیه و همچنین معرفی ارحام حضرت رسول (ص) و كاتبان و حارسان و خادمان و سلاح ها و اشياى مربوط به آن حضرت پرداخته و در انتها با ذكر وفات پيامبر اكرم (ص) پايان مي پذيرد. اين اثر دستماية رسالة دكتري آقاي دكتر غلام ناصر مروت استاد گروه زبان وادبیات فارسی دانشگاه پیشاور و مدیر فعلی آن بوده است که ایشان آنرا با چهار نسخه مقابله و تصحیح کرده و علاوه بر آن ، مقدّمه بی جامع و تعلیقاتی مناسب بر آن افزوده اند که حاکی از کوشش های فراوان است که طی چندین سال به انجام رسیده است». این کتاب به مناسب سی امین سالگرد تأسیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان » ( ۱۳۵۰ – ۱۳۸۰ ش / ۱۹۷۱ – ۲۰۰۱) نشر یافته است.

### ۱۷۴ - معيار سالكان طريقت (تذكره)

تألیف: میر علی شیر قانع تتوی (متونی ۱۲۰۳ ه ق )، بـ تصحیح و مقدمه و



تحشیه و تعلیقات دکتر سید خضر نوشاهی ، چاپ عکسی دستنویس مصحح (متن فارسی کتاب) ، سخن مدیر : دکتر سعید بزرگ بیگدلی مدیر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، حروفچینی کامپیوتری : محمد طارق جمیل ، چاپخانه : شرکت پرنتنگ پریس ، لاهور ، ایس تی پرنترز ، راولپندی ، شمارگان (= تعداد) ۲۵۰ جلد ، ناشر : مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان - اسلام آباد ، ادارهٔ معارف نوشاهیه ، ساهن پال ، پاکستان ، ۱۱۵ + ۲۵۰ ص . تاریخ چاپ و نشر : ۱۳۷۹ ه ش / ۱۴۲۱ ه ق / ۲۰۰۱ میلادی ، این کتاب به مناسبت سی امین سالگرد تأسیس میلادی ، این کتاب به مناسبت سی امین سالگرد تأسیس

 مدیر اینگونه آمده است: «تذکرهٔ معیار سالکان طریقت از جمله تذکره هایی است که در سدهٔ دوازدهم هجری به خامهٔ توانای یکی از نویسندگان دانشمند و پرکار ساکن در شبه قاره صورت وجودی یافته است... چنین کتابی درمیان تذکره های چاپ شده از بزرگان و مشایخ عرفان خالی بود. و در اینجا باید از مصحح محترم سپاسگزار بودکه بر این امر مهم همت گماشته اند و بی شک اگر آشنایی ومؤانست سالیان دراز ایشان با آثار فارسی نمی بود این اثر چنان که شایستهٔ آن است به این صورت و در این فرصت به دست علاقه مندان نمی رسید... معیار سالکان طریقت در ۱۲۰۱ هق نوشته شده و ۱۷۶۰ تن عارف و صوفی را می شناساند و از این راه خدمت بزرگ و شایسته به ادب فارسی انجام گرفته است خاصه اینکه از آغاز اسلام تا عهد مؤلف همهٔ عارفان وصوفیان را در بردارد و در حقیقت ۱۲۰۰ اینکه از آغاز اسلام تا عهد مؤلف همهٔ عارفان وصوفیان را در بردارد و در حقیقت ۱۲۰۰ سال در تاریخ عرفان اسلامی بررسی و تحقیق شده است».

## ۱۷۵ - احوال و مقامات نوشه گنج بخش

تألیف: میرزا احمد بیگ لاهوری تصحیح و مقابله و مقدمه: دکتر عارف نوشاهی ، سخن مدیر: دکتر سعید بزرگ بیگدلی مدیرمرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد، حروفچینی کامپیوتری (؟)، چاپخانه: ایس. تی. پرنترز، راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر ۱۳۸۰ هش / ۱۴۲۲ هق / ۲۰۰۱م ، شمارگان (= تعداد): ۵۰۰ جلد، ناشر: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان بها با کاغذ مرغوب و چاپ خوب و تجلید ممتاز: ۳۰۰ روپیه. صفحات آغاز و عنوان و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ ناشر و اهدایی (۸ صفحه)، تقدیم (=



پیشگفتار (۱-۰۴)، نمونهٔ نسخهٔ خطی (۴ صفحه)، احوال و مقامات نوشه گنج بخش و فهرست فصول (۶ صفحه) ،متن کتاب (ص۱-۴۰)، اختلاف نسخه ها (ص۱۰۵ – ۱۰۴) فهرست فصول (۶ صفحه) ،متن کتاب (ص۱-۴۰)، اختلاف نسخه ها (ص۱۰۵ – ۱۳۴)، تصاویر و ۱۳۴ ، فهارس اعلام (اماکن ، اقوام و اهل پیشه و رجال) (ص ۱۳۵ – ۱۶۰)، تصاویر و نمونه و صفحات انجام (۱۶۶ صفحه) . این کتاب به مناسبت سی امین سالگرد تأسیس مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان (۱۳۵۰ – ۱۳۸۰ هش / ۱۹۷۱ – ۱۰۰۱م) چاپ و نشر شده است . در سخن مدیر اینگونه آمده است : «کتاب مقامات نوشه گنج

بخش تألیف احمدبیگ لاهوری نیز از جمله آثار فراوانی است که در حوزهٔ عرفان و به فارسی نگاشته شده است. در این اثر مؤلف به بیان احوال ومقامات و سیر و سلوک حاجی محمد نوشه گنج بخش ابن حاجی سید علاء الدین غازی علوی یکی از عارفان مشهور (ولادت ۹۵۹ هق / ۱۰۵۲م وفات در ۱۰۵ سالگی ۱۰۶۴ هق / ۱۶۵۴م) این سرزمین می پردازد که هم اکنون پیروانی دارد که اکثر ایشان در منطقهٔ پنجاب و سند به سر می برند. این اثر به کوشش آقای دکتر عارف نوشاهی که خود یکی از سرسپردگان این طریقت است، تصحیح و آمادهٔ چاپ گردیده است... مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان افتخار دارد که درسی امین سالگرد تأسیس ، یکی دیگر از مصادیق فرهنگ مشترک را به جامعهٔ علم وادب و محققان و دوستداران زبان و ادب فارسی عرضه می نماید. امید است که مقبول خاطر آنان قرار گیرد».



۱۷۶ – گرجی نامه ، مجموعهٔ اشعار فارسی گرد آوردهٔ: شمس العلماء میرزا قلیج بیگ (۱۲۷۰ گرد آوردهٔ: شمس العلماء میرزا قلیج بیگ (۱۲۷۰ گرد ۱۳۴۴ هق /۱۸۵۳ – ۱۹۲۹م)، به کوشش و تصحیح: فائزه زهرامیرزا ، پیشگفتار (= سخن مدیر): دکتر سعید بسزرگ بیگدلی مدیر مسرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، ویراستار: دکتر محمد حسین تسبیحی (رها) ، حروفچینی: محمد عباس بلتستانی ، چاپخانه: ایس حروفچینی: محمد عباس بلتستانی ، چاپخانه: ایس متی برنترز، راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر ۱۳۸۰ هق / کرد تا مداد): ۳۶۰ ص ، مارکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان .

تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ( ۱۳۵۰ – ۱۳۸۰ ه ش / ۱۹۷۱ – ۲۰۰۱ م) چاپ و نشر شده است. صفحات آغاز و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ اهدایی و ناشر ( ۸ صفحه ) ، سخن مدیر ( الف - د )، فهرست مطالب مقدمه ( یک – بیست و دو ) ، فهرست مطالب گرجی نامه ( ص الف – ید ) ، اشعار طبع زاد مرحوم میرزا خسرو بیگ گرجی ( ص ۱ – گرجی نامه ( ص ۱۴ – ۱۵)، رباعیات (ص ۱۵ – ۱۸)، قصاید ( ص ۱۸ – ۳۰)، قطعه میرزا خسرو بیگ گرجی (قانع ) (ص ۳۱ – ۱۸)، میرزا خسرو بیگ گرجی (قانع ) (ص ۳۱)، میرزا خسرو بیگ گرجی (قانع ) (ص ۳۱)،

غزلیات (ص ۳۲)، رباعیات (ص ۳۴)، تاریخ وفات میرزا خسرو بیگ (ص ۳۵ - ۳۷)، اشعار طبع زاد شمس العلماء ميرزا قليج بيگ ( ٣٨)، غزليات ( ص ٣٨ - ٥٥)، رباعيات (ص ۵۶ - ۶۲)، تاریخ های ولادت ها و وفات ها و جشن ها و حوادث (۶۳ - ۸۰)، معماها (ص ۸۰ - ۸۱)، سجع های ادبی (ص ۸۱ - ۸۲)، اشعار متفرقه میرزا قلیج بیگ (ص ۸۳ - ۱۰۴)، جشن ها و شادمانی ها (ص ۱۰۵)، رباعیات میرزا قلیج بیگ (ص ۱۰۵ - ۱۰۷)، اشعار دیگر میرزا قلیج بیگ ( ص ۱۰۷ - ۱۱۹)، تاریخ های ولادت و وفات میرزا قلیج بیگ ( ص ۱۲۰ – ۱۲۶)، اشعار شاعران سند مخاطب به بنده قلیج (ص ۱۲۷ - ۱۵۲)، اشعار دربارهٔ گرجیان سند ( ص ۱۵۵ - ۱۶۶) ، غزلیات میرزا بنده علی بیگ گرجی ( ۱۶۶ - ۱۹۱)، فهارس گرجی نامه (ص ۱۹۳ - ۲۳۴)، نمونه های اشعار سندی و اردو (ص ۲۳۷ - ۲۵۶)، تصاویر (ص ۲۵۸)، کتاب شناسی گرجی نامه (ص ۲۶۴ ). در سخن مدیر اینگونه آمده است : اکتابی که پیش روی محققان و علاقه مندان به زبان و ادب فارسی قرار دارد، حاصل کوشش های مستمر یکی از نوادگان فاضل ایس خاندان ادب پرور (که هم اکنون نیز در سند برقرار می باشد) است که پس از ماه ها بررسى و تحقیق آمادهٔ چاپ و انتشار گردیده و در مقدمهٔ آن به تفصیل به معرفی احوال و آثار میرزا تلیج بیگ ودیگر میرزایان سند پرداخته است ». در پیشگفتار مصحح چنین آمده است «اکنون با فروتنی و تواضع عرض می کنم، کاری که من انجام داده ام ، خدمتی است ناچیز است و لیکن مهم و ارزنده زیرا در زبان فارسی ، خدمات فرهنگی و ادسی میرزایان گرجی ناشناخته مانده بود، من بسیار خوشحال هستم که این کار به دست این ناچیز صورت تحقق به خودگرفته است .،

۱۷۷ – احوال و آثار فارسی حضرت سلطان باهو و نظری در افکار وی تألیف: دکتر سلطان الطاف علی ، سخن مدیر: دکتر محمد مهدی توسلی مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، اسلام آباد، چاپخانه: ایس. تی. پرنترز ایند پبلی کیشنز، تاریخ چاپ ونشر: ۱۳۸۱ ه ش / محرم الحرام ۱۴۲۴ ه ق / ۲۰۰۳م. شمارگان ( = تعداد): ۳۰۰ جلد ، ناشر مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، ۴۰۵ ص. بها باکاغذ مرغوب و چاپ خوب و تجلید مناسب: ۶۵۰ روپیه . صفحات آغاز و شناسنامهٔ کتاب و صفحهٔ ناشر و فهرست مطالب ( ۱۶ صفحه )، مخن مدیر ( ۲ صفحه )، پیشگفتار مؤلف صفحهٔ ناشر و فهرست مطالب ( ۱۶ صفحه )، متن کتاب ( صفحه ۱ – ۳۱۶) صوفیان (صفحه ا – ۳۱۶) صوفیان

احوال و آثار فارسی حضرت سلطان باهو در دهری در افتار وی)



متقدمین تا سلطان باهو (ص یک - پنجاه وشش) ، باب اول: بررسی تاریخی دربارهٔ مساکن حضرت سلطان باهو (ص ۱ - ۱۴)، فصل اول: شورکوت (ص ۱)، فصل دوم (مولتان = ملتان) ، فصل سوم جهنگ (ص ۵)، فصل چهارم گرماراج (ص ۱)، فصل پنجم: نظری بر زمان و محیط حضرت سلطان باهو (ص ۱۲)، باب دوم: احوال حضرت سلطان باهو ، فصل اول: علویان و شجرهٔ ایشان (ص ۱۵)، فصل سوم: انتقال (ص ۱۵)، فصل سوم: انتقال نیاکان حضرت سلطان باهو از مکه به مدینه و بغداد (ص

پنجاب (ص ۳۱)، فصل پنجم: مادر حضرت سلطان باهو (ص ۳۴)، فصل ششم: ولادت و اسم باهو (ص ۳۶)، فصل هفتم: ایام طفولیت و جوانی (ص ۳۹)، فصل هشتم تا هفدهم (سلطان و اورنگ زیب عالمگیر در قلعهٔ گرماراج تا شجرهٔ اولاد حضرت سلطان باهو) (ص ۴۱ – ۶۲)، باب سوم: معاصرین سلطان باهو (ص ۶۹ – ۱۰۶)، باب چهارم: خدمات سلطان باهو (ص ۱۰۲ – ۱۲۳)، باب پنجم: انتقال مـزار سلطان باهو (ص ۱۳۲ – ۱۳۳)، باب پنجم: انتقال مـزار سلطان باهو (ص ۱۳۸ – ۱۳۷)، باب هفتم: شخر استجش کلام سلطان باهو (ص ۱۲۸ – ۱۲۷)، باب هفتم: سلطان باهو (ص ۱۲۸ – ۱۲۷)، باب هشتم: افکار و تعلیمات حضرت سلطان باهو (ص ۲۹۰ – ۲۷۷)، باب هشتم: افکار و تعلیمات حضرت سلطان باهو (ص ۲۹۰ – ۲۷۷)، فهرست کتب انگلیسی، پایان نامه ها) (ص ۲۹۱)، ضمیمه ها (ص ۲۹۲ – ۲۹۶)، فهرست کتب انگلیسی، پایان نامه ها) (ص ۲۹۱)، شجره نامه. در سخن مدیر اینگونه آمده است: اختصاصات و اختصارات (ص ۲۹۶)، شجره نامه. در سخن مدیر اینگونه آمده است: از دکتر الطاف علی به چاپ می رسد، ولی در واقع رسالهٔ دکتری وی در زبان و ادبیات فارسی است که در سال ۱۳۶۱ هش برابر با ۱۹۸۱م به دانشگاه پنجاب لاهور ارائه شده است. این اثر حاصل سالها تحقیق و تتبع مؤلف محترم میباشد». کوشش آقای دکتر سلطان الطاف علی در نشر آثار عرفانی فارسی حضرت سلطان باهو قابل تحسین است.

۱۷۸ - تحقیق در الّهی نامهٔ شیخ محمد فرید الدین عطار نیشابوری: نگارش: دکتر کلثوم سید، سخن مدیر: دکتر سید رضا مصطفوی سبزواری

سرپرست مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلام آباد، ویراستار : دکتر محمد حسین تسبیحی (رها)، حروفچینی کامپیوتری : محمد عباس بلتستانی ، چاپخانه : ایس.تی.پرنترز، راولپندی ، ناشر : مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، تاریخ چاپ ۱۳۸۲ هش / ۱۴۲۴ هق / ۲۰۰۳م. شمارگان (= تعداد) :



و چاپ ممتاز: ۸۵۰ روپیه . صفحات عنوان و آغاز و و چاپ ممتاز: ۸۵۰ روپیه . صفحات عنوان و آغاز و فهرست مطالب و صفحهٔ ناشر و سخن مدیر (۱۷ ص)، پیشگفتار (چهار -۶) باب اول: تأثیر آیات قرآن (۱- ۳۳)، باب دوم: احادیث ، کلمات مشایخ ، ضروب الامثال و مضامین عربی (ص ۳۴ - ۶۲)، باب سوم: تحقیقات در احوال اعلام کتاب (ص ۴۴ - ۶۲)، باب چهارم: مآخذ داستان ها رص ۱۴۹ - ۱۵۳) ، حکایت علوی و عالم و مخنث که در روم اسیر شده اند (ص ۱۵۳)، حکایت

نوشیروان عادل با پیر بازیار (ص۱۵۴)، حکایت خواجه جندی با سگ (ص۱۵۴)، خوات ابوالفضل حسن و کلمات او در وقت نزع (ص۱۵۴)، سؤال ابراهیم از مرد درویش (ص۱۵۵)، حکایت شیخ گرگانی با گربه (ص۱۵۵)، حکایت یعقوب و یوسف علیهما السلام (ص۱۵۶)، حکایت یوسف و ابن یامین علیهما السلام (ص۱۵۶)، حکایت یوسف و ابن یامین علیهما السلام (ص۱۵۶)، حکایت شبلی با مرد نانوا(ص۱۵۶)، مناظره عیسی علیه السلام با دنیا حکایت شبلی با مرد نانوا(ص۱۵۶)، مناظره عیسی علیه السلام با دنیا مسلیمان علیهماالسلام (ص۱۵۸)، حکایت عزرائیل و سلیمان علیهماالسلام (ص۱۵۸)، حکایت منصور حلاج برسردار (ص۱۵۸)، حکایت غلبهٔ عشق مجنون بر لیلی (ص۱۵۸)، حکایت نابینا با شیخ نوری (ص۱۵۹)، حکایت عیسی علیه السلام با آن مرد که اسم اعظم خواست (ص۰۶۰)، حکایت ایوب علیه السلام (ص۱۶۱)، حکایت ابوبکر سفاله (ص۱۶۱)، حکایت حسن بصری و رابعه رحمهاالله (ص۱۶۱)، حکایت بوسف علیه السلام با ابن یامین (ص۲۶۱)، حکایت سلطان محمود و آرزو خواستن بزرگان (ص۲۶۱)، حکایت موسی علیه السلام در کوه طور با ابلیس (ص۱۶۳)، حکایت شقیق بلخی و سخن گفتن او در توکل (ص۱۶۳)، حکایت موسی علیه السلام در کوه طور با ابلیس (ص۱۶۳)، حکایت شقیق بلخی و سخن گفتن او در توکل (ص۱۶۳)، حکایت موسی حکایت رابعه رحمها الله (ص۱۶۳)، حکایت لیث بو سنجه (ص۱۶۴)، حکایت موسی حکایت موسی حکایت رابعه رحمها الله (ص۱۶۳)، حکایت لیث بو سنجه (ص۱۶۴)، حکایت موسی حکایت موسی حکایت رابعه رحمها الله (ص۱۶۳)، حکایت لیث بو سنجه (ص۱۶۴)، حکایت موسی حکایت موسی

و مرد عابد (ص ۱۶۴)، حكايت گفتار ييغمبر دربارهٔ طفل نوزاد( ص ۱۶۴)، حكايت حسن و حسين عليهما السلام (ص١۶٤)، حكايت شيخ بايزيد و آن قلاش كه او را حد زدند (ص ۱۶۶)، حکایت عبدالله مبارک با غلام (ص۱۶۶)، حکایت حسن بصری و شمعون (ص١٤٧)، حكايت كيخسرو و جام جم (ص١٤٨)، حكايت بايزيد با أن مرد سائل که او را در خواب دید (ص۱۶۸)، حکایت کشته شدن پسر مر زبان حکیم (ص ۱۶۹)، حکایت بزرجمهر با انوشیروان (ص ۱۶۹)، حکایت بهلول و حلوا و بریان (ص ۱۷۱)، حکایت شعبی و آن مرد که صعوه گرفته بود (ص ۱۷۱)، حکایت زنبور با مور (ص ۱۷۱)، حكايت أن مردكه پيش فضل ربيع آمد (ص ۱۷۲)، حكايت سلطان محمود با ایاز (ص ۱۷۲)، حکایت محمدعیسی با دیوانه (ص ۱۷۳)، حکایت جوان نمک فروش که بر ایاز عاشق شد (ص۱۷۳)، حکایت ابراهیم ادهم با خضر علیه السلام (ص۱۷۵)، حكايت پسر هارون (ص١٧٥)، حكايت هارون با بهلول (ص١٧٤)، حكايت أن درويش با ابوبكر وراق (ص١٧٤)، حكايت سفيان ثوري (ص١٧٤)، حكايت بلقيا و عفان (ص١٧٧)، حكايت سليمان عليه السلام و شاد روانش (ص١٧٧)، حكايت اصمعي با آن مرد صاحب ضيف و زنگی حادی (ص ١٧٨)، حكايت جبريل با يوسف عليهما السلام (ص۱۷۸)، حکایت شیخ یحیی معاذ بابایزید (ص۱۷۹)، حکایت شیخ علی رودباری (ص۱۷۹)، حكايت شيخ ابوسعيد باقمارباز (ص۱۸۰)، حكايت ليلي ومجنون (ص ۱۸۰)، حکایت آن حیوان که آنرا هلوع خوانند(ص ۱۸۱)، حکایت در ذم دنیا (ص ۱۸۱)، گفتار جعفر صادق عليه السلام (ص ۱۸۲)، حكايت يحيى معاذ رازى (ص ۱۸۲)، حكايت شاهزاده و عروس (ص ۱۸۲)، حكايت حضرت ابراهيم عليه السلام (ص۱۸۳)، حکایت حلاج با پسر (ص۱۸۴)، حکایت اردشیر و موبد و پسر شاپور (ص۱۸۴)، حكايت اياز و درد چشم او (ص۱۸۴)، حكايت جرجيس عليه السلام (ص١٨٥)، حكايت يوسف (ع) با زليخا (ص١٨٥)، حكايت ابراهيم ادهم درباديه (ص ۱۸۶)، حكايت شعيب عليه السلام (ص ۱۸۷)، حكايت يوسف عليه السلام و نظر کردن او در آینه (ص ۱۸۸)، حکایت بایزید با مرد مسافر (ص ۱۸۹)، حکایت محمود با شیخ خرقانی (ص۱۸۹)، حکایت آن مردک بر مکتب گذر کرد(ص۱۹۰)، گفتار مرد خدای پرست (ص۱۹۱)، حمایت آن مرد که از او پس سؤال کرد (ص۱۹۱)، حکایت آن زن در حضرت رسالت (ص) (ص ۱۹۱)، حکایت بایزید و زنار بستن او (ص۱۹۲)، حكايت بشر حافي كه نام حق به مشك بيالود (ص١٩٢)، باب پنجم: مقايسة الهي نامه با

آثار دیگر آن عارف ( ص۱۹۳ - ۲۴۱)، الهی نامه ( ص۱۹۵)، منطق الطیر (ص۲۰۰)، مصیبت نامه (ص۲۰۲)،اسرار نامه (ص۲۰۳)،(الف) تجلیل عطار از حسین منصور حلاج (ص۲۰۵)، (ب) نقش ابلیس در شعر عطار (ص۲۱۲)، (ح) انتقاد عطار از فلسفه و فلاسفه (ص۲۲۱)، (د) انتقاد از اوضاع اجتماعي (ص۲۲۳)، (ه) سخنان و گفتــار و قصص بزرگان مشایخ (ص۲۲۵)، (و) احوال بزرگان تاریخ و ذکر شاعران کهن (ص ۲۲۶)، (ز) انعكاس عشق محمود و اياز در شعر عطار (ص ۲۲۷)، (ح) مسألة وحدت وجود (ص۲۲۸)، (ط) نکوهش از دنیا و مردم دنیا دوست (ص۲۲۹)، (ی) تقبیح و مذمت نفس (ص ۲۳۰)، (ک ) شرح اصطلاحات صوفیه (ص ۲۳۱)، (ل) امثال یا اشعاری که در حکم امثال است (ص ٢٣٣) (م) اشتراک وزن اشعار البهي نامه و اسرار نامه (ص ۲۳۴)، (ن) قصه های الهی نامهٔ عطار در مثنوی مولانا (ص ۲۳۴)، (س) قبصه پردازی عطار و اشتراک داستانهای الهی نامه با آثار دیگر عطار ( ص۲۳۷)، باب ششم : (ص ۲۴۲ - ۳۳۸) الف: اصطلاحات دینی و عرفانی (ص ۲۴۲ - ۲۷۴) (، ب: ضرب الامثال فارسى (ص٢٧٥ - ٢٩٨)، ج: لغات و تركيبات وكنايات (ص٢٩٩ - ٣٣٤) فهارس اعلام تحقیق در الهی نامه عطار ، فهرست اسامی اشخاص و القاب و کنیه ها (ص ٣٣٥ - ٣٥٥)، فهرست كتاب ها و رساله ها و مجله ها (ص ٣٥٧ - ٣٥٩)، فهرست جای ها رص ۳۶۷ - ۳۷۰)، فهرست مآخذ و منابع رص ۳۷۱ - ۳۸۸).

در سخن مدیر اینگونه آمده است ۱ تحقیق در الّهی نامهٔ شیخ محمد فرید الدین عطار نیشابوری اکه باهمت شادروان دکتر کلثوم فاطمه سید استاد زبان و ادب فارسی و عضو هیأت علمی دانشگاه ملی زبانهای نوین اسلام آباد انجام پذیرفته ، یکی دیگر از نمودهای حضور معنوی عطار در شبه قاره هند و پاکستان محسوب می گردد و مرکز تحقیقات فارسی ایران وپاکستان شادمان است که تحقیق یاد شده را که سالها پیش ، ایشان به عنوان پایان نامهٔ دکتری زبان و ادبیات فارسی در دانشگاه تهران گذرانیده است ، به یاد آن شادروان چاب و منتشر می کنده.

泰安安泰泰

## معرفی کتابها و نشریات تازه

۱ - طلوع افکار (ماهنامهٔ (اردو): آوریل ۲۰۰۲ میلادی ، ۴۸ ص، کواچی ، مدیر مسؤول : حسین انجم ، سرپرستان مجله : سید علی اکبر رضوی، عقیل احمد، فضا اعظمی، زیر نظر شورای نویسندگان (= مجلس ادارت) : مسلم شمیم، دکتر شکیل نوازش رضا، صادق مدهوش ، دکتر سردار زیدی ، حسین مجروح، صبا اکرم )، این ماهنامه صد در صد فرهنگی و ادبی و شعر و غزل وافسانه و شرح و تفسیر کتاب های تازه چاپ شده و پاسخ و پرسش ادبی به خوانندگان است و بسیار مفید و سودمند است و مدت ۳۲ سال است که ادامه دارد یعنی از سال ۱۹۷۰ میلادی به خدمت فرهنگ و ادب اردو و در بعضی موارد برای زبان فارسی نیز قلم زده است میلادی به خوب و کاغذ مناسب و تصاویر زیبا و جلد رنگین طبع و نشر می شود .

۱ - سب رس ( ماهنامهٔ اردو)، آوریل ۲۰۰۲ میلادی ، جلد ۶۴ ، شماره ۴ ، ۷۴ صفحه ، حیدر آباد دکن ( هند)، سرپرست : مغنی تبسم ، معاون ها : غلام جیلانی ، بیگ احساس ، زیر نظر شورای نویسندگان (مجلس مشاورت )، ناشر : ادارهٔ ادبیات اردو ( حیدرآباد دکن )، ایس ماهنامه در سال ۱۹۳۸ میلادی به وجود آمده و ظاهراً بانی وسرپوست اصلی آن سید محیی الدین قادری «زور » بوده است که « به یادگار» او همواره نشر می یابد. مطالب و مقالات و اشعار آن کلیهٔ ادبی و فرهنگی و شعر و شاعری است و دربارهٔ کتاب های تازه نشر یافته ، نیز ، نقد و نظر می نویسد وضمناً فهرست کتاب های جدید را نیز در آخر می آورد. و همهٔ مطالب آن مفید و صودمند است. چاپ خوب و جلد رنگین و درخشان از امتیازات نیکوی «سب رس» است.

حقیقة المسیحیه (عربی، القسم الرابع): ناشر و گردآورنده ( المؤلف). شورای نویسندگان: مؤسمهٔ طریق الحق ، چاپ ۱۴۱۹ ه ق، چاپخانه ( = المطبعة): سلمان الفارسی ،

شمارگان (- تعداد): ۳۰۰۰ نسخه. تقسیمات از درس ۱۶ ( = السادس عشر ) تا درس ۲۰ ( = العشرون )، مطالب این کتابچه دربارهٔ اسلام و مسیحیت و تبلیغ مسیحیت است.

۴ – اقبال ( نصلنامه= سه ماهه ) (اردو و انگلیسی)، ژانویه – آوریل ۲۰۰۲م ، جلد ۴۹ ، ش ۱ و ۲ ، ۱۲۳ ص ( اردو )، ۱۲۳ ص ( انگلیسی ) = ۲۵۶ ص ، ( = سردبیر): پرفسور دکتر غلام حسین ذوالفقار ، زیر نظر شورای نویسندگان : پرفسور دکتر سید محمد اکرم شاه ( = اکرام )، خانم پرفسور دکتر عارفه سید ، پرفسور دکتر خورشید رضوی، ناشر : بزم اقبال ، لاهور، تاریخ چاپ ونشر ۲۰۰۲ میلادی . این شماره « ویژه نامهٔ اقبال » است به مناسبت یکصد و بیست و پنجمین سال ولادت علامه دکتر شیخ محمد اقبال است. مقالات این شماره کلیهٔ دربارهٔ علامه اقبال است. مهالات بخش انگلیسی نیز حاوی اقبال است. مهالات بخش انگلیسی نیز حاوی آثار اقبال شناسی است.

۵ – ماهنامهٔ خواجگان (اردو)، ژوئیه ۲۰۰۲ میلادی، جلد ۳۲، شماره ۷، ۹۸ ص، چاپ لاهور، ویژه نامهٔ امام زین العابدین علی بن الحسین علیه السلام. بانی : شیخ حاجی ظهیر علی جاوا، سرپرست : شیخ محمد تقی جاوا، سردبیر : شیخ ریاض حسین ننگل والی ، سردبیر افتخاری: وحید الحسن هاشمی ، معاون سردبیر : حامد علی جاوا ، زیر نظر شورای نویسندگان. ناشر : علی اکبر جاوا ، چاپخانهٔ حیدری لاهور، این ماهنامه باتصاویر گوناگون ومقامات دینی و مذهبی و ادعیه و اوراد عربی و اردو دربارهٔ حضرات اهل بیت (ع) و حضرات اشمه (ع) مخصوصاً امام زین العابدین سید الساجدین علی بن الحسین (ع) به جامعهٔ مؤمنان ومسلمانان اهدا شده است . دربارهٔ تقویم و پیشگویی و مسائل سیاسی نیز مطالبی دارد.

۶ - سوی حجاز (ماهنامهٔ اردو)، ژوئیه ۲۰۰۲ میلادی ، جلد ۸ ، شماره ۷ ، ۶۴ ص. مدیر مسؤول محمد خلیل الرحمن قادری ، سردبیر : محمد اسلم شهزاد، دبیر : محمد محبوب الرسول قادری ، زیر نظر شورای نویسندگان (= مجلس تحریر)، مجلس ادارت ، مجلس مشاورت )، ناشر : کاروان اسلام ، لاهور. کلیهٔ مطالب و مقالات این ماهنامه دربارهٔ قرآن و حضرت رسول (ص) و نعت و میلاد است. جلد رنگین وآرایش متین دارد.

۷ - قومی زبان ( ماهنامهٔ اردو)، مه ۲۰۰۲ میلادی ، جلد ۷۴ ، شماره ۵ ، ۹۶ صفحه. ژوئیه ۲۰۰۲ ، جلد ۷۴ ، شماره ۷ ، ۹۴ صفحه. بانی : بابای اردو مولوی عبدالحق در سال ۱۹۴۸

میلادی. شورای نویسندگان، ادا جعفری، جمیل الدین عالی، مشفق خواجه، سردبیر: ادیب سهیل ،ناشر انجمن ترقی اردو کراچی، مقالات ادبی و فرهنگی و تاریخی همه مربوط به ادب اردو. نئی خزانه ( = گنجینه نوین ) به قلم دکتر وفا راشدی شامل فهرست مقالات گوناگون در مطبوعات پاکستان و نیز شناسنامهٔ بسیاری از کتاب های چاپ شده به زبان اردو در وادی سنده، قومی زبان ماهنامه بی است خواندنی و جلد کردنی و نگهداشتنی.

۸ – فکر و نظر ( نصلنامه = سه ماهه ). اردو و انگلیسی ، آوریل – ژوئن ۲۰۰۲میلادی، جلد ۳۹ ، شماره ۴ ، ۱۲۴ ص ، زیر نظر شورای نویسندگان ( = مجلس ادارت )، ناشر : ادارهٔ تحقیقات اسلامی ، دانشگاه بین المللی اسلامی، اسلام آباد. فصلنامهٔ فکر ونظر از ماه ژوئیه ۱۹۶۳ میلادی ( یعنی ۳۶ سال ) به طور مرتب نشر می یابد و همواره مقالات تحقیقی و ادبی و دینی و تاریخی و هنری ، مخصوصاً علوم قرآنی و فقهی و حدیث و تاریخ اسلام را منتشر می کند و دربارهٔ کتاب و کتاب شناسی و نسخه های خطی و معرفی کتاب های تازه چاپ در موضوعات علوم اسلامی نقش مؤثر و مشمر دارد. جلد رنگین و کاغذ و چاپ ممتاز و یژهٔ این فصلنامه است.

۹ - تنظیم المکاتب (اردو ،ماهنامه)، فوریه، آوریل ، و صه ۲۰۰۲ میلادی، ۱۲۸ ص ، اکتاب کوبلا)، ژوئن ۲۰۰۲ میلادی ، لکهنؤ ، ۵۰ ص ، یادگار بانی تنظیم المکاتب : مولانا سید غلام عسکری ، ناشر : تنظیم المکاتب (گوله گنج، لکهنؤ ، زیر نظر شورای نویسندگان (= مجلس ادارت): پیام اعظمی ، صفی حیدر ، میثم زیدی ، منظر صادق . مطالب این دو شماره درباره تعلیم و تربیت و تفسیر سورهٔ حمد و حسن ظن و سؤال و جواب و برنامه های امتحانی سالانه مکتبهٔ امامیهٔ تنظیم المکاتب می باشد و نیز عکس اجازه نامهٔ آیة الله العظمی سیستانی را در موضوع سهم امام در صفحهٔ آخر چاپ کرده اند. ضمناً دربارهٔ وقایع جانسوز کربلا و شهیدان دشت بلا، مقالات و اشعار شور انگیز و حزن آور به زبان اردو از نویسندگان و شاعران برجسته دشت بلا، مقالات و به ویژه نامهٔ کربلا ( = شخصیات کربلا نمبر ) موسوم است .

۱۰ - الاقرباء (فصلنامه = سه ماهه) (اردو)، آوریل تا ژوئن ۲۰۰۲ میلادی ، جلد ۵ ، شماره ۲ ، سرپرست: سید منصور عاقل ، زیر نظر شورای نویسندگان ( = مجلس ادارت): ناصر الدین ، سردبیر، خانم شهلا احمد: دبیر ، محمود اختر سعید معاون دبیر. مجلس مشاورت : خانم پرفسور رضیه سلطانه ، خانم دکتر عالیه امام ، آقای جلیس احمد صدیقی ،ناشر : مؤسسهٔ پرفسور رضیه سلطانه ، خانم دکتر عالیه امام ، آقای جلیس احمد صدیقی ،ناشر : مؤسسهٔ الاقرباء اسلام آباد ، این مجلهٔ همواره دربارهٔ فرهنگ اجتماعی و جامعه شناسی بحث می کند و

دربارهٔ مسائل زندگی مردم و آموزش و پرورش و مشکلات آنها مطالب و مقاله می نویسد .

نویسندگان این فصلنامه عبار تند از : سید هاشم رضا، دکتر محمدمعز الدین ، دکتر محمد صدیق

خان شبلی، خانم رضیه سلطان جان ، دکتر وفا راشدی، عبدالحمید اعظمی، دکتر شاهد حسن

رضوی ، پرفسور محسن احسان ، محمود اختر سعید، حمایت علی شاعر، خانم سیده نغمه

زیدی، غیور احمد ، پرفسور خاطر غزنوی، پرفسور سهیل اختر ، گلزار جاوید ،مظفر وارثی ،

پرفسور دکتر خیال امروهوی ، اختر علی خان ، اختر چهتاروی ، دکتر عاصی کرنالی ، ایس

فصلنامه در نوع خود بسیار خواندنی و مفید است.

1 ۱ - شمس الاسلام (ماهنامهٔ اردو)، ژوئن، ژوئیه، ۲۰۰۲میلادی، جلد ۷۶، شماره ۶ و ۷ ، ۴۸ ص، بهیره (پاکستان)، سرپرست: صاحبزاده ابرار احمد بگوی، زیر نظر شورای نویسندگان (= مجلس ادارت، مجلس مشاورت، مجلس نظامت)، ناشر: لمعات احمد (مجلس مرکزیه حزب الانصار) بگویه، بهیره، مطالب و مقالات کلیهٔ دربارهٔ علوم اسلامی و قرآنی و عقاید مذهبی و تبلیغات فرهنگ اسلامی، جلد کاغذی رنگین و چاپ مناسب.

۱۲ = معارف (ماهنامهٔ اردو) ، ژوئیه ۲۰۰۲ میلادی ، جلد ۱۷۰ ، شماره ۱ ، ۸۰ صفحه، سرپرست: ضیاء الدین اصلاحی ، زیر نظر شورای نویسندگان (= مجلس ادارت ): پرفسور نذیر احمد (علی گره)، مولانا ابو محفوظ الکریم معصومی (کلکته )، پرفسور مختار الدین احمد (علی گره)، ضیاء الدین اصلاحی . ناشر : دارالمصنفین ،آکادمی شبلی، اعظم گره، (هند). مقالات دربارهٔ جنبش نقطریه و دین الهی (دکتر مسعتصم عباسی آزاد)، جامعه شناسی دورهٔ جاهلیت اعراب (دکتر نگار سجاد ظهیر)، ساختمانهای شهر بریلی (سید مصطفی علی بریلوی )، قاضی عبدالنبی احمد نگری (اسلم میرزا)، اسلام و مسلمان در آلمان (ضیاء الدین اصلاحی ).وفیات (عبداللطیف اعظمی )، کیفی اعظمی ، مولوی محمد مسعود خان )، کتاب های جدید نیز در این شماره معرفی شده : اشاریهٔ اقبالیات چاپ لاهور ، اسلامی معاشیات اور ادب ، اسلامی طب ، بهارت مین چهار هفته تذکرهٔ اقبالیات چاپ لاهور ، اسلامی معاشیات اور ادب ، اسلامی طب ، بهارت مین چهار هفته تذکرهٔ مشاهیر غازی پور، قفس رنگ ، دینی تقاریب کا گلشن .

۱۳ - نوای صوفیه انترنیشنل (ماهنامهٔ اردو)، ژوئیه ۲۰۰۲ میلادی، شماره ۷۰، ۳۲ ص سرپرست و بانی :دکتر غازی محمد نعیم ، سردبیر : علامه محمد بشیر، دبیر : جی ایچ ،معروفی مقالات و مطالب نوای صوفیه ، همگی دربارهٔ عقاید و آراء مسلک نوربخشیه پیروان سید محمد نور بخش است و نیز افکار و احوال و سادات همدانیه (پیروان میر سید علی همدانی )می باشد.

مقالهٔ «نور بخشیات ، خواندنی است. میر سید محمد نور بخش ومسلک نور بخشیه کتابی است از دکتر غازی محمد نعیم که معرفی شده است.

۱۴ - سروش (مجلّهٔ دوماههٔ فارسی)، مه - ژوئن ۲۰۰۲ میلادی، شماره ۳۶،۳ ص. سردبیر: خانم ساجده اقبال سید، دبیر مطبوعات: نذر محمد، مدیر: محمد گل مروت، معاونان مدیر:منظور بلوچ، سید محمد احمد زیدی، محمد فاروق قاضی، عکاس اداری: محمد وکیل . ماهنامهٔ سروش از طرف ادارهٔ فیلم و مطبوعات وزارت اطلاعات، دولت پاکستان، اسلام آباد چاپ و نشرمی یابد. تصاویر رنگین و روی جلد رنگارنگ و زیبا. وکافذ گلاسه و چاپ ممتاز. مطالب ومقالات بسیار خوب در این شماره چاپ شده است: کلام اقبال، تجزیه و تحلیل قصاید نعتیهٔ غالب (دکتر محمد ظفر خان)، میراث مشترک فرهنگی بین پاکستان و ایران (دکتر انعام الحق کوثر)، احداث بندرگوادر (اکرام الحق بهاتی)، خاتمهٔ تبعیضات علیه نسوان (فهمیده درانی)، منطقه الایی: یک محل بهشت پنهان در کوه ها (اکرام الحق بهاتی)، روحی گجراتی (دکتر محمد حسین تسبیحی)، داستان کوتاه: خودنمایی: هاجره مسرور، رخ دادهای تاریخی پاکستان. در صفحهٔ آغاز سروش قصیده یی آمده است تحت عنوان: و خون کشمیری روان در کوه و دشت وخاندان و از دکتر محمد حسین تسبیحی (رها) که بسیار خواندنی و دلسوختنی است!!

10 - پاکستان پیکتوریل (Pakistan Pictorial) (انگلیسی): مارس - آوریل - مه - ژوئن ، ۲۰۰۲ میلادی، ۴۲ + ۵۸ ص ، سردبیر: ساجده اقبال سید ، دبیر : نذر محمد ، نزهت یاسمین ، ثمینه نور ، مدیر : سید محمد مؤید بخاری، امور اداری : سید وقاص اندرابی، امور نروش : محمد فاروق قاضی. این ماهنامه از طرف ادارهٔ فیلم و مطبوعات وزارت اطلاعات ، دولت پاکستان ، اسلام آباد ، چاپ ونشر می شود. مطالب آن اکثراً دربارهٔ فرهنگ و هنر ونقاشی و شعر و ادب و پاکستان شناسی است . کاغذ گلاسه وتصاویر رنگین و جلد رنگارنگ ومناظر زیبا و بهار و گلگشت و گلزار است. انگلیسی زبانان از این ماهنامه می توانند استفاده کنند و پاکستان را بشناسند.

19 - پاک جمهوریت (هفت روزه اردو)، لاهور ، اسلام آباد ۲۰۰۲م ، ۲۴ ص ، سودبیر: ساجده اقبال سید، زیر نظر شورای نویسندگان : نزهت یاسمین ، محمد ضیاء آفتاب ، سید زاهد رضا، عزیز احمد همدانی ، این مجله از طرف ادارهٔ مطبوعات پاکستان ( لاهور ) چاپ و نشر می شود و مطالب آن کلیهٔ در امور دینی و فرهنگی و ادبی و سیاسی و باستان شناسی و

روشنگری اذهان مردمان اردو زبان است و همهٔ مقالات آن خواندنی به همراه تصاویر و نقاشی های گوناگون و روی جلد رنگارنگ و مناظر زیبا و دلربا. نعت و شعر و غزل و داستان و وقایع تاریخی و حوادث روز از مطالب خواندنی «پاک جمهوریت »است.

1۷ - ماه نو (ماهنامهٔ اردو)، آوریل ، مه، ژوئن ، ژوئیه ، ۲۰۰۲ میلادی، لاهور، اسلام آباد، ۹۰ ص ، سردبیر: ساجده اقبال سید ، زیر نظر شورای نویسندگان: نذر محمد ، نزهت یاسمین، مختار احمد اعوان ، صفدربلوچ ، سید زاهد رضا نقوی ، حاجی محمد شریف ، وکیل احمد، ناشر: ادارهٔ مطبوعات پاکستان، لاهور. مطالب و مقالات «ماه نو» به همراه عکس های مستند و رنگارنگ ، جلوه و مناظر پاکستان و مردم آن را بسیار خوب می نمایاند. طنز و منزاح افسانه نگاری، اشعار مذهبی و ملی میهنی ، غزلسرایی ، نقد و معرفی کتاب ، تاریخ و باستان شناسی ، احوال و آثار عارفان وشاعران ، شناخت شهرها و روستاها و آداب و رسوم مردم پاکستان از موضوعات ماهنامهٔ «ماه نو» می باشد و آن را بسیار خواندنی می کند.

۱۸ - خبرنامهٔ همدرد (ماهنامهٔ اردو)، بانی: حکیم محمد سعید شهید پاکستان اکتوبر ۲۰۰۰ تا ژوئیه ۲۰۰۲ میلادی ، شماره های مختلف (۷ شماره)، سرپرست: سعدیه راشد، زیر نظر شورای نویسندگان و حکیمان و طبیبان. ناشر: ادارهٔ همدرد (بنیاد ملی همدرد). کراچی، ماهنامهٔ همدرد یا خبر نامهٔ همدرد با تصاویر مستند و مطالب مفید طبی و راهنمایی جوانان وهدایت مردمان ، نقش مهمی در دل و جان مردم دارد. این ماهنامه را حکیم صحمد سعید مرحوم (شهید پاکستان) به وجود آورد که ۱ آواز اخلاق او در سرتاسر جهان طنین انداز است. همهٔ مقالات وگفتارهای خبرنامهٔ همدرد دربارهٔ طب و طبایت و دارو و درمان و معالجه است. ضمناً از مؤسسات همدرد و مدارس و دانشگاه و دانشکده های همدرد و محفل شورای همدرد، آگاهی هایی به دست می دهد و رغبت و شوق خوانندگان را بسیار می کند.

۱۹ - سوی حجاز (ماهنامهٔ اردو) ، مه ۲۰۰۲ میلادی ، شماره ۵ و ۶، جلد ۸، ناشر کاروان اسلام ، لاهور ، مطالب و مقالات این شماره دربارهٔ مسائل روز در پاکستان و تفرقه و جلوگیری از تفرقه و امور اخلاتی و همکاری های مودم می باشد.

۲۰ - ادبیات ، هنر ، تاریخ ، علوم (= فصلنامهٔ انگلیسی ، فارسی)،مؤسسهٔ فرهنگی اکو ECO ، جلد ۲ ش ۵ ، تهران - ایران ، تابستان ۱۳۸۱ هش / ژوئیه ۲۰۰۲م. این فصلنامه در چاپخانهٔ وزارت خارجهٔ دولت جمهوری اسلامی ایران چاپ می شود. سودبیر

خانم شراره نصر اللهی ، مشاور : آقای سید عزیز الله میر یوسفی اول ، حروفچینی : آقای احمد رضا نصر اللهی ، همهٔ مقالات به زبان انگلیسی به جز دو مقاله به زبان فارسی ، بلخ ما در شهر مروارید، قونیه شهر مولانا ، مختصری دربارهٔ بازی ها در آذربایجان ، تاریخ خلفا، حافظ و مقام فرهنگ ایرانی در دنیا، «آلماتا» شهر مشهور قزاقستان ، تاریخ ملتان تا سال ۱۹۴۷م شهری بزرگ از فرهنگ و تمدن در پاکستان ، اردو در کانادا، مختصری دربارهٔ شهر استانبول ، زندگی فرهنگی مرو پیش از اسلام ، بخارا در نظر نرشحی .

۲۱ - ظواهر (ظواهر السرائر) از:مولانا میان محمد عمر چمکنی(ع) ( ۱۰۸۴ - ۱۱۹۰ مصحح: نذر صابری، ناشر: مجلس نوادرات علمیهٔ اتک ، ۶۴ ص. این کتاب به زبان نارسی است و لفظ «ظواهر = ۱۱۱۲ ه ق » تاریخ تألیف است و می توان آن را تذکرهٔ سلسلهٔ نقشبندیهٔ مجدد یه گفت و بدین جهت یک تذکرهٔ مهم است و مخصوصاً دربارهٔ «شیخ سعدی لاهوری» و «جی بابای اتکی » مطالبی ارزنده دارد. و ملفوظات ( = سخنان « جی بابای اتکی » را در بودارد و بر «ظاهر » تقسیم شده است. چند گفتار به زبان اردو بر این کتاب نوشته اند: مولانا میان محمد عمر چمکنی نقشبندی مجددی :راجا نور محمد نظامی »، شیخ یحیی المعروف جی بابا اتکی : صاحبزاده واحد رضوی ،ظواهر پر ایک نظر: طاهر مسعود قاضی . در این کتاب «۷۷ ظاهره» آمده است.

۲۲ - تنظیم المکاتب لکهنؤ (ماهنامهٔ اردو): ژوئیه و اوت و سپتامبر ، ۲۰۰۲م ، ۴۸ ص بانی : مولانا سیدغلام عسکری (رح)، مجلس ادارت : پیام اعظمی ، صفی حیدر ، میثم زیدی ، منظر صادق ، مطالب و مقالات ماهنامهٔ تنظیم المکاتب دربارهٔ اسلام و علوم اسلامی و ادب و فرهنگ اسلامی خاصه ائمهٔ اطهار (ع) است . برنامهٔ مدارس امامیه (= مکاتب امامیه )در شهرهای مختلف هند از جمله لکهنؤ را در بردارد. سئوالها و پاسخ های دینی ، حمد ، نعت ، شهرهای مختلف هند از جمله لکهنؤ را در بردارد. اخلاق ، تعلیم تدریس ، خدمت خلق ، دوستی و قصاید و انواع دیگر اشعار را در بردارد. اخلاق ، تعلیم تدریس ، خدمت خلق ، دوستی و محبت با انسانیت ، نتایج امتحانات و برنامهٔ امتحانات تنظیم المکاتب ، فهارس کتاب. آگهیهای کتاب ها و کتابخانه ها و چاپخانه ها خواندنی است.

77 - me حجاز (ماهنامهٔ اردو): اوت، سپتامبر 7...7م، لاهور جلد A، شماره A و A م A حس . ناشر: کاروان اسلام لاهور سردبیر: محمد خلیل الرحمن قادری ، مدیر: محمد اسلم شهزاد، مدیر داخلی: محمد محبوب الرحمن قادری ، این ماهنامه: « مجلس تحریر A ، «مجلس ادارت A و « مجلس مشاورت A دارد. مطالب آن همه دربارهٔ مسائل دینی و مدارس دینی و تفسیر

وحدیث و علوم اسلامی است . معرفی کتاب ها و نشریات تازه ، فهارس کتاب های تازه چاپ شده. ماهنامه یی است بیانگر افکار و اندیشه های جامعهٔ اسلامی پاکستان مخصوصاً لاهور.

۲۴ - طلوع افکار ( ماهنامه (اردو ) ، مه ، ژوئن ، اوت ۲۰۰۲م . هر شماره ۵۰ صفحه با جلد ونگین. مدیر مسؤول:حسین انجم، ناشر: فاطمه بنت رضا ، ناظم : اکبر خان کیانی ، محله رضویه ، کراچی ، سرپرستان : سید علی اکبر رضوی ، عقیل احمد فضا اعظمی ، مجلس ادارت : مسلم شمیم ، دکتر شمیم نوازش رضا ، صادق مدهوش ، دکتر سردار زیدی ، حسین مجروح ، صبا اکرام ، هر شمارهٔ طلوع افکار نمایانگر مقالات ادبی وشعر و تاریخ و فرهنگ و مسائل اجتماعی و هنری و پاکستان شناسی ، پاسخ به خوانندگان و مطالب فراوان دیگر، آگهی های علمی و ادبی تجارتی ، خوانندگان طلوع افکار همه باید اردو بدانند.

Pakistan Journal of History and المحلقة فرهنگ و تاریخ پاکستان المحرکم، ژوئیه - دسامبر ۲۰۰۲م، ناشر: Culture (مجلة ششماهه ، انگلیسی ، ژانویه - ژوئن ۲۰۰۲م، ژوئیه - دسامبر ۲۰۰۲م، ناشر: مؤسسة ملی تحقیق در فرهنگ و تاریخ پاکستان - دانشگاه قائداعظم ، اسلام آباد، جلد ۲۳ شمارهٔ ۱ (۱۱۶ صفحه )، شمارهٔ ۲ (۱۲۴ صفحه ). مقالات این مجله به قیلم دانشمندان و مورخان و ادیبان و محققان است. سردبیر: دکتر ریاض احمد ، مدیر: دکتر ریاض ملک ، معاون مدیر: سید عمر حیات . این مجله همواره از لحاظ تاریخ و فرهنگ پاکستان بسیار اهمیت دارد مخصوصاً دربارهٔ زندگینامهٔ قائد اعظم محمد علی جناح و پیشوایان تأسیس و تاریخ پاکستان مطالب ارزنده یی دارد.

7۶ – معارف (ماهنامهٔ اردو): مجلس دار المصنفین ، آکادمی شبلی ، اعظم گره (هند) ، جلد ۱۷۰ شماره ۲ و ۳ (صفحهٔ پیایی) ( ۱۸ تا ۱۴۰)، اوت ، سپتامبر ، ۲۰۰۲م. مدیر مسؤول : ضیاء الدین اصلاحی ، مجلس ادارت : پرفسور نذیر احمد ، مولانا سید محمد رابع ندوی ، مولانا سید ابومحفوظ الکریم معصومی ، پرفسور مختار الدین احمد ، مقالات تحقیقی ادبی وعلمی و جست و جوهای ادبی و تاریخی و فرهنگی، شامل ماهنامهٔ معارف است. کتاب های تازه چاپ و اشعار و قصاید شاعران ونقدهای ادبی و لغوی و پاسخ به نامه های خوانندگان و مطالب هنری و فرهنگی ، فهرست کتاب های دارالمصنفین . ناشر : دار المصنفین اعظم گره مطالب هنری و فرهنگی ، فهرست کتاب های دارالمصنفین . ناشر : دار المصنفین اعظم گره (هند) معارف نمایانگر تاریخ ادب اردو و فرهنگ اسلامی است.

۲۷ – سب رس (ماهنامهٔ اردو ): ژوئن ، ژوئیه ، سپتامبر ۲۰۰۲م ، جلد ۶۴ شماره ۶ و ۷ و ۲۷۶ ۹ هر شماره ۹۰ صفحه به یادگار سید محیی الدین قادری زور، ادارهٔ ادبیات اردو « دیوان اردو » حیدر آباد (هند). مدیر : مغنی تبسم ، معاونان مدیر : غلام جیلانی ، بیگ احساس. مجلس مشاورت : پرفسور جعفر نظام ، زاهد علی خان ، مقالات هر شمارهٔ « سب رس» بیانگر ادب و فرهنگ و تاریخ شبه تارهٔ پاکستان و هند است: درجست و جوی انسانیت ، مثنوی نگاری در عهد قطب شاهی ، مطالعه ، اشعار ( نظم ، غزل )، افسانه وقصه ، نقد و نظر زیر نظر نقادان برجسته ، گزارش های امور کتاب و چاپ کتاب تازه و فهارس کتاب ها. مطالب ماهنامهٔ «سب رس» همگی خواندنی است به شرط آن که خواننده زبان اردو را خوب بداند!

۲۸ – ماهنامهٔ خواجگان (اردو): جلد ۳۲، شماره ۹، سپتامبر ۲۰۰۲م، ۲۰ ص ( ویژه نامهٔ حسین (ع): ویژه نامهٔ مولود کعبه)، جلد ۳۳، شماره ۴، آوریل ۲۰۰۳م، ۹۶ ص. ( ویژه نامهٔ حسین (ع): شریکة الحسین نمبر). دفتر ماهنامهٔ خواجگان، لاهور، بانی: شیخ حاجی ظهیر علی جاوا (مرحوم)، زیر نظر: شیخ محمد تقی جاوا، سردبیر: شیخ ریاض حسین ننگل والی، مدیر افتخاری: وحید الحسن هاشمی، معاون مدیر: حامد علی جاوا. همهٔ مطالب و مقالات ماهنامهٔ خواجگان دربارهٔ ائمهٔ اطهار (ع) است مخصوصاً حضرت علی بن ابی طالب مولود کعبه -علیه السلام - و حضرت امام حسین بن علی (ع) شهید دشت کربلا و حضرت زینب کبری وعقاید و افکار مؤمنان و مسلمانان و عاشقان قرآن است. جلد رنگین و تصاویر منقش و اعلانات مفید برای مدارس شامل ماهنامهٔ خواجگان است. تقویم یاسالنامهٔ خواجگان ( تقویم عمومی ) و رتقویم اسلامی) خواندنی است.

۲۹ - قومی زبان (ماهنامهٔ اردو): تاریخ تأسیس ۱۹۴۸م، جلد ۲۴، ش ۸ (ویژه نامهٔ بابای اردو مولوی عبدالحق)، اوت ۲۰۰۲م، شماره ۹، سپتامبر ۲۰۰۲م. هر شمارهٔ ماهنامهٔ اردو حدود ۱۰۰ صفحه، ادارهٔ تحریر: ادا جعفری، جمیل الدین عالی، مشفق خواجه، مدیر: ادیب سهیل. تصاویر تاریخی و محافل ادبی و هنری و مجالس مشاعره، مقالات ادب و فرهنگ و تاریخ زبان اردو و تبلیغ و تشویق برای زبان اردو، ناشر: انجمن ترقی اردو پاکستان، کراچی. ماهنامهٔ قومی زبان، خدمات ارزنده یی به زبان اردو انجام داده است. شاعران و نویسندگان زبان اردو، مورخان وطرفداران زبان اردو همواره مطالب خود را در « قومی زبان » نشر می دهند. این مجله برای اردو یک سند و تذکره و تاریخ و فرهنگ پاکستان است.

۳۰ - فکر ونظر (سه ماهه = فصلنامه ): ژوئیه - سپتامبر ۲۰۰۲م ، جلد ۴۰، شماره ۱، صدرمجلس : دکتر ظفر اسحاق انصاری ، مشاوران جملگی دانشمندان و ادیبان مشهور . مدیر :

دکتر صاحبزاده ساجد الرحن ، ناشر : ادارهٔ تحقیقات اسلامی ، اسلام آباد ، فهرست مقالات : قصیدهٔ شمسیه ، تحقیق دکتر خورشید رضوی ، کتاب های اهل حدیث و فتاوی و معرفی آنها : دکتر حافظ فلام یوسف ، کردار سیاسی امام ابو حنیفه و معنویت آن در عصر حاضر : دکتر سید از کیا هاشمی ، دعا و تصور عمل اقبال : طالب حسین سیال ، مقالهٔ نقد « الامین » : دکتر شیر محمد زمان ، بررسی کتاب ها : تفهیم مسألهٔ مسلم : دکتر سفیر اختر ، ادب و نقد ادب : دکتر عطش درّانی ، تاریخ مشایخ نقشبندیه : دکتر صاحبزاده ساجد الرحمن . فصلنامهٔ فکر و نظر و و قام است.

۳۱ – اقبال (سه ماهه = فصلنامه ): اردو و انگلیسی ویژه نامهٔ پنجاهمین سال انتشار و علامهٔ دکتر اقبال، جلد ۴۹، شماره ۳ و ۴، ژوئیه ، اکتوبر ۲۰۰۲م ، ۱۳۰ صفحه ، اردو + ۲۲۳ صفحه (انگلیسی). ناشر : بزم اقبال ، لاهور ، مجلس ا دارت : پرفسور دکتر سید محمد اکرم ، پرفسور دکتر عارفه سیده، پرفسور دکتر خورشید رضوی ، مطالب و مقالات فصلنامهٔ اقبال عموماً دربارهٔ علامه دکتر محمد اقبال است. استادان ادب و اقبال شناسی برجسته از جمله نویسندگان ایس فصلنامه هستند و کلیهٔ مقالات برای دیگر محققان و نویسندگان مستندو ارزنده است ، خاصه فصلنامه هستند و کلیهٔ مقالات برای دیگر محققان و نویسندگان مستندو ارزنده است ، خاصه آنان که مطالعات اقبال شناسی می کنند و فکر و ادب اقبال را می پسندند.

۳۲ - خدابخش لائبریری جرنل (سه ماهه = فصلنامه): (اردو و انگلیسی و هندی و فارسی و عربی). شماره ۱۲۹ (ژوئیه - سپتامبر)، ۲۰۰۲م، سردبیر: دکتر محمد ضیاء الدین انصاری، ۲۲۸ ص (اردو) + ۸۸ ص (هندی و انگلیسی). ناشر: کتابخانهٔ عمومی خاورشناسی خدابخش، پتنه (هند)، عناوین مقالات: حرف آغاز دکتر انصاری، آزادیات (دکتر شاهجهان پوری)، تذکرهٔ مشاهیر (دکتر وفا راشدی)، عبید الله سندی، پرفسور سید کمال الدین حسین همدانی: دکتر ذاکر حسین اور ذکر حسین، شاعری: دکتر راحت سلطانه، دکنی نعتیه شاعری، جناب نقی احمد ارشاد: شاه عظیم آباد کی هندی شاعری، نثر: اردو مین مرصع نثر کی روایت: دکتر ممتاز احمدخان، تصوف: رسالهٔ فنا و بقا: دکتر طلحه رضوی برق. سوانح: بیسوین صدی مین خود نوشت سوانح عمر: دکتر ندیم احمد. مشاعری: عظیم آباد کی چند یادگار مشاعری . جناب ش م . عارف ماهر آروی . فارسی ادب: هزارهٔ اول هجری مین فارسی کی مشاعری . جناب ش م . عارف ماهر آروی . فارسی ادب: هزارهٔ اول هجری مین فارسی کی عامر ، سیرت: سیاسة النبی تجاه القیم الجاهلیة فی ضوء حجة الله البالغة: جناب اورنگ زیب عامر ، سیرت: سیاسة النبی تجاه القیم الجاهلیة فی ضوء حجة الله البالغة: جناب اورنگ زیب بخش زبان انگلیسی: گذشتهٔ تاریخی تربیت مدرسان در هندومستان: دکتر غضنفر علی خان ، کهر بخش زبان انگلیسی: گذشتهٔ تاریخی تربیت مدرسان در هندومستان: دکتر غضنفر علی خان ، کهر

کپو در عهد اکبر پادشاه: جناب طاهر حسین انصاری، بده مت در قرن ۱۲ میلادی: دکتر دامودر سنگه، کنفرانس استادان فارسی در سر تا سر هند (۸ آوریل ۲۰۰۲م): پرفسور آزرمیدخت صفوی هندی: دانشمندان هندو در زمان حکومت مسلمانان. این ماهنامه حاوی معلومات کتابهای چاپی و نسخه های خطی و شرح ها و ترجمه های تاریخی و ادبی است و بسیار سودمند است در هندشناسی اسلامی.

۳۳ - رسالة التقریب ( نصلنامه ): عربی ، تابستان ۱۴۲۳ هق / ۲۰۰۳م، شمارهٔ ۳۶، سال ۹ ، ۳۲۶ص عربی + ۲۶ص انگلیسی . سرپرستی : سید محمد باقر حکیم ، شیخ محمد علی تسخیری ، زیر نظر هیئت مشاوران ، سردبیر: عزالدین سلیم ، مدیر : محمد سعید المؤمن . این مجلهٔ عربی برای تفاهم علما و متفکران و دانشمندان اسلامی انتشار می یابد و می کوشد که درمیان مذاهب و فرق جهان اسلام و فرهنگ اسلامی مفاهمت و نزدیکی و مسالمت به وجود آید. و از این لحاظ خدمات ارزنده سرانجام داده است.

۳۴ - زندگی کیا هـ ؟ ( فلسفهٔ حیات و خود شناخت ، اردو ) : از نقطه نظر مذهبی و روحانی ، از : خانم مسرت لغاری ، چاپخانه : ایس تی پرنترز، چاپ ۲۰۰۲م . چاپ و نشر لاریب ، راولپندی، شمارگان (= تعداد) ۵۰۰ جلد، ۳۲۸ ص . مؤلف می گوید : ۱ به عقیدهٔ من ، راز زندگی موفق ، فقط در چهار کلمه نهفته است و همین ، راز فلسفهٔ زندگی است : علم ، عمل ، عبادت ، صداقت » . خواندن این کتاب برای همگان مفید است خاصه برای اردو زبانان ، پیروزی و موفقیت نویسندهٔ محترم آرزوی ماست .

۳۵ - اللّالَى المنثورة من كلام على «ع» (عربى و انگليسى ): مؤسسة در راه حق ، سخنان برگزيده از كلمات قصار حضرت على - «ع» - در نهج البلاغه ، چاپخانه سلمان فارسى ، ناشر مؤسسة راه حق ، قم ، ايران ، ۶۰ صفحه . طرح جلد از : كاظم مقدم . خواندن سخنان على - عليه السلام - موجب سرفرازى وشادمانى است.

۳۶ - کریما سعدی: تصنیف حضرت شیخ سعدی شیرازی ، مقدمه و ترجمه و توضیح: صاحبزاده ابوالحسن واحد رضوی ، ناشر: ریاض العلم ، آستانهٔ عالیهٔ فیض آبادشریف ، محمد نگر ، اتک: پنجاب پاکستان چاپ ۲۰۰۲م ، ۸۰ ص ، شمارگان: ۴۰۰ . متن فارسی منظومهٔ اکریما را به زبان اردوی نثر ترجمه کرده است و در آخر یک فرهنگ لغت و اصطلاحات ترتیب داده است . بنابر این اردو زبان و فارسی زبان هر دو می توانند از این کتاب استفاده کنند.

۳۷ - دسترس مین آسمان (اردو): از: دکتر قرة العین طاهره، چاپخانهٔ: این .بی.ایف.
اسلام آباد شمارگان (= تعداد): ۵۰۰ جلد. تصاویر رنگین و زیبا: ثروت حمید بت ، شاهد
محمود ، نقاشی روی جلد: عدیله . آقای پرنسور فتح محمدملک بر این کتاب «سفر شوق دکتر
طاهره » را نوشته است. موضوع این کتاب «سفر نامه حج است ، آغاز سفر ، مدینهٔ منوره ، مکهٔ
مکرمه، به جای آوردن حج ، بازگشت . تصاویر دلاویز از آثار مقدس مدینه و مکه جالب است
و کتابی خواندنی است.

۳۸ - مجلهٔ علوم اجتماعی و انسانی دانشگاه شیراز (نصلنامه ، دورهٔ ۱۷ ، ش ۲ ، بهار ۱۳۸۱ هش)، ۱۹۴ ص + ۱۶ ص انگلیسی، ویژه نامهٔ زبان وادبیات فارسی ، بزرگداشت استاد فقيد شادروان دكتر على محمد مؤده ، مدير مسؤول : دكتر حبيب شريف ، سردبير : دكتر محمد نمازی ، ناشر : دانشگاه شیراز : هیئت نویسندگان ( - تحریریه )، همگان از بزرگان علوم و فرهنگ و ادب دانشگاه های ایران ، ویراستار دکتر اکبر صیاد کوه . بخش فارسی ( سخن سردبير)، داستان وامق و عذرا ( دكتر كاووس حسن لي )، سعدى وعرفان ( دكتر جليل نظرى) ، بازتاب استعمار ستیزی در شعر معاصر عرب ( دکتر منصورهٔ زرین کوب)، تجلیل اسطورهٔ قهرمان در داستان ضحاک ( دکتر محمد رضا امینی )، تصویر آفرینی در نهج البلاغه ( دکتر سید محمد مهدی جعفری)، رستاخیز سخن در بوستان ( دکتر کاووس حسن لی ) ، زنان در شعر نیما يوشيج ( دكتر منيژهٔ عبداللهي ) ، نقد موسيقي بيروني بر شعر فارسي ( دكتر محسن ذوالفقار)، سيد صدرالدين حسيني و آثار او ( دكتر جليل نظري)، مقايسة صور خيال در شعر بيدل و نيما (دكتر يحيى طالبيان - منصورة نيك پناه ) ، عوامل داستاني قارسي شكر است . ( دكتر محمد على أتش سودا )، نقش سه عنصر عرب، ايراني و ترك در سپاه عصر اموى و عباسي . ( دكتر صادق آیینه وند - دکتر اصغر قائدان )، نگامی به چگونگی نقل آیات در تفسیر کشف الاسرار وعدة الابرار ( دكتر نجف جوكار )، مضامين مشترك قابوسنامه و آشار سعدى : دكتر جليل نظرى، زرتشتیان ایران، نام ها و اوصاف آنها (کتایون نمیرانیان)، علی ۱۹ در شعر اقبال لاهورى ( ذوالفقار رهنمای خومی )، چکیدهٔ مقالات فارسی به انگلیسی ، مجله یس است تحقیقی و خواندنی و نگاهداشتنی و مستند و ارزنده.

۳۹ - حکایات رومی (اردو): تألیف: مسعود احمد شاه ، نام چاپخانه و ناشر و محل نشر ندارد. ظاهراً مؤلف خودش آن را چاپ و نشر نموده است . سال چاپ ۲۰۰۲میلادی ، اسلام آباد. مسؤول و مربوط: سید حسنات بن مسعود . مؤلف حکایات کتاب خود رابرای نوهٔ ۲۸۰

شش سالهٔ خود ۱ شانزی جیلانی ۱ باز گفته و آنگاه نگاشته است. مؤلف ۱۸۴ حکایت از شش دفتر مثنوی مولوی برگزیده و به زبان اردو ترجمه کرده است . کتاب حکایات رومی برای جوانان و نوجوانان نگاشته و حکایات ناشایسته و سخیف ندارد. هر حکایت می تواند درس ادب و پند باشد به شرط آن که بادقت و توجه خوانده شود.

۴۰ مجلهٔ شش ماهه تاریخ و ثقافت پاکستان (اردو): آوریل - سپتامبر ۲۰۰۲م.
 جلد ۱۳ - شمارهٔ مسلسل ۲۵، ۸۶ ص. مدیر و سردبیر: پروفسور دکتر ریاض احمد، مدیر: عذرا و تار، معاون مدیر: فرخ گل بقایی، مجلس مشاورت: دانشمندان و ادیبان و صورخان وشاعران بزرگ، ناشر: موسسهٔ ملی تحقیق در تاریخ و فرهنگ پاکستان، اقبال در بلوچستان (پرفسور دکتر انعام الحق کوثر)، امام غزالی اور تصوف (عذرا وقار)، حقوق انسانی در اسلام (کشور سلطانه)، بررسی خدمات علمی ریاست بهاولپور (محمد ظاهر و آفتاب حسین گیلانی)، شهید مخدوم بلال سندهی (دکتر غلام محمد لاکهو). این مجله مستند و خواندنی و بسرای فرهنگ و تاریخ پاکستان بسیار مفید و سودمند است.

۴۱ - صحیفه (فصلنامهٔ اردو): ژوئیه - سپتامبر ۲۰۰۲ میلادی ، شماره ۱۷۲، ۸۸ ص.ناشر مجلس ترقی ادب ، لاهور ، مجلس ادارت : احمد ندیم قاسمی، یونس جاوید ، احمد رضا ، چاپخانه : اظهر سنز ، لاهور ، مقالات نویسندگان : ریاض الاخیار اور سوسید احمدخان (اکبر حیدری کشمیری )، روایت قطعات تاریخ در اردو (پروفسور منیبه عالم )، ادب اردو به تقلید مغرب (دکتر فوزیه چودهری )، اختر شیرانی (قسط اول) (پرویز اختر شیرانی). این فصلنامه یاسخگوی مسائل ادبی و زبان شناسی و فرهنگی است در زبان و ادبیات و تاریخ اردو.

۲۲ – الاقرباء (سه ماهه = فصلنامهٔ اردو) ، جلد ۵، ش ۳، ژوئیه – سپتامبر ۲۰۰۲م، ۲۱۰س، مدیر و صدر نشین : سید منصور عاقل ، مجلس ادارات : ناصر الدین ( مدیر اداری )، شهلا احمد ( مدیر مسؤول ) ، محمود اختر سعید (مدیر )، مجلس مشاورت : پروفسور دکتر رضیه ملطانه ، دکتر عالیه امام ، جلیس احمد صدیقی ، ناشر : الاقرباء فاؤندیشن ( = مؤسسهٔ ) الاقرباء اسلام آباد ، چاپخانه : ضیاء پرنتوز ، مقالات : ادب و تاریخ ، افسانه ، طنز و مزاح ، سفرنامه ، معرفی کتاب ، حمد ونعت ، غزلیات و رباعی وقطعه ، خبر نامهٔ الاقرباء و مؤسسهٔ الاقرباء . این فصلنامه نمایانگر ادبیات قدیم و جدید اردو است.

۴۳ - نشریهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه فردوسی مشهد ( فارسی و عربی) ، علمی - ۲۸۱

پژوهشی ، شمارهٔ ۵۵ ، بهار ۱۳۸۱ خورشید ، سردبیر : دکتر سید کاظم طباطبایی ، هیأت تحریریه : استادان دانشکدهٔ الهیات دانشگاه فردوسی مشهد ، مقالات : شیوهٔ درج مقالهٔ تخصصی کردن مجله های علمی کشور ( دکتر سید کاظم طباطبایی ) ، ارزش های هنری قرآن منحصر به فرد ابن بواب (دکتر محمد خزایی)، شناخت نامهٔ سوره ها ( بخش دوم )(دکتر عبدالمهدی جلالی)، گرایش های شیعی در مصر تا میانهٔ سدهٔ سوم هجری ( دکتر مهدی جلیلی) ، زمان و مکان تأدیه ( دکتر احمد باقری )، بررسی اندیشه های کلامی مولوی در موضوع شفاعت ( دکتر حسین حیدری) ، گزارش : در گذشت استاد کاظم مدیر شانه چی ، خلاصة المقالات باللغة العربیه ، خلاصهٔ مقالات به زبان انگلیسی Abstracts of Articles ، کلیهٔ مقالات این نشریه العربیه ، خلاصهٔ مقالات این نشریه ارزش علمی و پژوهی در مسائل اسلامی دارد.

۴۴ - شمس الاسلام ( ماهنامهٔ اردو - بهیره )، جلد ۷۶ ، ش ۹، سپتامبر ۲۰۰۲م . مدیر اعلی : صاحبزاده ابرار احمد بگوی ، مدیر : صاحبزاده لمعات احمد بگوی ، ناشر این ماهنامه : دارالعلوم عزیزیه است ( بهیره - سرگودها). دارای مجلس ادارت و مجلس مشاورت ( هیئت تحریریه )، مجلس نظامت ( امور اداری ) است. همهٔ مقالات پاسخگوی مسائل اسلامی و فقهی و عقیدتی است و مجلس مرکزی حزب الانصار این ماهنامه را همراهی و یاری می کند تا چاپ و نشر شود و تأسیس آن را در سال ۱۹۲۵ میلادی است یعنی اکنون ۷۸ سال است که ماهنامهٔ شمس الاسلام در ۷۶ جلد نشر یافته است. مبارک باشد.

۲۵ - تاجک سواتی و مملکت گبر در آیینهٔ تاریخ (اردو و فارسی) ( = تاریخ سلاطین درهٔ پیچ ) گنر افغانستان ) در مناطق شمالی پاکستان و افغانستان ، اولین تاریخ کامل نخستین حکومت مملکت گبر (ایالت سوات) (۱۹۰ - ۱۵۲۰ میلادی )، مؤلف : پروفسور محمد اختر (معاون بازنشستهٔ وزیر)، حروفچینی : رحیم تیجانی ، چاپخانه : ایس،ایم. پرنترز، کراچی، ناشر ( - پیش کش ): آکادمی اردو، سرحد ، اردونگر ، قلندر آباد ، ایبت آباد، سرپرستی : دکتر صابر کلوروی ، دانشگاه پیشاور ، فهرست مطالب: نقشهٔ تخمینی مملکت گبر (۱۱۹۰ - ۱۵۲۰ م)، بانی : سلطان پکهل و سلطان بهرام ، نقشهٔ دولت ایران (هخامنشی) و دولت مقدونی و راه اسکندر، عکس کتیبهٔ کورش کبیر (ذوالقرئین)، حضرت میر سید علی همدانی : ولادت و خاندان ، تعلیم و تربیت ، اسباب هجرت به کشمیر ، فرهنگ اسلامی در کشمیر ، سید علی همدانی و سلاطین سوات ، سید علی همدانی از لحاظ مبلغ اسلام و صوفی . :حضرت مولانا شیخ عبدالوهاب (اخون پنچو) ، حضرت آخون درویزه ، مبلغ اسلام و صوفی . :حضرت مولانا شیخ عبدالوهاب (اخون پنچو) ، حضرت آخون درویزه ، مبلغ اسلام و صوفی . :حضرت مولانا شیخ عبدالوهاب (اخون پنچو) ، حضرت آخون درویزه ، حضرت آخوند سالاک کا بلگرامی ، سید راجا دیوان یا شاه راجا دیوان (المعروف دیوان راجا

بابا )، حضرت سید جلال الدین ترمذی ( المعروف سید جلال بابا )، وجه تسمیهٔ پکهلی در آیینه تاریخ ) ، وجه تسمیهٔ سوات ( در گذشتهٔ تاریخی ) ، افغانستان قبل از اسلام ، مدنیت اوستایی و تاجک سواتی ( در آیینهٔ تاریخ )، ظهور زردشت و دین زردشت ، روایات تاریخی گوناگون دربارهٔ تاجک سواتی ، ذوالقرنین ( کورش بزرگ ) در عهد عتیق و قرآن مجید، اسکندر مقدونی ، نسب نامهٔ تاجک سواتی و اسکندر مقدونی ، وقایع و حالات تاریخی تاجک سواتی ، عهد تاریخی قبیلهٔ تاجک سواتی ، ورود سلاطین گبری به کشمیر و بنیان گذاری سلطنت اسلامی ، سلاطین سوات در قرن هشتم و نهم هجری ، بیچارگی عهد سواتی ( ۱۵۱۹ – ۱۶۴۷م) و حیات نوین سواتی از مآخذ و منابع « تاجک سواتی و مملکت گبر» دریافت می شود که این کتاب ، از روی تحقیق کامل و تتبع بسیار نگاشته شده است و آقای پرفسور محمد اختر بسیار رنج کشیده تا این اثر تاریخی صورت حقیقت به خود گرفته است ، کوشش ایشان قابل تحسین .

۴۶ – نامهٔ بهارستان (شش ماه یک بار): مجلهٔ مطالعات و تحقیقات نسخه های خطی ، سال دوم ، شمارهٔ اول ، دفتر ۳ – بهار – تابستان ۱۳۸۰ / ۱۴۲۲ ، ۲۲۴ ص ، کتابخانهٔ موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی ، مدیر مسؤول: سید محمد علی احمدی ابهری ، سردبیر: تادر مطلبی کاشانی ، مشاوران علمی: ایرج افشار ، عبدالحسین حایری، نجیب مایل هروی ، احمد منزوی ، علینقی منزوی ، اصغر مهدوی ، عارف نوشاهی ، مقالات : منابع نسخه برداری ، نسخه شناسی ، مواد و وسایل نسخه پردازی ، سند شناسی ، چاپ ، فهرست نسخه های خطی ، نقد و معرفی ، اخبار ، گونه گون ( انتقاد بر انتقاد ) نامهٔ بهارستان ، برای پژوهش گران نسخه های خطی ، راهنمایی ارزنده و همکاری گرانمایه است. تازه های نسخه شناسی و کتباب داری و کتاب شناسی را در بر دارد. عناوین و موضوعات پیشنهادی : نسخه شناسی ، نسخه نویسی ، سند و سند شناسی ، کتاب شناسی ، فهرست نگاری ، کتابداری ، نسخه های خطی اسلامی و غرب ، کتاب پردازی ، ابزارهای نگارش ، حفاظت و مرمت نسخه های خطی ، اطلاع رسانی . فقد و معرفی ، گزارش و خبر.

۴۷ – اساسنامهٔ انجمن دوستداران فارسی پاکستان - لاهور ، پاکستان ، ۱۴ ص. سرپرست انجمن : دکتر آفتاب اصغر ، تأسیس ۲۳ مارس ۱۹۹۴ میلادی . ناشر : مرکز فارسی ، ایوبیه مارکیت ، نیو مسلم تاون ، لاهور - پاکستان.

۴۸ - عملان اتی : ملک سانول ، ۱۷۴ ص ، ناشر : پنجابی ادبی سنگت ، اتک ، چاپ خانه :

اظهار سنز پرنترز ، لاهور ، سال چاپ ۲۰۰۱ میلادی ، این کتاب به آتای محمد اظهار الحق اهدا شده است. اشعار پنجابی این کتاب برای پنجابی زبانان خواندنی است. آقای ارشد محمود ناشاد پیشگفتار نگاشته است.

۴۹ – آبروی هر دوسرا (اردو): مقالات دربارهٔ سیرت نبوی (ص) ناشر: محفل شعر و ادب، اتک ، چاپخانه: ملتری پرتتنگ پریس ،اتک، سال چاپ ۱۹۹۲م، پیشگفتار: نذر صابری ، طلوع صبح سعادت (ارشد محمود ناشاد)، در سایهٔ گنبد خضرا (عبدالعزیز ساحر)، شهدای ناموس رسالت (ص) (پروفسور زاهر حسن فاروقی) این کتاب برای عاشقان حضرت رسول اکرم (ص) بسیار خواندنی و ارزنده و جالب است.

۰۵ - اتک کاهل قلم (= اهل قلم شهر اتک): ترتیب و تهذیب: ارشد محمود ناشاد، حروفچینی کامپیوتری: مسعود احمد، ۱۲۸ص، انجمن ادبی سنگت، در پیشگفتار ارشد محمود ناشاد آمده است که ۷۸ نفر از نویسندگان و شاعران و ادیبان در این کتاب معرفی شده است و کتاب خود را نیز به نام خاک پاک کیمبل پور اهدا کرده است و در حقیقت کتابی است تذکره گونه از شاعران و ادیبان اتک که شهری است در ۱۰۰ کیلومتری اسلام آباد.

۵۱ – جوگ (پنجابی ): دکتر سعد الله کلیم ، حروفچینی کامپیوتری : فهد کمپوزر ، ۶۴ ص، ناشر : آکادمی فروع ادب گوجرانواله، اتک ، اشعاری است شامل نعت و منقبت و توصیف و بوای پنجابی زبانان مفید است.

۵۲ - فواید رکنی (اردو): تألیف شیخ شرف الدین احمد یحیی منیری ، مترجم: دکتر محمد علی ارشد شرفی ، ۱۴۴ ص. ناشر: بزم فردوسیه (وقف)، کواچی، سال چاپ ۲۰۰۰ میلادی. در این کتاب اوراد شرفی ایز در ۱۲۴ ص، چاپ شده است. تجدید نظر: سید شاه محمد علی حسین احمد السهروردی ، ترجمهٔ اوراد شرفی به اردو از جناب حافظ شفیع الفردوس ، روی هم رفته کتابی است سودمند و شایسته برای عاشقان عرفان و تصوف سهروردی و مسائل روحانی اسلامی.

۵۳ - شعبدهٔ تقدیر ( مجموعهٔ اشعار فارسی - دری ) برگزیدهٔ سروده ها و غزلیات خانم سوماکاویانی ، ۱۵۰ ص ، ناشر : شکیل راتهور ، حروفچینی : کیپتل ترجمه سنتر ، اسلام آباد ،

چاپخانه: چنار پرنتنگ پریس ، اسلام آباد. شاعر کتاب خود را به پدر و مادرش اهدا کرده و پیشگفتارش را بسیار دلسوزانه و غریبانه نگاشته است. اشعار این مجموعه را ، می توان « شعر آزاد» نامید. برای نمونه این دو بیت را بخوانید:

زبانم بسته به حلقه های زنجیر است دل من محو بازی شعبدهٔ تقدیر است ز مجرم اندیشه ها راهی گریز ندارم دل من چو زبانم بسته و اسیر است

۵۴ – کتاب الدعا و الاستغفار (عربی و اردو): تألیف: رشید الله یعقوب، ناشر: رحمة للعالمین، ریسرچ سنتر، کراچی، ۱۲۸ ص. این کتاب شامل ادعیه و اوراد از کتب احادیث و قرآن کریم واقاویل مشایخ است و چاپ و نشر آن بسیار مناسب است. خواندن و به کار بستن آن ثواب دارد.

00 - الرسالة الجزيلة في المال المفقود الحليلة يا همسر و مال مفقود (فارسى و عربي): مولانا جليل الله مولوى زاده الصديقي الهروى ، ناشر : مولوى صفات الله مولوى زاده صديقي هروى ، تاريخ چاپ ١٣٧٨ ه ش / ١٤٢٠ ه ق / ١٩٩٩ ، چاپ نيرنگ پبلي كيشنز، كراچي ، كليه مسائل فقهي اسلامي اهل سنت مطابق مذهب حنفي در اين كتاب مطرح شده و پاسخ گفته شده مخصوصاً دربارهٔ مهاجران و دور افتادگان و آوارگان از وطن كه همسران آنها مفقود شده و ياتنها مانده اند مسائلي مطرح شده و پاسخ هاى مناسب داده شده است. در حقيقت كتاب توضيح مسائل فقهي است.

۵۶ – عرش ناز ( مجموعهٔ اشعار : فارسی ، اردو ، پنجابی ، پوربی ، سرائیکی )، از : پیر نصیر الدین نصیر، حروفچینی کامپیوتری : دکتر سید امتیاز حسین شاه نقوی ، ترتیب و تدوین . دکتر توصیف تبسم ، ناشر : مهریه نصیریه پبلیشرز ، گولره شریف ، اسلام آباد ، تاریخ نشر : ۱۴۲۰ هق / ۲۰۰۰م ، ۱۰۰ ص ، این کتاب خواندنی و دیدنی و نگهداشتنی است و شاعر آن بر علوم ادبی و عرفانی و دینی و اخلاقی کاملاً مسلط و آگاه است . حمد و نعت و قصیده و غزل را بسیار زیبا و دلاویز سروده است . این بیت را بخوانید:

بیا با شوق در برم انصیره ای تشنهٔ مستی که او در قحط خوش ذوقی وجودی مغتنم دارد

۵۷ - ارمغان حجاز اقبال (حصهٔ اردو در فارسی): مترجم: دکتر مقبول الّهی ، حروف چینی کامپیوتری: نعیم احمد خان الخطاط ، ناشر: مقبول بکس ، چاپخانه: ایسریز پسرنترز ،

راولپندی ، تاریخ چاپ و نشر : ۲۰۰۳ م ، ۶۲ ص، بها با کاغذ خوب و جلد مقوایی مصور به عکس علامه اقبال : ۱۰۰ روبیه . آقای دکتر مقبول الّهی به طرزی تازه و نوین بخش اردوی ارمغان حجاز را به فارسی برگردانیده است. وی ۸۳ سال دارد ، اما دل جوان و شعر او نسوای فارسى دارد. خدايار و نگهدارش باشد و عمر دراز يابد. مطالب ترجمه بدين ترتيب است: مجلس شورای ابلیس، نصیحت پیر بلوچ برای پسر ، تصویر و مصور ، عالم برزخ ، معزول شهنشه ، مناجات دوزخي ، مسعود مرحوم ، أواز غيب ، رباعيات ، بياض ملا زاده ضيغم لالوبي كشميرى ، به نام سر اكبر حيدرى ، حسين احمد، حضرت ايشان . آقاى دكتر مقبول الهي كتاب ارمغان حجاز اقبال را به نام «ماه وگل» منسوب كرده است. مبارك باشد.

۵۸ - نوای غم (اردو) از : صابر ابوهری (ولادت ۱۹۱۹م)، حروف چینی کامپیوتری : خانهٔ نعمت ، دهلی ، چاپ : ایچ ، ایس، افست پرنترز ، دهلی ، ناشر : مدرن پبلشنگ هاؤس ، در یا گنج ، دهلی ، تاریخ چاپ ۱۹۹۸م ، ۱۴۴ ص ، بها با کاغذ خوب و تجلید رنگین وگردپوش زیبا : ۱۲۵ روییه. نوای غم دارای اشعار شور انگیز و غزلهای دل آویز و نظم های فرح انگیز ، قطعات دلربا ، رباعیات زیبا، و اشعار متفرق فریبا است. بسیاری از ادیبان و سخنوران دربارهٔ شعر صابر ابوهری سخن گفته اند. صابر ابوهری علاوه بر زبان اردو ، به زبان فارسی نیز اشعاری عارفانه دارد، برای نمونه این دو بیتی :

رنگ و نـــور خـــویش را بیگـــانه ای كم نظر! ديسوانه اي ، ديسوانه اي!

بر جمال دیگران پروانه ای تسو نسدانسی از کجایی ؟ کسیستی ؟

٥٩ - افكار اقبال (برگزيدهٔ اشعار فارسي اقبال به اردو ترجمه شده )، پرفسور صابر ابوهري ، كتابت ( خوشنويسي ) : سجاد على خان ، چاپ : جي . اي.انست پريس ، دهلي ( هند )، ناشر : مصنف، تاریخ چاپ ۱۹۹۹م، شمارگان ( = تعداد): ۴۰۰ جلد، ۱۱۲ ص، بها با کاغذ خوب و تجلید محکم و روی جلد رنگین : ۷۵ روپیه . آقای صابر ابوهری در پیشگفتار کتاب می نویسد که: « برگزیدهٔ اشعار فارسی علامه اقبال را به اردوی منظوم ترجمه کردهام ، چون که زبان فارسى را زوال افتاده است و مردم آن را نمى فهمند و ما بايد از افكار و مقاصد حضرت اقبال چیزهایی را دریابیم ، بنابراین اشعار فارسی رابه اردو منظوم ترجمه کردم. امیدوارم مورد قبول واقع گردد.،

۶۰ - سید امتیاز علی تاج ( شخصیت و خدمات )، معماران فرهنگ و ادب پاکستان YAF نویسنده: دکتر گوهر نوشاهی، ترجمه: خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران، کراچی، ویرایش و تنظیم و نظارت: محمد رضا زینلی، تاریخ چاپ و انتشار: ۲۰۰۳ میلادی، ۱۱۸ ص، این کتاب از لحاظ تاریخچهٔ زندگی و شخصیت و خدمات فرهنگی و ادبی و شعر و شاعری و مرگذشت سید امتیاز علی تاج ارزنده و خواندنی است. کوشش آقای دکتر گوهر نوشاهی نویسندهٔ متن اردو وسعی و تلاش خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران در ترجمه و نشر متن فارسی قابل تحسین و تقدیر است.

9 - کلیات اشعار مرحوم محمد یونس قلندر زاده: به اهتمام: اسفند یار قلندرزاده با همکاری انجنیر محمد علی رونق ، محمد اصغر محمدی ، حروفچینی کامپیوتری: محمد یوسف ستانگزی ، چاپ و نشر مرکز: البیرونی ، پیشاور (پاکستان)، تاریخ چاپ و نشر: ۱۳۸۱ هش ، ۲۹۶ص. این کتاب مشتمل بر غزلیات ، قطعات ، رباعیات ، دوبیتی ها ، مباحثات ، اشعار رمانتیک و اشعار نو می باشد. دکتر محمد حسین تسبیحی در آغاز این کتاب چنین نوشته است : « محمد یونس قلندرزاده ، یک دلسوخته و دل شکسته شاعر است که از کشور خود سرزمین افغانستان به پاکستان رخت اقامت افکند، اینک کلیات اشعار او را پسرش اسفندیار قلندر زاده به همراهی دوستانش به طبع می رساند و این حق پسری است که رنگ تحقق به خود می گیرد. مرحوم محمد یونس قلندر زاده در فن شعر ، طریقهٔ عارفانه دارد. و می فرماید:

نو عروس طبع من طبل هیاهو می زند میرودازخانه در صحرای دله ومی زند عشق بازی در حریم پاک لیلا می کند پرنیان محملی را تا و بالا می کند آن مرحوم علاوه بر فکر عارفانه ، به حمد و نعت و منقبت و مرثیه نیز توجه خاص داشته است. حمد ذات باری تعالی ، نعت حضرت رسول اکرم (ص) منقبت ائمهٔ اطهار (ع) ، مرثیهٔ حضرت امام حسین (ع) در دیوان او آمده است. سوزناکترین اشعار محمد یونس قلندر زاده غربت و غربی اوست:

شده عمري كه يونس يا على (ع) درغربت افتاده

سزد گردست من گیری که من بیجاره ام شاها

۶۲ – خدا بخش لائبریری جرنل (شماره ۱۲۶)، (اردو، هندی، انگلیسی، فارسی)، سردبیر: دکتر محمد ضیاء الدین انصاری از: انتشارات کتابخانهٔ عمومی شرق شناسی خدابخش، پتنه، (هند)، ماه دسامبر ۲۰۰۱م. این ماهنامه از لحاظ کتابشناسی و نسخه شناسی و فرهنگ و ادب اسلامی و هندی بسیار اهمیت دارد و در کلیهٔ موضوعات علوم و فنون و هنر و

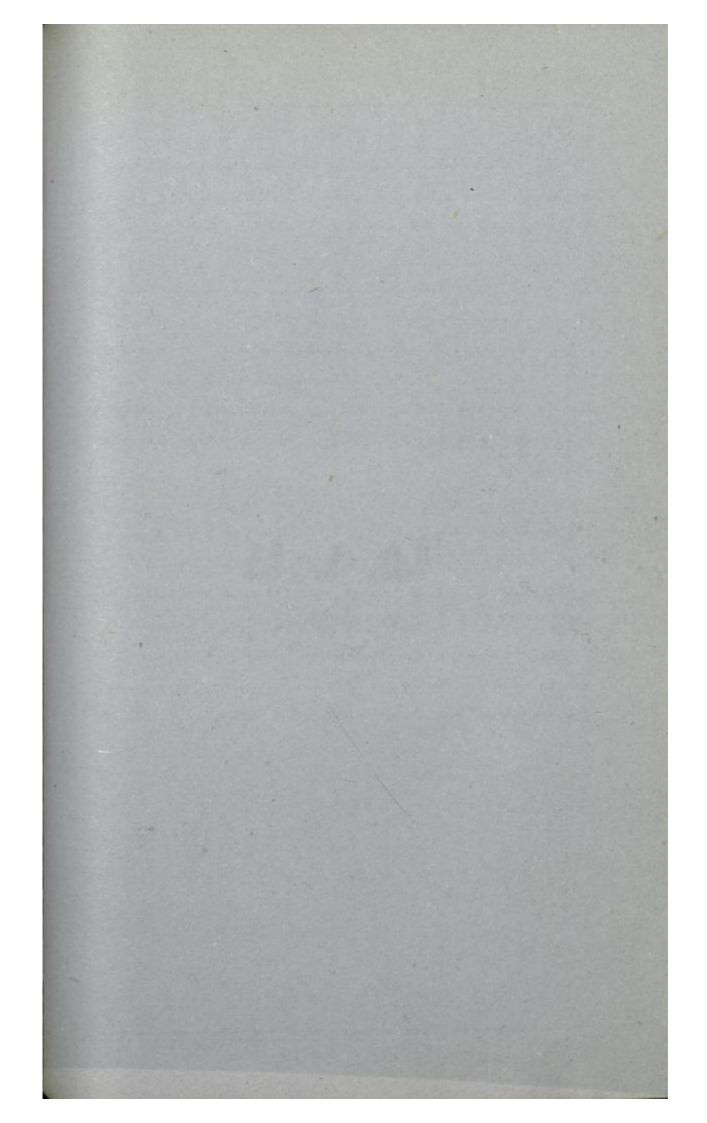
ادب و تاریخ و جغرافیا و روزنامه نگاری مقالات ومتون گوناگون نشر می دهد. ۲۴۰ صفحه اردو وفارسی، ۹۲ صفحه انگلیسی و هندی. «بیاض آزاد» با مقدمهٔ استاد سید سلیمان ندوی از لحاظ جغرافیا و شناخت شهرها بسیار اهمیت دارد. هر سال ۴ شماره منتشر می شود یک شماره ۷۵ روپیه. ۴ شماره ( سالانه ) ۳۰۰ روپیه .

97 - سرسید احمد خان شخصیت و خدمات (معماران فرهنگ و ادب پاکستان). از جمیل یوسف، تدوین: عزیز ملک، ترجمهٔ فارسی، خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران، ویرایش: محمد رضا زینلی، ناشو: آکادمی ادبیات پاکستان، تاریخ نشر ۱۳۸۰ هق. ۱۸۰ ص. این کتاب از نظر شناخت احوال و آثار و خدمات سیاسی وعلمی وفرهنگی سرسید احمد خان بسیار اهمیت دارد و مخصوصاً فارسی زبانان را بسیار سودمند افتد. کوشش های خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران در نشر و شناخت کوشش گران جهان اسلام مخصوصاً شبه قاره قابل تحسین است.

۶۴ – معلم فارسی ، کتاب اول (۱): زیر نگرانی (زیر نظر) محمد رضا زینلی. مؤلفین: دکتر گل حسن لغاری ، محمد نذیر بلتستانی ، نظر ثانی (تجدید نظر): جمشید خلقی ، حروفچینی کامپیوتری: ولایت علی ،تاریخ چاپ و نشر ۲۰۰۲م، ناشر خانهٔ فرهنگ جمهوری اسلامی ایران ،کراچی، ۷۸ ص ، این کتاب برای آموزش اردو و فارسی هر دو مفید است، چون که به روش تازه واسلوب نیکو تدوین و تصنیف شده است. خاصه اینکه در هر درس ، با شواهد گوناگون و جملات ساده و اشکال و ترسیمات جالب همراهی می شود و فارسی آموز به خوبی می تواند در اندک مدتی فارسی رابیاموزد. موفقیت مؤلفان و ناشران و ویراستاران آرزوی ماست.

\*\*\*\*

نامهها



### پاسخ به نامه ها

اشاره

نامه های متعددی از خوانندگان محترم فصلنامه به دفتر دانش واصل گردید. از اینکه دانش دوستان ارجمند به مطالب منتشر شده توجه شایانی نموده ، به ارزیابی برخی از مقالات می پردازند، نشانگر علاقهٔ عمیقی به میراث علمی و فرهنگی و ادبی کشورهای منطقه می باشد و در عین حال ما را در بالا بردن سطح مندرجات در شماره های در دست تدوین رهنمون می گردد. اینک اقتباساتی چند از چنین نامه های مهر آمیز و پاسخ مختصری به هریک از آنها:

آقای محمد یونس سیتهی «وفا» مدیر کل سابق وزارت ارشاد دولت فدرال پاکستان از اسلام آباد بذل لطف فرموده، نگاشته اند (ترجمه ):

«شمارهٔ بهار و تابستان مجلهٔ دانش ارسالی ، واصل گردید. مطالب مندرج و روی جلد این شماره جالب و عالی است. شماره های مختلف این مجله که تابه حال از لحاظ من گذشته ، هرکدام بجای خود ارزشمند و در خور ستایش و بمنزلهٔ مرجع علمی و ادبی است که برای کتابخانهٔ شخصی و عمومی متاعی است بسیار گرانبها! مقاله هایی که در شمارهٔ حاضر پیرامون «عشق» درج شده ، مطالعهٔ آن خواننده را با جنبه های مختلف این عاطفهٔ لطیف آشنا می سازد، و در عین حال به نکات دقیق علمی و ادبی آگاهی می بخشد. آقای محمد بقایی ماکان ( اقبال شناس ایرانی ) در ضمن مقایسه و موازنهٔ عشق و عقل چه قشنگ اظهار داشته است « عقل گرایی مفرط سبب شده است تابشر امروزی گرفتار اضطراب ، تشویش و سرخوردگی شود و بالمآل نتواند از ثمرات فرهنگ اصیل خود به درستی بهره گیرد » با این حال بنظر او « به عقیدهٔ وی ( اقبال ) انسان خود به درستی بهره گیرد » با این حال بنظر او « به عقیدهٔ وی ( اقبال ) انسان امروزی قدرت دارد که از مقاصد سازنده استفاده کند ولی صاحب عشق نیست » امروزی قدرت دارد که از مقاصد سازنده استفاده کند ولی صاحب عشق نیست » گویی بدون عشق امور زندگی مثمر نمی گردد... در مقالهٔ «گفتگوی تمدنها از گویی بدون عشق امور زندگی مثمر نمی گردد... در مقالهٔ «گفتگوی تمدنها از دیدگاه عشق » می خوانیم « برهمگان آشکار است که هیچ گفتگویی زیباتر از دیدگاه عشق » می خوانیم « برهمگان آشکار است که هیچ گفتگویی زیباتر از

گفتگوی عاشق و معشوق نیست وهیچ زبانی زیباتر و پر معنی تر از زبان عاشقانه نمی باشد ، بهمین سبب است که مولانا جلال الدین رومی رح فرموده است :

شادباش ای عشق خوش سودای ما ای طبیب جمه علّتهای ما تمجید از سایر مقاله ها بویژه « مقام علی در نظر اقبال » ، « وزن شعر حافظ » و «ابن سینا و موسیقی » اندیشمندانه وشایستهٔ تقدیر است و بازوایای جدیدی آشنا می کند ».

ابراز نظرات صایب جنابعالی بدون تردید مشوق صاحبنظران ادب شناس و نویسندگان محترم دانش خواهد بود. ازینکه قبلاً هم از الطاف آنجناب بهره هایی داشته ایم و مجدداً نکاتی علمی را عنوان فرموده اید، موجب تشکرات عمیقی می باشد.

پرفسور محمد اقبال جسکانی ، استاد یار و مروج زبان فارسی از راجن پور بذل عنایت فرموده ، نوشته اند :

«دانش شماره ۶۵-۶۴ همدست شد. متشکرم که بنده را فراموش نفرمودید. مجله ای دیگر بزبان فارسی مثل «دانش » در پاکستان نیست. این مجله برای ابقاء و شگوفایی زبان شیرین واصیل فارسی بسیار مهم است. جملهٔ مطالب مجله برای همه خوانندگان زبان فارسی و ادب دوستان ، مفید می باشند. در انتخاب و نگارش همهٔ مقالات مجله مساعی نویسندگان و همکاران دانش سزاوار تحسین و آفرین است بویژه در شناخت گوته، اوضاع ادبی لاهور ... گزارش سمینار های علمی و جلسات ادبی انجمن فارسی اسلام آباد و جمله مطالب شعری و منثور خواندنی و موجب دانش افزایی خوانندگان می باشد. بنده خود را خوشوقت و نیک بخت قلمداد می کند که از گیرندگان چنین فصلنامه ارزنده می باشد. در واقع مجلهٔ «دانش » خدمات پابدار و ماندنی در تشئید و تحکیم علایق میان دو کشور مسلمان و همسایه ایران و پاکستان سرانجام می دهد . ازاین رو شایستهٔ تبریک هستید که در ترویج زبان و ادب سرانجام می دهد . ازاین رو شایستهٔ تبریک هستید که در ترویج زبان و ادب فارسی می کوشید. خداوند عزو جل این مجلهٔ حایز دوستی و ادب را از نظر بد فارسی می کوشید. خداوند عزو جل این مجلهٔ حایز دوستی و ادب را از نظر بد فارسی می کوشید. خداوند عزو جل این مجلهٔ حایز دوستی و ادب را از نظر بد

با ابراز تشکر از اظهارات بی شائبه آنجناب باید متذکر گردیم که هرگامی

که در نشر و اشاعهٔ دانش فارسی برمی داریم در واقع به تحکیم مبانی میراث مشترک کشورهای منطقه رهنمون می گردد. ضمناً خدماتی که جنابعالی در زمینهٔ ترویج فارسی در بخش راجن پور مبذول میفرمائید ، در خور تقدیر است.

آقای سید محمد علی شاه، مربّی گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه بلوچستان از کویته ابراز لطف نموده مرفوم فرمودند: «سپاس و ستایش بی پایان دانشمندان و فرزانگان مجله پربار و دانش افزایی « دانش » را که در شب دیجور مانند کرمک شب تاب، آسمان ادب و زبان فارسی عزیز را جلاء می بخشد و درود و سلام صمیمانه بر آن شیفتگان علم و ادب که این هیچمدان را توسط فصلنامهٔ دانش با قهرمانان ادبیات با عذوبت فارسی همچون حافظ شیرین سخن گاهی به گلگشت مصلی و گاهی در مجلس عارف فرزانه مولانا در خانقاه قونیه و لمحاتی چند همراه خداوند رستم و سهراب در مرغزارهای طوس و طابران و فرصتی با حکیم بی بدل نیشابور هم پیاله و گاهی با طوطی شکر مقال، خسرو بزم سخن امیر خسرو دهلوی هم نشینی را مهیا می سازد... از اینکه این خصرو بزم سخن امیر خسرو دهلوی هم نشینی را مهیا می سازد... از اینکه این حقیر راشایستهٔ دریافت فصلنامهٔ باارزش « دانش (شماره ۲۵-۶۲) دانسته اید متشکرم ، مشتاقانه روی چشم گذاشتم زیرا

كرشمه دامن دل مي كشد كه جا اين جاست!

بی تابانه تورق نموده به اسم گرامی استاد ارجمند آقای دکتر ابوالقاسم رادفر برخوردم ، پشم ما روشن دل ما شاد !! که دربارهٔ عارف سوخته دل « بابا طاهر عربان و خاورشناسان » مقاله ای بسنده مرقوم نموده بود، از اول تاآخر با دقت خواندم . خامهٔ من ، از من بیچاره تر است که عواطف و احساساتم را نمی تواند بیان کند. البته حدیث دل را باید گفت که این فصلنامهٔ جلیله، نشانگر مساعی جنابعالی است که در ترویج ادبیات شیرین فارسی می کنید والحق زحمات زیادی که در انجام دادن این کار متحمل می شوید ، شایان تقدیر است و در انتخاب مقالات نیز کوششهای حضرتعالی سزاوار آفرین است، برای حسن انتخاب هدیهٔ تبریک تقدیم می کنم...»

از دریافت نامهٔ پر مهر و عاطفه جنابعالی خوشوقت شدیم. امیدواریم استادان و مروجان زبان و ادب فارسی در سطح دانشگاه ها و دانشکده در سرتاسر کشورهای منطقه مثل آنجناب ، از امکانات عرضهٔ آخرین پژوهشهای علمی و ادبی در صحنهٔ گستره دانش فارسی بوسیلهٔ فصلنامهٔ دانش استفاده های سرشاری خواهند کرد. از اینکه زبان و ادب فارسی در این منطقه سابقه هزار ساله دارد، انتخاب موضوعات ابتکاری که در دهه های قبل بدلیل عدم دسترسی به منابع ، به آن کمتر توجه مبذول شده بود، موجب تشکر خواهد بود.

آقای دکتر رئیس احمد نعمانی از علیگره (هند) عنایتی نموده مرقوم فرموده اند:

«مجلهٔ عزیز دانش شماره ۶۵-۶۹ واصل و موجب نشکرات فراوان گردید. ازینکه قطعهٔ بنده را تحت عنوان «شکوهٔ دل » چاپ نمودید، خیلی سپاسگزارم ولی نمی توانم بدانم که اینجانب را از کدام اشاره ای « استاد بازنشسته »گمان برده اید ؟حال آنکه این هیچمدان در سال ۲۰۱۸م ( دو هزار و هجده میلادی ) به سن بازنشستگی خواهد رسید!... ضمناً غزلی منسوب به سعدی که در ص ۱۸۰ همین شماره بچاپ رسیده آنرا چه طور می توان غزلی گفت و به سعدی منسوب داشت ؟)

از اینکه اشتباهی در سمت جنابعالی نا خود آگاهانه منعکس گردیده پوزش می طلبیم ولی آن اشاره ایکه می خواستید برای گمان این امر موثر واقع گردیده از «پختگی » شعر و « سوختگی » فکر جنابعالی سرچشمه می گیرد! از اینکه تا سال ۱۸ ۲۰ م مشغول خدمت خواهید بود، موجب خوشحالی ماست. بگفتهٔ معروف صد سال به این سالها!!

اما راجع به شعر منسوب بسعدی ، شمارهٔ بیاض خطی موجود در کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان در ذیل آن آمده است. چنانکه می دانیم پهنا و گسترهٔ آثار منظوم و منثور سعدی به اندازه ایست که برخی سخنان دانش که در منطقه جنبهٔ مثل پیدا کرده است، به سعدی منسوبگردیده، در حالیکه برخی از آن ها در آثار چاپ شده وی شامل نیست.

### دكتر زهره خاتون از دهلي نو (هند) نوشته اند:

«فصلنامهٔ دانش شماره ۶۵-۶۴ دریافت نمودم خیلی متشکرم. مجلهٔ

بطرزی زیباست و مطالعهٔ آن موجب خوشحالی فراوان گردید... مقاله های مندرج خیلی پر ارزش ، جالب و خواندنی میباشند، پرسشنامه را پُر کردم و همراه این نامه ارسال می کنم ، مقاله انشاء الله آینده »

از دریافت نامهٔ شما همراه با پرسشنامه خوشوقت شدیم. تکمیل برگهٔ پرسشنامه توسط گیرندگان فصلنامهٔ دانش در پیشرفت کار ماکمک می کند. این برگه را ما تا بحال دو دفعه نخست در شماره ۶۱-۶۰ و باز در شمارهٔ ۶۵-۶۰ چاپ والصاق نموده ایم از کسانی که یک دفعه هم تکمیل کرده عودت داده اند، ما سپاسگزاریم، اما خوانندگان محترمی که تا به حال بر این امر توجه نکرده اند تقاضا داریم که هر چه زود تر پرسشنامهٔ تکمیل شده را ارسال نمایند، زیرا آگاهی از مشخصات علمی و حرفه ای خوانندگان ارجمند و همچنین برای ارسال مرتب مجله و مکاتبه در صورت لزوم، به دست داشتن آن مورد استفاده خواهد بود.

آقای دکتر محمد اسلم ضیاء ازجهنگ مشمول الطاف نموده، نوشته اند:
« فصلنامهٔ دانش شمارهٔ ۶۵-۶۴ واصل گشت. متشکرم همه مقالات مجله از هر حیث سزاوار ستایش است و دامن دل می کشد بویژه « قصیدهٔ صنایع و بدایع » که یکی از متون منتشر نشده است و مقالهٔ خانم فایزه زهرا میرزاکه « وزن شعر حافظ شیرازی» عنوان دارد ، توجه مرا جلب نمود، این مقاله حاکی از مساعی آن دانشمند گرامی است لاکن دو جا به سهو القلم و اشتباهی مواجه شدم ، اول بر صفحه ۱۲۸ تحت وزن شماره ۹ مصرع اولین مطلع غزل رابدین نمط نوشته است.

الم يأت للاحباب ان يترحموا

ولی موصوفه نگاشتن اسم بحر را صرف نموده است و حسب ذیل ارکان بحر تحریر کرده

فعلن مفاعیلن فعولن مفاعیلن در درآن وزن مصرع مذکور تقطیع نمی شود باید خاطر نشان ساخت که این غزل در زبان عربی است بدین علت حافظ وزن عربی را بکار برده است. در غزل حافظ، ترتیب ارکان باین قرار است:

فعولن مفاعيلن فعول مفاعلن فعولن فعول

این وزن از انواع بحر طویل است یعنی بحر طویل مثمن مقبوض حافظ در جمله اشعار غزل ، ركن ثاني سالم « مفاعيلن » و ركن چهارم مفاعلن (مقبوض) و بطور ركن اول و سوم فعولن يا فعول بكار آورده است.

فعلن (بسكون عين ): در غزل زير بحث حافظ ، هيچ جا، نيامده است طبق بيان دكتر صفا خلوصي زحاف الحزم ( در فعولن ) در شعر زبان عربي شاذ و نادر استعمال مي شود.

برای اثبات رساندن ادعای خویش تقطیع مطلع و مقطع غزل تقدیم میگردد. مطلع:

> الم يأت للاحباب ان يترحّموا و للنا قضين العهد ان يتندّموا

ب أَنْ يَ تَرَحْ حَموْ ت لِل أَحْبَا أَلَمْ يَأ -)-) )-) --) --) فعول مفاعلن فعولن مفاعيلن دان ی تند دمو وَلِنْ نَا فَضَى نَلْ عَهِ -)-) )-) --) فعولن مفاعيلن فعول مفاعلن مقطع:

بِكُلِّ مِّنَ الْخُلاَّنِ ذُخْرٌ و مِنَّةٌ

وَ لِلْحَافِظِ المِسِكِيْنِ فَقُرٌ وَ مَغْرَم

بِكُلِ لَم مِنَلْ خُلْ لاَ فِذُ خُرُنْ وَمِنْ نَتُنْ ---) --) -)-) --) فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن وَ لِلْ حَا فَظُلُ سَكِي نَ فَقَ رَنَ ومغ رمو ---) --) -)-) --) فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن

همین طور مقاله نگار در نگاشتن اسم وزن شماره ۱۰ اجتناب ورزیده است

مصرع غزل حافظ اين طور است:

گر تیغ بارد درکوی آن ماه

بقول نویسنده دانشمند این غزل را در دو وزن می تواند خواند:

اول : مستفعلن فاع (فع) مستفعلن فاع (فع)

دوم : مفعول فعلن ، مفعول فعلن

لاریب در ارکان مندرجه بالا تقطیع شعر می توان کرد ، ولی این مقرره نیست ، شاید ایجاد بنده است ، شعر مزبور در بحر متقارب مثمن اسلم است که ارکانش باین قرار است :

> فعلن فعولن فعلن فعولن بجای فعولن، فعولان می توان آورد تقطیع مصرع این طور می توان کرد گر تی غبارد در کوی آن ماه فعلن فعولن فعلن فعولان

علامه اصغر على روحى مرحوم مؤلف العروض و القوافى ، تقطيع اين غزل در همين وزن كرده است كه چنين است :

من رند عاشق آنگاه توبه اسغفر الله ، استغفر الله

منابع:

ا. صفا خلوصی دکتر، فن التقطیع الشعری و القافیه، ص ۵۲، بغداد، ۱۹۷۷
 ۲ - روحی ، اصغر علی، علامه ، رسالة العروض و القوافی، لاهور، ۱۹۳۶
 ۳ - شمس الدین محمد بن قیس رازی ، المعجم فی معائیر اشعار العجم، بیروت
 ۱۹۰۹

۴ - سجاد حسین قاضی ، مولانا مترجم دیوان حافظ، لاهور، ۱۹۸۷» بدقت و توجهی که پیرامون مطالب مندرج در فصلنامه بخرج می دهید و راهنمائیهای علمی که در این زمینه فرموده اید، برای نویسندهٔ مقاله و سایر خوانندگان علاقه مندسودمند خواهد بود. امیدواریم که در آینده هم باهمکاری جنابعالی بهره هایی خواهیم داشت. آقای قاضی محمد حبیب الحق از صوابی (استان سرحد) نوشته اند (ترجمه)

«فصلنامه دانش شماره ۶۵-۶۴ دریافت نمودم. مطالب مندرج را مطالعه و مرور کردم ومحظوظ گشتم. به شما اطلاع می دهم تا مورد اطمینان باشد.

من دو مطلب در ماههای اخیر بشما فرستادم ولی هیچیک را در دانش چاپ نکردید. من پیر مرد ۹۳ ساله هستم مرا محروم ندارید»

با ابراز تشکر یاد آور می شود که هر دو مطلب بزبان اردو مرقوم فرموده اید و مطلب دوم که جنبهٔ حزبی هم داشته و چنانکه می دانید فصلنامهٔ دانش مجله علمی فرهنگی و ادبی فارسی زبان است بنابر این ازما دلخور نشوید. ما به شما خیلی ارج می نهیم زیرا شما شاید یکی از مسن تربن خوانندگان عزیز مجله ما می باشید.

آقای دکتر محمد ظفر خان از جهنگ صدر، ابراز لطف فرموده مرقوم داشتند:

« از عنایت شما دو شمارهٔ اخیر فصلنامه دانش بنوبه واصل گشت . از مطالعه این شماره های مجله که به نظارت جنابعالی چاپ و منتشر می شود ، به این نتیجه رسیده ام که شما همچون پیشین که مدیر ماهنامه های هلال و پاکستان مصور بودید و در ترویج زبان و ادب فارسی زحمات زیادی را متحمل شدید، اکنون هم سعی می کنید که سطح علمی مجله دانش بیش از پیش بلندتر شود . در انتخاب مقاله ها مساعی جمیلهٔ شما شایان تقدیر است . مبالغه نباشد اگر بگویم که مجله دانش اکنون برای محققان و پژوهشگران کار راهبر کامل انجام می دهد.

در شماره های مزبور موضوع ۱ پاسخ به نامه ها » توجه مرا جلب نمود و این نوآوری، جدت وجودت طبع جنابعالی را ابراز می نماید زیرا بیشتر از خوانندگان گرامی نامه ها را در زبان اردو نگاشته ارسال می دارند و شما آن همه را اول به زبان فارسی برمی گردانید و بعد از آن پاسخ آن ها به فارسی می دهید. این اسلوب پاسخ نویسی قبل از این مرسوم نبود . در انجام دادن این کار خطیر لاریب بسیار زحمت می کشید که سزاوار تجلیل و تمجید است و نشانگر اینست که در راهنمایی معلمان و دانشجویان چه قدر کوشا هستید. این گونه خدمانی که انجام می دهید از هر حیث شایان تحسین و آفرین است ۱ خدمانی که انجام می دهید از هر حیث شایان تحسین و آفرین است ۱۱

كلمات تشويق آميز استاداني نظير جنابعالي كه عمري را در ترويج زبان و

ادبیات فارسی از هر دو طریق آموزش و نوشتاری صرف نموده اید ، نشانگر علاقه عمیق قاطبهٔ فرهنگی و دانشگاهی کشورهای منطقه بویژه پاکستان به حفظ و حراست میراث دانش فارسی هزار و صد سال اخیر می باشد. همکاریهای مثمری که خود جنابعالی می فرمائید درخور تمجید و ستایش است.

پرفسور دکتر محمد صابر استاد دانشگاه کراچی از کراچی النفات نموده ، نگاشته اند :(ترجمه )

هشماره ۶۷-۶۷ فصلنامهٔ دانش ، ویژه اقبال حایز اهمیت بسیار است. از حیث تنوع موضوعات و سطح علمی مقاله نویسان انتخاب شما ارزنده است . برای گردآوری ابن گنجینهٔ علمی بی بهای جدید که حاوی آخرین نتایج پژوهش اقبالشناسان معتبر است ، جنابعالی و همکاران تان شایستهٔ تهنیت و تبریک صمیمانه می باشید... اگر ما نوابغی مثل مولانا ، عمر خیام ، شیخ سعدی ، نظامی گنجوی ، حافظ شیرازی ، امیر خسرو ، غالب و اقبال و نظایر ایشان نداشتیم ، اشتراکات علمی و ادبی که ما در جهان اسلامی از آن بهره مند هستیم، محروم می ماندیم. متأسفانه ملت مسلمان را دارند از السنهٔ اسلامی با چیدن نقشه و توطئه منزجر می نمایند، همهٔ ما باید در برابر آن مقاومت سرسختی از خودنشان بدهیم. نیاز مبرم است که در نرویج میراث فکری اسلاف خود که در زبانهای اسلامی عربی فارسی و ترکی موجود است کوشا باشیم » زبانهای اسلامی عربی فارسی و ترکی موجود است کوشا باشیم »

آقای دکتر گل حسن لغاری از تندو جام (سنده) نوشته اند:

«فصلنامه دانش ۶۷-۶۶ بدستم رسیده از لطف جنابعالی خیلی ممنونم. قسمتی از این شماره به «ویژه نامه اقبال » موسوم است و در تمام مقاله های آن فکر اقبال از دیدگاه های مختلف بررسی شده است بویژه مقاله های پرفسور دکتر صغری بانو شگفته ، پرفسور فتح محمد ملک ، آقای محمد سعید معزالدین و دکتر انعام الحق کوثر ، و سایر دانشمندان محقق ، فکر و فلسفه اقبال را از نگاه توحید ، عقیده و عرفان اسلامی مورد بحث قرار داده اند.... در همین شماره مقاله هایی از دکتر اسد الله شعور و دکتر ابوالقاسم رادفر و مقاله ها بعنوان ادب

امروز ایران و فارسی شبه قاره بسیار جالب و محققانه نوشته شده است و این خدمت علمی و ادبی و فرهنگی از دست جنابعالی برمی آید ومورد استفاده بنده بوده است »

باعرض سپاس جهت ابراز نظر پیرامون مندرجات «ویژه نامهٔ اقبال » از جنابعالی برای همکاریهای ادبی و فرهنگی مداوم تشکر می شود.

آقای ریاض محی الدین از جمال دین والی، بخش رحیم بار خان نوشته اند (ترجمه) دیکی از رفقای علم دوست من ، شمارهٔ ۶۷-۶۶ فصلنامه دانش را امانتاً برای مطالعه بمن مرحمت کرد. باذوق و شوق فراوان خواندم، همهٔ مقالات را محققانه و حائز سطح عالی علمی یافتم ، اما بعلت نداشتن تسلط کافی و وافی به فارسی جدید یا فارسی معاصر برخی از مطالب را نتوانستم کاملاً درک نمایم... چکیدهٔ مطالب به انگلیسی ، جهت فهم موضوعات تسهیلی فراهم نمود. در ویژه نامهٔ اقبال ، تحلیل و تجزیهٔ اشعار و افکار اقبال احاصل فراهم بوده است. بگفتهٔ حکیم محمد سعید مرحوم اگر معانی و مفهوم لغات مطالعه ، بوده است. بگفتهٔ حکیم محمد سعید مرحوم اگر معانی و مفهوم لغات خواهد هر شماره در همان شماره درج شود ، برای اغلب خوانندگان سودمند خواهد بود. از این طریق موانست بیشتری با ایران و زبان ملی ایران ایجاد خواهد شد».

آگاهی از علاقهٔ جنابعالی به زبان و ادب فارسی برای ما موجب خوشوقتی است. انشاء الله با ممارست در مطالعهٔ فصلنامهٔ دانش ، با لغات و ترکیبات و اصطلاحات معاصر فارسی بتدریج آشنایی بیشتری کسب خواهید کرد. اما تا آنجائیکه به پیشنهاد شما جهت درج معانی لغات جدید هر شماره در همان شماره مربوط است ، این کار برای مجله هایی ویژهٔ نونهالان شاید امکان پذیر بوده باشد، در حالیکه حتی بچه های امروز نسبت به نیم قرن پیش «بالغ نظر تر »گردیده اند و فصلنامهٔ دانش که مجله ایست علمی و پژوهشی که در سراسر جهان مورد استفادهٔ علاقه مندان است، پس سطح علمی اغلب خوانندگان ما الحمدلله خیلی بالاتر از آنست که ما بتوانیم چنین ابتکاری بخرج داده ، برخی از صفحات فصلنامه را باین امر اختصاص بدهیم، بنابر این فرهنگ خوب فارسی - اردو یا فارسی - انگلیسی می تواند پاسخگوی مشکل چنین خوستانی باشد .

آقای دکتر محمود احمد غازی نایب رئیس محترم دانشگاه بین المللی اسلامی - اسلام آباد در ضمن اعلام وصول شمارهٔ اخیر فصلنامه، ابراز لطف نموده ، مرقوم فرمودند (ترجمه) «شماره ۶۷-۶۶ فصلنامهٔ علمی و معتبر دانش را دریافت نمودم. این شماره هم حاوی مطالب و مقاله های محققانه ای پیرامون موضوعات مهمی در تاریخ فرهنگی و اندیشه ای مشترک ما می باشد. من مطمئنم که این فصلنامه در احیای علاقه مندی به مطالعات فارسی، نقش بزرگی را ایفاء خواهد کرده

کلمات تحسین آمیز آنجناب موجب امتنان فراوان است. انتظار ما از شخصیتهای علمی در زمینهٔ ادبیات ، علوم انسانی و اسلام شناسی ، همکاریهای علمی در پیشبرد اهداف عالی همدلی و همزبانی فصلنامه میباشد.

آقای پر فسور دکتر ساجد الله تفهیمی استاد و رئیس سابق گروه آموزشی فارسی دانشگاه کراچی از کراچی عنایت نموده نگاشته اند (ترجمه) «ویژه نامهٔ اقبال فصلنامهٔ دانش (شمارهٔ ۶۷ – ۶۶) واصل گردید. از فهرست مطالب تحرّک و پیشرفت مجله از خوب بصوب خوبتر متجلّی است و این امر شایستهٔ تبریک میباشد. با نظرات و برنامه ریزی برای تهیه و تدوین ویژه نامه مولانا – مرشد اقبال – آگاهی یافتم و موفقیت مساعی تان را از درگاه خداوند متعال خواستارم و امید است که ویژه نامه مورد نظر سزاوار مقام ارفع « مرشد » باشد. برای دعوت امید است که ویژه نامه مورد نظر سزاوار مقام ارفع « مرشد » باشد. برای دعوت جهت ارسال مقاله نیز سپاسگزاری می کنم»

کلمات نشویق آمیز جنابعالی در واقع اعتراف علمی است برای نویسندگان محترم فصلنامه که از کشورهای مختلف منطقه با ما صادقانه همکاری می نمایند، خود آنجناب نیز در سالهای متمادی با این مجلهٔ علمی پژوهشی ، همکاریهای ممتد داشته اید. موجب خوشوقتی است که اخیراً آثاری ارزنده چاپ و منتشر کرده اید. انتظار داریم که از وقت ارزشمند خود اوقاتی را برای تهیه و تدوین مطالبی جهت چاپ و نشر در فصلنامهٔ دانش اختصاص خواهید داد که موجب تشکر است.

آقای جوهر براهوئی از فرید آباد بخش دادو ( سند ه) نوشته اند:

«مجله موقر دانش ( ۶۷-۶۶) همزمان با آغاز فصل بهار واصل شد . از خواندن مقالات و مطالب آن بهره ورگردیدم. امیدوارم که این تفضل ارسال دانش برای من ادامه یابد. مدتی پیش نعتی برای چاپ در فصلنامه ارسال کرده بودم .....»

چنانکه قبلاً هم به این مطلب اشاراتی شده ، مطالب علمی منثور و اشعار دریافتی بنوبه در فصلنامه مورد استفاده قرار می گیرد. بنابر این از کلیهٔ همکاران محترم تقاضا داریم که مرتباً نتیجهٔ آخرین پژوهش های علمی وفکری را برای ما بوسیلهٔ پست سفارشی ارسال بدارند، اطمینان داشته باشند که از مطالب ارسال شده انشاء الله بنوبه افاضه خواهیم برد. استحضار دارید که از دو سال پیش شماره های متعدد مشترک چاپ کرده ایم تابتوانیم پس افت نشر مجله را هر چه زود تر برطرف سازیم.

### آقای محمد طیب بیداری از مبلسی (پنجاب) مرقوم داشتند (ترجمه)

«آخرین شمارهٔ فصلنامهٔ دانش زیارت گردید. برای این عنایت از اعماق قلب ممنونم. حسن ادارت و حسن انتخاب جنابعالی بالاتر از تحسین و تمجید است. اما با حزم و احتیاط میخواهم مشورت بدهم که در دانش بخشی به زبان «اردو» هم چاپ فرمائید تا خوانندگان عادی هم بتوانند از مجله سودی ببرند، امیدوارم این پیشنهاد بنده مورد توجه قرار خواهد گرفت»

چون از مطالب منتشر شده در فصلنامهٔ دانش بهره هایی بر می دارید موجب خوشحالی ماست. ترویج زبان و ادب فارسی بوسیلهٔ نشریه فارسی زبان در جامعهٔ علمی و ادبی کشورهای منطقه به تحکیم بنیهٔ مبراث مشترک فرهنگی هزار ساله کمک میکند، در حالیکه ده ها مجلهٔ علمی بزبانهای ملی و منطقه ای در دست انتشار میباشند. بهمین سبب است که از سه سال قبل تصمیم گرفته شد که فصلنامه را بطور یک زبانه منتشر سازیم. خود جنابعالی و دوستان دیگر با مطالعه شماره های پی در پی انشاء الله تصدیق خواهید فرمود که متدرجاً در درک مفاهیم مطالب منتشره تسهیلانی پیدا می شود.

# چکیده مطالب به انگلیسی

Abstracts of contents in English

interest in the poetry and thought of Saadi, Hafiz and other prominent Persian poets. In the same way his Persian poetry is also widely influenced by their poetic compilations. Thanks to Khushhal Khan's works, Pushto language has great influence of Persian and its various forms of poetry "ghazal" "masnavi" "qasida" quatrain are composed in Pushto. Vocabulary and diction, terms, similies and metaphors of Persian are used in Pushto as well. Khushhal Khan Khattak had a multi-facet personality in Mughal era of the Sub-Continent, and he was called as "Swordman-cum-Penmaster!"

#### 13 - Manuscript of "Tarikh -e- Saadat".

The manuscript of Tarikh-e-Saadat" compiled by Imam Baksh Bidar, has been introduced by Dr. Syed Ahsanuzzafar. It is considered as authentic source of the period of one of the Nawabs of Awadh, Nawab Saadat Ali Khan's rule, and Lucknow of his times. One of the peculiarities of this book, which is also known as Gulshan -e-Saadat has been, its composition in poetic form. The compiler who later served with highly placed British officials, has evaluated the events in wider perspective. It has been composed in the poetic pattern which is commonly known as" Saqi Nameh".

Syed Murtaza Moosvi

Holy Quran, Sayings of Holy Prophet of Islam and prose and poetical works of Persian, good manners had been stressed and reflected a vast range of good social behavior. First various interpretations of "Khulq" which is normally used in the plural "Akhlaq" and then poets who have composed poetry have been referred to and from 4th to 12th century, prose works and writers have been discussed.

# 11 - Qataat -e- Maddeh -e- Tarikh and Sanaat -e- Maddeh -eTarikhgole and its importance in cultural bonds of the Sub-Continent. Dr. Mohammed Hussain Tasbihi

Poetic composition depicting date or year of any occurrance, installation, birth, death etc, has been an important feature in Persian poetry for the centuries, but in poetic works of Persian composed in the Sub-Continent, it had a vast range of influence. A variety of poetic compositions depicting dates of the Sub-Continent's origin has widely been discussed with duly quoting most prominent classical Persian poets like Masood Saad Salman, Saadi Shirazi and many others. In composing dates in poetic form mostly, births, deaths, King's coronaton, building of Mosques and monuments and historic occurrances have relevently been given prominence.

# 12 - Khushhal Khan- A brave fighter and a prolific poet. Dr. Shafqat Jehan

Khushhal Khan Khattak, one of the most prominent poets of Pushto language had a flair for composing poetry in Persian as well. As it is evident from his Pushto poetry that he had deep

the most civilised lands of Iranian Plateau, Indus Valley and rest of the Sub- Continent including Bengal now Bangladesh. The article refers various translations with focus on translations from Persian to Urdu and vice versa and its impact on enlightenment of the people in the region.

#### 9 - " Narration in Nima's Poetry".

#### Dr.Mariam Khalili JahanTeegh

Narration is the story of human life and Nima's poetry is expression of human existence. Literary revolution of Nima and it's special importance has caused the less discussion on other aspects of his poetry. One of the catagories is the narrative aspect of Nima's poetry. The narrative poetry of Nima has two structures; traditional and new structure. Sometimes poet is faithful in traditional form of poetry and sometimes he changes traditional form of poetry. This matter occurs in the place of rhyme in the whole of narrative poetries, the poet is the third person omniscience. He shows characters and their dialogues and where needs he artistically portrays stage and atmosphere or, poet concludes and communicates with commentary and analysis of events.

# 10 - A Brief on Good Manners and its reflection in Persian Literature. Dr. Tahira Akram

Positive Social Conduct and Good Manners had always been considered important in Islamic Culture. Even In ancient Iran, good social conduct was in consonance with the social and educational values of the society. In this context, in teachings of

language with same script in India) Syed Ahmed Khan bravely withstood the pressure and thanks to his initiative Urdu Language continues to be written in Persian script even today.

# 7 - One Poet and two opinions; Nateq Makrani from view point of Ghalib and Zeb Magsi. Dr. Saeed Bozrog Bigdeli

Major Sources of life and works of Persian poets are "Tazkira" books compiled from seventh century A.H. onward. In this article letters written by two contemporary poets to each other and poetry composed on his pattern lately, has been discussed to determine the Place of Nateq Makrani. Nateq hailed to western region of present day Pakistan but he lived in various cities of the Sub- Continent. Ghalib in addition to full mastery over prose and poetry had a special flair for literary criticism, and he has evaluated the poetry of Nateq in letters addressed to him. Zeb Magsi, a prominent Persian poet of twentieth century has composed poems on the pattern set by Nateq.

# 8 - Contribution of translations of Persian and Urdu works in enlightenment. Syed Murtaza Moosvi

Tradition of translation of literary and scholarly books in this part of the world, has a history of more than 14 centuries. The translations rendered from Sanskirat to Pahlavi, from Pahlavi to Arabic, from Arabic to European languages, from Greek to Arabic, from Arabic to Persian, from Persian to Urdu, from Urdu to Persian, from Persian to Bengali and like wise. As translation, which is considered as one of the best mode of "Dialogue among civilizations" was always given importance in

order of ancient Iran has been described for the readers in post Islamic era. In fact words of wisdom for good manners and positive social conduct are admired in all civilised and cultured societies and encouraged to follow at all times.

#### 5 - Saadi's beautiful memory in Pakistan.

#### Dr. Reza Mostafavi Sabzavari

Prose and poetic works of Saadi had achieved singular popularity even in his life time. During last few centuries, his works were available in manuscript form in various public and private libraries in cities, towns and even in villages in far flung areas. Presence of large number of these manuscripts throughout the country, even today, speak for spiritual light his words of wisdom still provide to the people.

# 6 - Sir Syed Ahmed Khan: First and Most prominent Defender of Persian Language in Sub-Continent during Nineteenth Century. Dr. Mohammed Saleem Akhtar

Sir Syed Ahmed Khan (D. 1898 AD) Founder of Muslim University, Aligarh and prolific writer is considered simultaneously prominent political and Social leader of Muslims of the Sub-Continent in Nineteenth Century. In this article, first his biography and then his pivotal role in defending Persian language's teaching at University of Allahabad by quoting the speech delivered by him in All India Muslim Educational Conference, has been discussed. It is worth mentioning that Hindus had started a campaign to change Urdu's script from Persian script to Hindi's Deunagri script (which is now official

creations in Nahjul Balaagha is an analytical study of supreme pitch of thoughts in consonance with the material facts, in addition, strong and indepth interpretations which mostly turn to be words of wisdom. That is why Stature of Ali's words are termed "lower to Creators' and higher to creatures"

# 3 - Connection between ornate calligraphy and Mystic tradition. Dr. Affan Saljuq

In Holy Quran, Prophet's "ahadith" and in various statements by great personalities in the realm of Knowledge and arts, "pen" has been praised as having most exalted and honoured place. Right from calligraphists of Holy Quran, during Islamic history, calligraphists had an honourable place in the society. This art has been termed as encompassing purity and cleanliness of body and the soul. Most of the calligraphers have had a close affinity to mystic tradition, which has been reviewed.

## 4 - Advices and Words of Wisdom in Ferdausi's Shahnameh. Dr. Mehrun Nisa Khan

Good manners and positive social conduct has always been discussed and promoted in Persian poetry. Ferdausi's Shahnameh has two peculiarities to its credit in this regards. First it is one of the oldest and most voluminous poetic work composed by "Learned man from Toos " about a 1000 years ago. Secondly in the total number of couplets exceeding 55000, in thousands of couplets, advices for good manners and conduct has been referred to and praised. Yet a unique peculiarity of Shahnameh pertains to the fact that the social

### A GLIMPSE OF CONTENTS OF THIS ISSUE

# 1 - Foreword of Tabaqaat -e- Akberi's Manuscript: Selective part about History of Ghaznavids.

This foreword is written by prominent Historian of Mughal era, Khawaja Nizamuddin Ahmed bin Muhammed Muqeem Heravi to his book "Tabaqaat-e-Akberi" or Tabaqaat-e-Akber Shahi", an unpublished manuscript to date and have been introduced by Dr. Mohammed Mehdi Tavassoli. History of Ghaznavids, starts with emergence of Amir Nasiruddin Soboktagin in 367 A.H. and spreads till fall of Khosrow Malik bin Khosrow in 582 A.H. This dynasty has governed a vast area stretching from Qom and Saveh in Iran up to Haansi in India and from historic North Khorasan up to southern regions of present day Pakistan for 215 years. In all fifteen rulers remained at the helm of affairs and out of them Mehmud Ghaznavi and his son Amir Masood were considered most prominent.

### 2 - Artistic Creations in Nahjul Balaagha.

### Syed Mohammad Mehdi Jaferi

Speeches and Sermons of Amirul Momeneen Ali (A.S) are with exception of Holy Quran the highest samples of oratory, the balanced usage of dictions and meanings, and coordinating with the subject matter and having full command. Artistic

### NOTE

On the front page we are giving a resume' of the contents of the current issue of **DANESH** for the information of the English knowing Librarians, Cataloguers and particularly Research Scholars to enable them to get a brief knowledge of the subject of articles of their interest and subsequently get them translated by themselves - Editor.

# DANESH

Quarterly Journal

President & Editor-in-Chief: Dr. Reza Mostafavi

Sabzvari

Editor : Syed Murtaza Moosvi



#### Address:

IRAN PAKISTAN INSTITUTE OF PERSIAN STUDIES
House 3, Street 8,Kohistan Road, F-8/3
Islamabad 44000, PAKISTAN.

Ph: 2263191-92 Fax: 2263193 Email: daneshper@yahoo.com



#### ١ - نسخة خطى شماره ١٢١٢١:

کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان قصهٔ شاه بهرام ، (ادب و داستان فارسی و اردو ،نشر) مذهب و منقش و مینیا تورهای سبک هندی و گل و بو ته نگاری و نستعلیق و جدول ، مکتب هندی،به علّت افتادگی از آغاز و انجام ، مؤلف یا نویسنده ناشناخته است. ۱۲۳ ورق ( ۲۴۶ ص). در این مجلس (تصویر) شاهزاده بهرام توسط دختر یا دختران به صورت آهوی سفید در آمده و دیو و انسان وآهو در یک منظرهٔ زیبا نقاشی شده است.

#### شمارهٔ ۱

#### ۲ \_ نسخة خطى شماره ۱۱۲۹

کتابخانهٔ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان یسوسف و زلیخا (ادب و داستان ، فارسی، نظم (مثنوی) سرودهٔ : مولانا نورالدین عبدالرحمن جاسی مذهب و منقش و مینیاتوری و گل و بوته نگاری، مکتب کشمیر متأثر از مکتب هرات و اصفهان ، داستان آمدن یوسف در مجلس همسر عزیز مصر معروف به زلیخا وهمگان را محو جمال خود ساختن .



ISSN : 1018-1873 (International Centre - Paris)



# DANESH

Quarterly Journal

IRAN PAKISTAN
INSTITUTE OF PERSIAN STUDIES,
ISLAMABAD

SPRING & SUMMER 2002 (SERIAL No. 68-69)

A Collection of Research articles
With background of Persian Language
and Literature and common cultural heritage of
ran, Central Asia, Afghanistan and Indo-Pak Subcontinent